
- 1 -

ARS MORIENDI, A MORTE E A MORTE DE SI: 
REPRESENTAÇÕES DA MORTE REAL E SIMBÓLICA SOB O 

FOCO DA INTERDISCIPLINARIDADE

Miguel Ângelo Silva de Melo 
Antoniel dos Santos Gomes Filho

Emanuel Marcondes de Souza Torquato
Zuleide Fernandes de Queiroz

(Organizadores)



- 2 -

Comitê Científico
Presidente

Yvone Dias Avelino (PUC/SP)
Vice-presidente

Pedro Paulo Abreu Funari (UNICAMP)
Membros

Alfredo González-Ruibal (Universidade Complutense de Madrid/Espanha)
Ana Paula Nunes Chaves (UDESC – Florianópolis/SC)

Barbara M. Arisi (UNILA – Foz do Iguaçu/PR)
Benedicto Anselmo Domingos Vitoriano (Anhanguera – Osasco/SP)

Carmen Sylvia de Alvarenga Junqueira (PUC/SP – São Paulo/SP)
Claudio Carlan (UNIFAL – Alfenas/MG)

Cristian Farias Martins (UFAM – Benjamin Constant/AM)
Denia Roman Solano (Universidade da Costa Rica)
Edgard de Assis Carvalho (PUC/SP – São Paulo/SP)
Estevão Rafael Fernandes (UNIR – Porto Velho/RO)

Fábia Barbosa Ribeiro (UNILAB – São Francisco do Conde/BA)
Fabiano de Souza Gontijo (UFPA – Belém/PA)

Gilson Rambelli (UFS – São Cristóvão/SE)
Graziele Acçolini (UFGD – Dourados/MS)

Heloisa Helena Corrêa (UFAM – Manaus/AM)
José Geraldo Costa Grillo (UNIFESP – Guarulhos/SP)

Júlio Cesar Machado de Paula (UFF – Niterói/RJ)
Karel Henricus Langermans (Anhanguera – Campo Limpo - São Paulo/SP)

Kelly Ludkiewicz Alves (UFBA – Salvador/BA)
Lilian Marta Grisólio (UFG – Catalão/GO)

Lucia Helena Vitalli Rangel (PUC/SP – São Paulo/SP)
Luciane Soares da Silva (UENF – Campos de Goitacazes/RJ)

Marilene Corrêa da Silva Freitas (UFAM – Manaus/AM)
Marlon Borges Pestana (FURG – Universidade Federal do Rio Grande/RS)

Odenei de Souza Ribeiro (UFAM – Manaus/AM)
Patricia Sposito Mechi (UNILA – Foz do Iguaçu/PR)

Paulo Alves Junior (FMU – São Paulo/SP)
Raquel dos Santos Funari (UNICAMP – Campinas/SP)

Renata Senna Garrafoni (UFPR – Curitiba/PR)
Rita de Cassia Andrade Martins (UFG – Jataí/GO)

Thereza Cristina Cardoso Menezes (UFRRJ – Rio de Janeiro/RJ)
Vanderlei Elias Neri (UNICSUL – São Paulo/SP)

Vera Lúcia Vieira (PUC – São Paulo/SP)
Wanderson Fabio Melo (UFF – Rio das Ostras/RJ)



- 3 -

Embu - SP
2018

Miguel Ângelo Silva de Melo 
Antoniel dos Santos Gomes Filho

Emanuel Marcondes de Souza Torquato
Zuleide Fernandes de Queiroz

(Organizadores)

ARS MORIENDI, A MORTE E A MORTE DE SI: 
REPRESENTAÇÕES DA MORTE REAL E SIMBÓLICA SOB O 

FOCO DA INTERDISCIPLINARIDADE



- 4 -

© by Alexa Cultural

Direção
Yuri Amaro Langermans e Nathasha Amaro Langermans

Editor
Karel Langermans

Capa
K Langer

Imagem da capa
A criança doente - Edvard Munch - 1886

Editoração Eletrônica
Alexa Cultural

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)

GF376a  GOMES FILHO, A. S.
M389m   MELO, M. A. S.
Q392z     QUEROZ, Z. F.
T398e      TORQUATO, E. M. S,

Ars moriendi, a morte e a morte de si: representações da morte real e 
simbólica sob o foco da interdisciplinaridade - Miguel Ângelo Silva de 
Melo, Antoniel dos Santos Gomes Filho, Emanuel Marcondes de Souza 
Torquato, Zuleide Fernandes de Queiroz Alexa Cultural: São Paulo, 2018

14x21cm - 324 páginas

ISBN - 978-85-5467-015-3

1. Antropologia - 2. Filosofia - 3. Morte - 4. Interdisciplinaridade
I. Índice - II Bibliografias - III. Prefácio	

	 ‘		  		  CDD - 300

Índices para catálogo sistemático:
Antropologia

Solimões (AM)

Todos os direitos reservados e amparados pela Lei 5.988/73 e Lei 9.610
Os artigos publicados são de inteira responsabilidade de seus autores. 

 
Rua Henrique Franchini, 256

Embú das Artes - SP - CEP: 06844-140
alexa@alexacultural.com.br



- 5 -

SUMÁRIO
PREFÁCIO

Profa. Dra. Camila do Espírito Santo Prado de Oliveira 

APRESENTAÇÃO
Miguel Ângelo Silva de Melo

Antoniel dos Santos Gomes Filho
Emanuel Marcondes de Souza Torquato

Zuleide Fernandes de Queiroz

CAPÍTULO I
POR UMA HISTÓRIA SENSÍVEL DA MORTE E DOS MORTOS

Cícero Joaquim dos Santos

CAPÍTULO II
“PERECER, FALECER, MORRER”: EM TORNO DE UMA FRASE DE 

SER E TEMPO
Fernando Sepe Gimbo

CAPÍTULO III
A FILOSOFIA DA VIDA E A CRÍTICA À ONTOLOGIA DA MORTE EM 

HANS JONAS
Emanuel Marcondes de Souza Torquato

CAPÍTULO IV
O CINEMA DE INGMAR BERGMAN E A MORTALIDADE EM O SÉTI-

MO SELO
Synara Veras de Araújo

CAPÍTULO V
EPISTEMICÍDIOS E ETNOCÍDIOS DOS POVOS LATINOS E AFRI-

CANOS: A MORTE REAL E SIMBÓLICA DOS TERRITÓRIOS (DES)
VELADOS

Jéssyca Diniz Medeiros
Janine Sarmento Ramos

CAPÍTULO VI



- 6 -

INJÚRIA, PUNIÇÃO E MORTE DE LGBTs: BREVES NOTAS A PARTIR 
DA HISTÓRIA DA (HOMO)SEXUALIDADE

Antoniel dos Santos Gomes Filho

CAPÍTULO VII
REFLEXÕES EM TORNO DA RELAÇÃO ENTRE AIDS, SUICÍDIO E 

VIDA NA OBRA DE FICÇÃO DE HERBERT DANIEL
Antonio Carlos Borges Martins

CAPÍTULO VIII
TRAVESTI NA PERIFERIA DO CAPITALISMO: OS ARRANJOS ENTRE 

O DISCURSO, A MÍDIA E A NECROPOLÍTICA
Ribamar José de Oliveira Junior

Rosana Costa de Sousa
Leda Mendes Gimbo

CAPÍTULO IX
MEUS MOTIVOS PARA MORRER: MICROPOLÍTICAS DO DESEJO DE 

MORTE NA VIDA HOMOSSEXUAL
Antonio Leonardo Figueiredo Calou

Rodrigo Brito de Almeida

CAPÍTULO X
QUANDO O PRINCIPE ENCANTADO PARTE E O ARMÁRIO NÃO É 

MAIS UM REFÚGIO: ANÁLISE DA PERDA E DO LUTO NO CONTEX-
TO DA HOMOAFETIVIDADE
Francisco Francinete Leite Júnior

Francisco Arrais Nascimento 

CAPÍTULO XI
VIRILIDADES, SILENCIAMENTOS E CULTURA DO ESTUPRO EM 
CRATO-CEARÁ: UMA LEITURA DOS PROCESSSOS ARQUIVADOS 

DO CEDOCC
Maria Clara Arraes Peixoto Rocha
Ribamar José de Oliveira Junior

Zuleide Fernandes Queiroz

CAPÍTULO XII
MORTE NO XAMANISMO: APREENSÕES RECENTES DO CONCEITO 

E DAS PRÁTICAS NO CONTEXTO BRASILEIRO
Eduardo Vivian da Cunha



- 7 -

CAPÍTULO XIII
MORTE E O MORRER NAS RELIGIÕES DE MATRIZES AFRICANAS 
SOB O OLHAR DA ETNOFILOSOFIA E DA PEDAGOGIA INTERCUL-

TURAL
Miguel Ângelo Silva de Melo

Karollyne Magalhães Dias
Isaac de Oliveira Magalhães e Silva

CAPÍTULO XIV
MISERICÓRDIA DOS ANJINHOS: ASPECTOS DEMOGRÁFICOS SO-
BRE A MORTALIDADE DE CRIANÇAS EM BELÉM DO PARÁ (1910 

– 1914)
Laura Maria Silva Araújo Alves

Carmeci dos Reis Viana

CAPÍTULO XV
DE QUANDO DUVIDEI SE DEVERIA AJUDAR A ENTERRAR UMA 

PESSOA
Carolina Maria Campos de Saboya

CAPÍTULO XVI
MORTE, ANSIEDADE PERANTE A MORTE E ESTRESSE ENTRE ACA-

DÊMICOS DE ENFERMAGEM: UM ESTUDO CORRELACIONAL
Cicera Tania Siqueira

Tiago Deividy Bento Serafim

CAPÍTULO XVII
A EXPERIÊNCIA DA PERDA DE UM ENTE QUERIDO: ESTUDO DE 

CASO EM JUAZEIRO DO NORTE – CEARÁ
Cristina Maria Gomes de Araújo
Marcus Cézar de Borba Belmino



- 8 -



- 9 -

PREFÁCIO
EXERCÍCIOS DE MORTE(S) E VIDA(S)

Muitas são as coisas prodigiosas sobre a terra mas nenhuma mais prodigio-
sa do que o próprio homem. (…) A palavra, o jogo fugaz do pensamento, 
as leis que regem o Estado, tudo ele aprendeu, a si próprio ensinou. Como 
aprendeu também a se defender do inverno insuportável e das chuvas 
malsãs. Vive o presente, recorda o passado, antevê o futuro. Tudo lhe é 
possível. Na criação que o cerca só dois mistérios terríveis, dois limites. 
Um, a morte, da qual em vão tenta escapar. Outro, seu próprio irmão e 
semelhante, o qual não vê e não entende (Sófocles, Antígona, versão de 
Millôr Fernandes).

A morte e a relação com o outro, os misteriosos limites ao poder 
do terrível/maravilhoso ser humano, são os temas articuladores das diversas 
pesquisas que dão origem a este livro. Que se possa investigar, pensar e falar 
sobre o que não se pode dominar indica que a experiência do saber não se 
reduz à antecipação, à quantificação e ao controle. Nos textos que compõem 
este volume, de diferentes (in)disciplinas que se interligam (desde a história, 
passando pela filosofia, psicologia, antropologia, educação, enfermagem, co-
municação social, literatura, cinema e outras), conhecer e publicar estão mais 
próximos ao sentido arendtiano de ação pública (uma prática de liberdade, 
em meio à comunidade, que envolve o discurso), do que à metódica ciência 
moderna. O rigor advém, portanto, da compreensão de que a teoria é também 
práxis. 

O livro que ora se apresenta é uma iniciativa do Núcleo de Estudos 
Comparados em Corporeidade, Alteridade, Ancestralidade, Gênero e Gera-
ções – NECAGE, grupo de pesquisa, ensino, extensão e cultura, em que se 
reúnem estudiosos de diversas instituições do Cariri: Universidade Federal 
do Cariri – UFCA, Universidade Regional do Cariri – URCA, Centro Univer-
sitário Leão Sampaio – UNILEAO, Faculdade de Juazeiro do Norte – FJN e 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte – UFRN, que propõe a criação 
de um ambiente de produção ao mesmo tempo acadêmica e ativista, ligada às 
instituições de ensino e também aos movimentos sociais, que intervenha na 
vida comunitária, através de atividades de investigação, artes, cultura.

Assim, pode-se compreender que o tema da morte tenha sido abor-
dado aqui sob diversos aspectos, desde o(s) seu(s) estatuto(s) ontológico(s) 
às suas representações culturais em tempos, espaços e tradições diferentes, 
como as de matriz africana ou ameríndia, por exemplo. A morte não foi e não 



- 10 -

é sempre a mesma. As concepções sobre o morrer relacionam-se aos modos 
de vida. Pensar nos muitos caminhos para encarar ou não encarar a morte, 
para preparar-se para ela, negá-la ou desejá-la, contra o silenciamento a que 
o tema fica submetido, na maior parte do tempo, é o convite que nos faz esta 
obra. Trata-se não só do fenômeno da morte individual, mas também da morte 
simbólica e física a que foram e são submetidos etnias, gêneros, grupos sociais 
e culturais marginalizados, subjetividades consideradas desprezíveis pelos 
poderes hegemônicos, que instituem a necropolítica, como propõe Mbembe. 

É digno de nota que muitos dos artigos tematizem experiências, 
ligadas à morte, de pessoas lgbttq (lésbicas, gueis, bissexuais, transexuais, 
travestis e queers), trazendo reflexões oportunas sobre como a normatização 
das expressões sexuais e a opressão das sexualidades divergentes podem 
gerar aniquilação de potências de si mesmo ou do outro. A violência contra 
os “anormais” (negros, mulheres, lgbttqs, loucos, doentes...) se ancora 
em discursos, concepções e práticas promotoras do assujeitamento das 
singularidades. Falar sobre isso, explicitando os mecanismos de poderes 
heteronômicos sobre corpos e condutas, é, desta maneira, uma forma de 
resistência. 

Embora “saibamos” que “todo mundo vai morrer”, sendo portanto 
uma experiência genérica que nos define enquanto mortais, a morte se nos 
afigura como a prova cabal de nossa solidão existencial. Este caráter universal
-particular permite que o pensamento sobre a morte nos faça encarar o proble-
ma de nossa singularidade: quem sou afinal? Ser um alguém e não um qual-
quer, diante da morte e diante do outro, é, talvez, o desafio que nossa condição 
humana nos apresenta. Por outro lado, o sofrimento ligado à morte do outro 
nos revela a conexão misteriosa que permite que para nós o outro não seja um 
outro qualquer mas o próximo. Se não podemos, como diz o coro da tragédia 
grega, dominar a morte ou o outro, podemos deles nos aproximarmos, resis-
tindo às concepções que pretendem nos controlar, abrindo espaço para outros 
modos de viver e morrer. Quem sabe não é este o exercício para morte que o 
filósofo Sócrates nos aconselhou?

Profa. Dra. Camila do Espírito Santo Prado de Oliveira
Universidade Federal do Cariri (UFCA)



- 11 -

APRESENTAÇÃO
Caros leitores e leitoras, o livro em mãos ou em tela é fruto das 

relações sociais e intelectuais de docentes-pesquisadores com experiência de 
pesquisa, e discentes (graduação e mestrado) que iniciam sua jornada no mun-
do acadêmico. Oriundos de Grupos de Pesquisa da: Universidade Federal do 
Cariri (UFCA), Universidade Federal do Ceará (UFC), Universidade Fede-
ral da Paraíba (UFPB), Universidade Federal do Pará (UFPA), Universidade 
Federal do Pernambuco (UFPE), Universidade Regional do Cariri (URCA), 
Universidade Católica de Pernambuco (UNICAP), Centro Universitário Dr. 
Leão Sampaio (UNILEÃO) e Faculdade Vale do Salgado (FVS), os autores 
e autoras dessa coletânea, pautados pela interdisciplinaridade ousaram dizer 
sobre as ars moriendi, a morte e a morte de si, em suas representações reais 
e simbólicas. 

As interlocuções interinstitucionais que atravessam os ensaios, 
pesquisas teóricas e empíricas organizados nessa coletânea, originaram-se no 
seio do Núcleo de Estudos Comparados em Corporeidades, Alteridade, An-
cestralidade, Gênero e Gerações (NECA-GE) da Universidade Federal do Ca-
riri (UFCA), no Laboratório Interdisciplinar em Estudos da Violência (LIEV) 
do Centro Universitário Dr. Leão Sampaio (UNILEÃO) e, mais recentemente, 
dos estudos e pesquisas que propõe o Programa de Mestardo Profissional em 
Educação (PMPEDU), ligado ao Centro de Educação da URCA, através da 
Linha 1 – Educação, Culturas e Diversidades e do Grupo de Estudo e de Pes-
quisa sobre Educação, Violência e Negritude, ligado ao Nucleo de Estudos 
sobre Trabalho, educação e Desenvolvimento (NETED/URCA).

A “arte de morrer” era um título comum a livros e tratados antigos 
que visavam preparar uma passagem para o eterno e amenizar o drama hu-
mano da fragilidade da vida, sobretudo no contexto das grandes epidemias 
medievais. Constituía-se em guias para a boa morte. No entanto, a morte per-
passa as culturas e épocas como um medo atemporal. Hoje pergunta-se pelo 
lugar desse tema no contexto de uma banalidade generalizada de tudo o que é 
humano, inclusive da experiência da morte. Tornou-se insignificante de diver-
sas formas, assim como a vida. 

As pesquisas aqui realizadas esforçam-se por tocar este tema tão 
pungente hoje, no sentido que provoca uma dor viva. A partir de diversos 
olhares que se entrecruzam e escutas diversas em meio a tagarelice contempo-
rânea, perguntamos como nos chega a morte? Como ela vem até nós? Como 
nos colocamos diante dela? 



- 12 -

Assistimos nos dias atuais uma banalização e midiatização da mor
te. São imagens, filmagens e comentários nas redes sociais que 

apresentam/expõem corpos e sentimentos. Escrever sobre esta temática, re-
gistrar histórias e refletir sobre a morte é parte do amadurecimento intelectual 
dos pesquisadores deste livro. Assim nós organizadores, em nome dos autores 
e autoras de cada um dos capítulos apresentados a diante, desejamos uma 
curiosa e inquieta leitura. 

Juazeiro do Norte, Ceará, Brasil
Janeiro de 2018

Miguel Ângelo Silva de Melo
Antoniel dos Santos Gomes Filho

Emanuel Marcondes de Souza Torquato
Zuleide Fernandes de Queiroz

(Os organizadores)



- 13 -

CAPÍTULO I

POR UMA HISTÓRIA SENSÍVEL DA MORTE E 
DOS MORTOS

Cícero Joaquim dos Santos

PREÂMBULO

Falar sobre o ‘outro’ como sujeito está longe de ser suficiente, se não nos 
enxergarmos entre outros e se não colocarmos o tempo em nós mesmos e 
nós mesmos no tempo (PORTELLI, 2004, p. 313).

Em meados do século XX, uma criança chamada Maria Generosa 
residia com sua mãe e um neto dela em uma casa simples, nas proximidades 
da encosta da Chapada do Araripe, planalto sedimentar situado nos limítrofes 
dos estados do Ceará, Pernambuco e Piauí. Ela residia no sítio Santo Antônio, 
no atual município de Porteiras, no Cariri cearense. Hoje, aquela criança é 
uma senhora com seus 71 anos de idade, católica, viúva e que vive sozinha 
em sua morada, na área urbana daquela mesma cidade. Foi na varanda da 
sua residência, sentados defronte das muitas imagens de santos fixados na 
parede, que conversamos sobre as histórias que as pessoas contavam acerca 
das aparições de almas.

Eu e Dona Maria Generosa conversamos no final da manhã do dia 18 
de abril de 2015. Ela já conhecia meus pais, naturais daquele mesmo município 
e também partícipes das mesmas festividades católicas e vinculados a grupos 
de religiosos em comum, a exemplo da Irmandade do Santíssimo. Isso facilitou 
nosso primeiro contato. Após a apresentação dos propósitos da entrevista e 
posto o gravador digital, começamos a falar.1 Ela iniciou enfatizando as orações 
dedicadas aos mortos que aprendera com a mãe, entoou cânticos, e quando ficou 
mais à vontade narrou as histórias que ouvia dos mais velhos, entrecruzando-as 
com as suas próprias experiências vividas. Na ocasião, eu lhe indaguei sobre o 
que ocorria após a morte, e ela comentou: 
1 Para o desenvolvimento desta pesquisa fiz uso da história oral.  De acordo com Portelli (2013) é compreen-
dida como uma narração dialógica que toma o passado como assunto e que é produzido a partir do encontro de 
um sujeito, identificado como narrador, e de outro, chamado de pesquisador. Tal encontro é mediado por um 
gravador e um bloco de anotações ou caderno de campo.



- 14 -

Maria Generosa: [A alma] ou vai pro canto ou pra outro. Ou ninguém 
sabe pra onde ela vai porque quinem de primeiro o povo dizia: 
- Eu vi a alma de fulano. Eu vi a alma de sicrano. 
E hoje ninguém vê mais né? Morreu e acabou né. 
Joaquim: Por que é que antes as pessoas diziam que viam e hoje..
Maria Generosa: parece que passou do tempo né. Por certo. Aí ninguém 
vê mais falar: 
- Fulano viu alma, sicrano viu alma. 
Não. Acabou né. Que de primeiro o povo dizia né, via coisa. Que nem eu vi 
numa casa. A gente morando no pé da Serra [Chapada do Araripe] família 
dessa menina [aponta na direção da calçada da sua residência], é, morava 
lá. Aí a gente morou numa casa lá que quando era assim de seis horas em 
diante, eu, é porque só tenho medo dos castigos de Deus, mais eu num te-
nho medo de nada não. Vivo sozinha e Deus. Mas quando era de noite, saia 
um destempero: mexia café, torrava café, o fogo ficava acesso, uma casa 
deste tamanho, quando a gente olhava só tinha as brasas. Eu era pequena 
mais me lembra como hoje, eu era assim pequena. Morava eu, mamãe e o 
neto dela. Mamãe era medrosa mais eu num era. A gente via era coisa. Via 
coisa nessa casa. Aí mamãe foi e saiu de lá porque fizemos mesmo, porque 
eu dormia mais perto via as coisas e ela também: 
- Minha filha, minha filha. E eu: 
- Num é nada não, deixar fazer o serviço, quando der a hora passa [risos].  
(...) Aparecia, eu num sei só nunca fizero foi falar, mais pisava coisa de 
noite sem ter quem, acendia o fogo, torrava café. Olhe mexia o café, o café 
quando tá sendo feito a gente num mexe o café: vupo vupo, vupo, vupo, 
oxente o café. A mamãe dizia: 
- Minha filha tu tá vendo? Eu digo:
 - Oxente o café tá é bem-feito mesmo [Risos]. 
Eu num tinha medo né. (...) Sei que fazia esse serviço mais não amanhecia 
nada feito. Só o barulho só. Pois é, de alma, pronto, pronto das almas eu 
num sei mais dos negócios das almas.2

Esta e muitas outras narrativas são marcadas pelo signo do 
mistério. Como a narradora enfatiza, no passado, as pessoas muito falavam 
sobre aparições de almas no seu cotidiano. Contudo, a presença constante não 
desfaz os enigmas. E, cada narração apresentava tramas e tramoias nas quais 
vivos e mortos se encontravam no tempo e no espaço terreno, bem como nas 
temporalidades e dimensões enigmáticas do além cristão.

Nessas memórias, outros detalhes ganharam relevo. As referências 
ao tempo são constantes. Quando narra, Dona Maria Generosa confronta o 
passado com o presente, indicando que no pretérito as pessoas muito contavam 
visões com os mortos, diferentemente da atualidade, indicada por ela como o 
tempo no qual as aparições desapareceram.  Igualmente, ao usar a expressão 
“lembro como hoje” ela enfatiza mais uma interpretação sobre o tempo. Na 
contemporaneidade, sua memória vislumbra o que ela viveu, testemunhando 
e/ou escutando dos outros. E nesse rememorar, o tempo da lembrança e a 
lembrança sobre o tempo são cruciais para entendermos os modos e os focos 
narrativos sobre os mortos.
2 Entrevista realizada com Maria Generosa, em 18/04/2015, na sua residência, bairro Casas Populares, Portei-
ras-CE. p. 5-6. Grifo meu.



- 15 -

Entretanto, se para a narradora as almas não aparecem mais na 
atualidade, em outras narrativas de outros entrevistados as memórias estão 
recheadas de casos ocorridos no passado e no presente.3 Isso nos ajuda a 
ponderar sobre como as pessoas constroem significados acerca das aparições 
dos mortos no passado e, concomitantemente, significam o tempo presente. 
De igual modo, nos estimula a pensar nas referências temporais apresentadas 
nas memórias sobre os mortos. É sobre isso que este texto discorre. Nele faço 
uma breve reflexão sobre os caminhos que me levaram a escrever uma tese 
de doutorado em história dedicada à presença dos mortos nas memórias dos 
vivos do Cariri contemporâneo (SANTOS, 2017).

CAMINHOS E ARTES DE UMA CONSTRUÇÃO

Compartilho com Portelli o desejo de “que nossa história seja 
autêntica, lógica, confiável e documentada como deveria ser um livro de 
história. Mas que contenha também a história dialógica da sua formação e a 
experiência daqueles que a fazem”. Assim, é importante que ela “demonstre 
como os próprios historiadores crescem, mudam e tropeçam através da 
pesquisa e no encontro com os sujeitos” (PORTELLI, 2004, p. 313).

Por esse motivo, fiz a opção de me colocar no texto como narrador 
e também como mais um personagem da história escrita, na medida em que 
vou apresentando para o leitor os caminhos que me levaram aos entrevistados 
e os processos que concorrem para a produção das suas memórias perante meu 
gravador: os diálogos que tecemos (com perguntas, respostas e intervenções 
de outros), bem como as percepções que construí sobre os contextos e lugares 
dos e nos quais as entrevistas foram realizadas.4

Utilizo a primeira pessoa do singular, pois entendo que o “eu” 
também se faz e se reinventa no diálogo e no convício com os outros, como 
Portelli pondera na epígrafe deste texto. Este uso se trata, portanto, de uma 
escolha, uma opção narrativa. Trata-se, no dizer de Portelli (2013), de uma 

3  No desenvolvimento da pesquisa, procurei entrevistar idosos católicos e seus familiares, residentes nos es-
paços urbanos e rurais do Cariri. Dei prioridade às narrativas daqueles que integram e/ou integraram grupos de 
religiosos leigos, como penitentes e incelências, bem como de irmandades religiosas oficiais, como é o caso das 
Irmandade do Santíssimo Sacramento, entre outras. Com a mesma relevância, procurei conversar com pessoas 
que socialmente são apontadas como sujeitos que possuem algum tipo de proximidade e/ou estabelecem comu-
nicações e intercessões com os mortos e com as forças do além, como é o caso de rezadeiras.
4  É importante considerar que história e memória são objetos distintos. Por mais que elas possuam elementos 
compartilhados, como é o caso da construção e do uso de sentidos do passado no presente, possuem divergên-
cias simbólicas, funcionais e materiais, imersas nos interesses e nos procedimentos de trabalhos que as produ-
zem. Dito de outro modo, embora elas compartilhem do mesmo campo comum da cultura, há fronteiras que as 
distanciam. Enquanto a memória é uma construção tecida socialmente e que entrelaça percepções individuais 
e agrega percepções coletivas (esta última resultante do enquadramento da memória), a história é uma escrita 
elaborada pelo pesquisador que lança olhares para o passado a partir das inquietações formuladas no presente. 
(RAMOS, 2009). Uma análise que obteve ampla repercussão no Brasil, tocante às relações de proximidades 
e de distanciamentos entre história e memória, foi a análise produzida pelo historiador francês Pierre Nora 
(1993).



- 16 -

atitude narrativa na qual assumir a presença do escritor/narrador significa 
reconhecer a parcialidade das fontes e, consequentemente, o entendimento da 
incompletude da história elaborada no papel.

Faço aqui uma história do tempo presente. Conforme o 
historiador Roger Chartier (2006, p.216), “o historiador do tempo presente é 
contemporâneo de seu objeto e portanto partilha com aqueles cuja história ele 
narra as mesmas categorias essenciais, as mesmas referências fundamentais”.

No amplo universo das narrativas orais sobre os mortos que registrei 
entre os anos 2011 a 2015, dou destaque às temporalidades, ou seja, as formas 
pelas quais o tempo é percebido e organizado. Tomo como premissa que dá 
sustentação a esse recorte o entendimento de que as acepções construídas 
pelos entrevistados relacionadas ao tempo da vida, da morte, das aparições 
dos mortos no mundo terreno e dos seus trânsitos no além são relevantes à 
compreensão da presença destes nas memórias dos vivos do século XXI.

Para falar sobre as memórias dos outros acerca da morte e dos 
mortos, começo reportando às minhas próprias memórias. Rememoro que, 
desde criança já escutava histórias sobre almas e outros seres sobrenaturais, 
amedrontadores e fantásticos. Na casa dos meus avós paternos, no sítio 
Celeiro, no alto da Chapada do Araripe, histórias de almas não faltavam nas 
vozes dos adultos que, em diferentes momentos e circunstâncias, relatavam 
suas experiências com as “coisas do outro mundo”. Para aquela serra, onde 
a natureza era e continua sendo exuberante, ia com frequência, guiado por 
familiares e amigos, e lá escutava muitas dessas histórias e imaginava os 
caminhos, os seres e as coisas assombrosas. E nas ruas da pequena cidade de 
Porteiras (que hoje ainda carrega o nome referendado do seu passado rural), 
onde passei a infância e adolescência, muitas histórias se espalhavam quando, 
cansados de brincar nas ruas tranquilas, eu e os amigos, parávamos cedo da 
noite para descansar, contar e ouvir histórias de assombração. 

Casas e ruelas mal assombradas (inclusive, a rua das panelas, na 
qual eu morava) e almas penadas ainda fazem abrigo nas minhas lembranças. 
Uma das coisas que mais recordo era o jeito de quem contava as histórias, 
pois me prendiam no olhar medroso, na tonalidade da voz e nos indícios e 
trajetos dos espaços que conhecíamos. Mas, histórias de assombrar, nem todos 
sabiam contar. Era necessário ludibriar a atenção e tecer na sequência da voz, 
uma trama que foi ouvida, trabalhada e reinventada em cada nova contação. 
Desta forma, a história era bem montada, amarrada. O narrador indicava os 
personagens, a casa mal assombrada ou os barulhos do outro mundo. Enfim, 
cada contação era uma operação, às vezes, muito bem urdida.

Recorro a essas memórias para elucidar ao leitor que já comunguei 
de algumas das muitas crenças e práticas religiosas do Cariri. Naquelas 
redondezas, desde criança, já ouvia e também narrava histórias de lobisomens, 



- 17 -

maravilhas e aparições de almas. Deixo claro que desde muito pequeno vivi 
e continuo vivendo atualmente, nessa região. Outrossim, tive uma formação 
religiosa católica que me fez crer e viver conforme o imaginário cristão 
construído e difundido no Cariri.5 Hoje, não sigo mais essa vida religiosa. 
Mas, de uma forma ou de outra, a memória desses experiências permanece 
em mim. 

Lanço-me, portanto, no delicado desafio de estranhar as memórias 
dos narradores. E se para alguns intelectuais isso parece um problema que pode 
comprometer a objetividade da história que conto, diferentemente, penso ser 
um fator agregador, pois no caso do estudo apontado, isso tem a possibilidade 
de pluralizar e fertilizar o lugar da interpretação, “afinal, a história se faz com 
documentos e ideias, fontes e imaginação” (LE GOFF, 2013, p.7).

O recorte espacial deste escrito se dilata para além das fronteiras 
físicas ou geográficas do Cariri. Os sentidos enunciados nas narrativas orais 
ultrapassam os recortes materiais de uma divisão política, uma vez que 
dialogam e confluem com saberes advindos de culturas diversas, herdados de 
muitos passados e ressignificados no presente. Destarte, falando a partir das 
memórias dos narradores do Cariri, ultrapasso os limites do espaço físico e 
adentro no imaginário sobre as dimensões do outro mundo, visto que a própria 
natureza do objeto de pesquisa é porosa e dilatante, não se restringindo, 
portanto, às barreiras limítrofes de um lugar material. De modo metafórico, o 
campo da pesquisa ultrapassa os limites do mundo.

É importante ressaltar que esta pesquisa resultou de uma trajetória 
de muitas veredas e de inquietações compartilhadas com professores, 
orientadores, colegas de trabalhos, alunos, orientandos, enfim, com uma teia 
de colegas e amigos que, de forma calorosa, ora singela, ora intempestiva, 
colaboraram para a inquietação do meu olhar sobre um objeto que aos poucos, 
foi sendo gerado, delineado e escrito. Como bem ressalta Durval Muniz 
Albuquerque Jr (2007, p. 212.), o exercício da amizade “é intrínseco ao pensar 
e ao fazer historiográfico, como uma condição de possibilidade”.

Iniciei a gravação das memórias orais sobre a morte no curso 
de graduação em História, vivenciado entre os anos de 2003 e 2006, na 
Universidade Regional do Cariri (URCA), sediada na cidade do Crato/CE, 
instituição na qual atualmente leciono. Como trabalho de final do curso 
desenvolvi uma pesquisa sobre o culto a Cruz da Rufina, localizada no 
município de Porteiras/CE. Naquele momento, inquietei-me com as práticas 
de devoção ao objeto erguido em memória a uma jovem chamada de Rufina, 
que supostamente fora assassinada no meio do matagal entre os fins do século 
XIX e o início do século XX (SANTOS, 2006).

5  Sobre a construção do imaginário cristão no Cariri cearense, ver Paz (2011).



- 18 -

No entanto, as atividades finalizadas naquele momento não foram 
suficientes para acalmar minha inquietação. Lancei, em seguida, novas 
inquietudes para as memórias sobre a Cruz. E como resultado das novas 
leituras, construí, com os narradores, outras entrevistas, agora amparadas 
em novas perguntas. Partindo daquele caso, me dediquei aos significados da 
morte trágica na tradição oral, lançando luz para os processos de construção 
e ressignificação das memórias orais, suas funções sociais e mecanismos 
de lembranças. Esse trabalho resultou na escrita da dissertação de mestrado 
intitulada “No entremeio dos mundos: tessituras da morte da Rufina na tradição 
oral”, defendida no Mestrado Acadêmico em História da Universidade 
Estadual do Ceará, no primeiro semestre do ano de 2009.

A partir da dissertação de mestrado vi a possibilidade de investigar 
as disputas pelas memórias sobre os cemitérios de criancinhas pagãs na 
região do Cariri. Debrucei-me sobre esse objeto e adentrei no Programa de 
Pós-graduação em História da Universidade Federal do Ceará (UFC), em 
2012, na linha de pesquisa Memória e Temporalidade. Se no projeto inicial 
do doutoramento minhas preocupações foram direcionadas aos conflitos em 
torno das memórias sobre a morte e os enterramentos infantis, no decorrer do 
curso elas foram ampliadas e reformuladas.

Para ser bem sincero, no percurso dessa reformulação, eu me “perdi 
no tempo”. Percalços profissionais e pessoais cruzaram a tessitura da tese. E 
como a textualidade reflete muito do momento no qual estamos produzindo 
nossos escritos, o meu texto apresentado no exame de qualificação, realizado 
em março de 2015, estava, sinceramente, ruim. Senti como se não apresentasse 
um problema bem delimitado e escrito, e ainda a escrita estando chata e difícil 
de ser lida, enfadonha. Enfim, não me via na própria criatura eu que mesmo 
tinha produzido. A partir das provocações lançadas pelas avaliadoras, optei 
por recomeçar e refazer todo o percurso.

Por conta dessa posição, voltei a entrevistar novas pessoas e, 
outrossim, a entrevistar, pela segunda vez, narradores com os quais eu já 
havia conversado e realizado gravações de história oral. Optei, nesse novo 
momento, por flexibilizar a gravação das memórias, deixando os entrevistados 
mais à vontade, com maior liberdade para falar, e não seguindo fielmente 
o roteiro das entrevistas, anteriormente elaborado. Deixei-me embalar pelas 
histórias contadas. Desse modo, quando os entrevistados mencionavam casos 
aparentemente estranhos e experiências inusitadas com os mortos, eu os 
instigava a falar mais sobre o assunto, tentando capturar o significado das 
memórias, seus modos e focos narrativos. 

Como Portelli ensina, fontes orais são produzidas em uma troca 
dialógica: a entrevista. Ela é, literalmente, uma troca de olhares. Nesse 
encontro de prismas, perguntas e respostas não seguem rigidamente uma 



- 19 -

mesma linha interpretativa. Citando suas palavras: “A agenda do historiador 
deve corresponder à agenda do narrador; mas o que o historiador quer saber 
pode não necessariamente coincidir com o que o narrador quer contar. Como 
consequência, toda a agenda da pesquisa pode ser radicalmente revista.” 
(PORTELLI, 2016, p. 10).

É sabido que a construção da narrativa histórica carrega muitas 
leis próprias, partilha de outras palavras escritas e se apresenta como um 
objeto a ser difundido, questionado, apoiado, combatido. Estando em acordo 
com Certeau (2010), encaro a história como uma operação. Compreendo-a 
como uma invenção cerceada nas relações que abarcam um lugar social 
(recrutamento, um meio, uma profissão, etc), uma prática (procedimentos de 
análise de uma disciplina) e a elaboração de um texto, ou seja, uma escrita. 
Logo, perceber a história como uma construção, “é admitir que ela faz parte da 
‘realidade’ da qual trata, e que essa realidade pode ser apropriada ‘enquanto 
atividade humana’, ‘enquanto prática’”. 

As palavras escritas pelo jesuíta francês Michel de Certeau (1925-
1986), um pesquisador apurado da história religiosa e consagrado no campo 
da teoria da história, levou-me a ponderar sobre as implicações que permeiam 
a operação historiográfica. Ao falar de um lugar, de uma disciplina e uma 
produção escrita, nos deparamos com a complexa construção de um saber que 
resulta da ação de um ser humano que, implicado nas leis do meio, coloca na 
escrita sua leitura sobre outros humanos em tempos e espaços delimitados, 
buscando, evidentemente, legitimidade para seus escritos. Nesse cenário, uma 
marca não pode ser negada: o lugar de onde eu falo. Como Certeau dizia: não 
existem considerações e nem leituras “capazes de suprimir a particularidade 
do lugar de onde eu falo e do domínio em que realizo uma investigação. 
Essa marca é indelével” (2010, p.66). Nesse sentido, é relevante sublinhar 
os caminhos teórico-metodológicos através dos quais conduzi esta escritura.

A arte desta escrita foi delineada no terreno da história das crenças 
religiosas.6 Seus primeiros estudos foram dedicados às mentalidades, que do 
seu lado analisava os modos de sentir e pensar de uma determinada socieda-
de. Enquanto um campo do conhecimento histórico, as mentalidades foram 
entendidas como crenças e comportamentos que mudam lentamente, tenden-
do, por vezes, à quase inércia e à estagnação (VAINFAS, 2011). Através do 
diálogo interdisciplinar, principalmente com a antropologia, a psicologia e a 
linguística, os historiadores que trilharam seus escritos nesse terreno lança-
ram luz sobre uma diversidade documental, fazendo uso de fontes em série, 
6  No final da década de 90 do século XX, a historiadora Jacqueline Hermann enfatizou que no campo da his-
tória religiosa as pesquisas confluiam para uma das três seguintes direções: 1. A história das doutrinas, na qual 
a análise é direcionada às grandes religiões, dando destaque ao seu surgimento e às transformações históricas 
globais; 2. Histórias eclesiásticas, cujos objetivos historicizam o funcionamento, a estrutura e a organização do 
clero e da pregação religiosa; 3. Histórias das crenças. Essa última, por sua vez, bifurca-se em duas vertentes, a 
saber: mentalidades; circularidades e hibridismos culturais (HERMAN, 2011).



- 20 -

embora o quantitativismo não pode ser considerado um marco geral da histo-
riografia das mentalidades. Assim, historiadores como Jacques Le Goff (1924-
2014), Michel Vovelle (1933-) e Philippe Ariès (1914-1984), entre outros, se 
debruçaram sobre as crenças e os comportamentos coletivos.7

Foi nesse espaço textual das mentalidades que vimos nascer a 
história da morte. Nessa tessitura, um olhar sobre os percursos da historiografia 
tocantes a essa experiência abriu caminhos possíveis para a construção do 
objeto de estudo aqui proposto. Na redefinição do fazer história, a relação dos 
historiadores com a morte, ou a tomada desta como um objeto de pesquisa, 
principiou na segunda metade do século XX. No dizer do historiador francês 
Michel Vovelle (1996, p.12.):

Olhando-se num espelho, os homens descobrem a morte. (...) É talvez, isso 
que torna a história da morte tão fascinante. Trata-se, para o historiador, de 
voltar aos dados do problema, de surpreender do outro lado essa troca de 
olhares. Partindo da morte e das atitudes coletivas que a acolhem, a histó-
ria quer reencontrar os homens e surpreendê-los na região diante de uma 
travessia que não permite trapaça.

Tal escrito chama a atenção para a compreensão da “travessia que 
não permite trapaça” a partir das atitudes coletivas perante a morte. Em outras 
palavras, ela foi desencadeada tomando como referência os modos pelos 
quais os vivos percebem e vivenciam o problema da finitude humana. Desse 
modo, ela transcende do fenômeno biológico para o sentimento da morte, e 
se insere como uma experiência social e cultural. Assim, tornou-se um evento 
historicizável. Nessa construção, o seu nascimento remota ao estreitamento 
dos diálogos dos historiadores com outras áreas do conhecimento, como a 
antropologia, a psicologia e a sociologia (MARCÍLIO, 1983).

Para Otto Oexle, a partir dos anos 1970, a historiografia europeia, 
especialmente francesa, deu destaque “as atitudes e os comportamentos dos 
homens diante da morte, bem como sobre as mudanças que eles sofreram no 
decorrer dos séculos até o presente” (OXLE, 1996, p.27). Nessa urdidura, o 
historiador Philippe Ariès (2003) foi o precursor. Seus trabalhos ganharam 
destaque na historiografia Ocidental por abordar o percurso das atitudes perante 
a morte e, assim, as transformações ocorridas ao longo dos séculos, tomando 
como referência o tempo de longa duração. Para ele (e outros historiadores 
7 Conforme Vainfas, a história das mentalidades obteve destaque na historiografia francesa nos fins da década 
de 1960. Todavia, as preocupações desta disciplina teve início ainda na primeira geração dos Annales, composta 
pelos intelectuais que fundaram a Escola dos Annales em 1929, movimento francês considerado um marco na 
renovação historiográfica delineada do século XX, identificada pelos historiadores como Nova História. Para 
Vainfas, embora os anos 1960 tenham representado o boom das pesquisas neste campo, “não é exato dizer que 
o surgimento da história das mentalidades em fins dos anos 60 tenha rompido totalmente com a tradição dos 
Annales e com as concepções dos fundadores da História Nova. Ao menos no tocante a valorização de certos 
temas ligados à religiosidade, aos sentimentos e aos rituais, o que parece ter ocorrido foi, não uma ruptura, 
senão uma retomada, nos últimos 20 ou 30 anos, de antigas preocupações de Febvre e Bloch quanto ao estudo 
do mental” (VAINFAS, 2011, p.122).



- 21 -

que lidam com a temática da morte), as crenças e os comportamentos dos 
vivos perante o momento da morte se inserem no inconsciente coletivo, 
perdurando por longos períodos de imobilidade e/ou de lentas transformações 
(ARIÈS, 2014, 2003).

Já os trabalhos de Michel Vovelle (1997) obtiveram destaque por 
apresentarem o simbolismo religioso que recobre a morte e as crenças no 
além-mundo. Nos seus escritos, o relevo é direcionado para os modos pelos 
quais os sujeitos pensam, sentem e compreendem a experiência da morte e, 
de igual modo, para as construções de imagens relacionadas à cultura fúnebre 
e cemiterial. Logo, os signos funerários assumem relevância como elementos 
essenciais à rememoração dos mortos.

Vovelle (1996) chama atenção para o desenvolvimento das pesquisas 
a partir de três níveis, a saber: a morte sofrida, vivida e os discursos sobre ela. 
O primeiro deles direciona o olhar para as taxas de mortalidade, envolvendo, 
inclusive, os momentos de epidemias e de pestes. Nesse nível, é válido 
analisar os parâmetros e comportamentos sociais relacionados à referida taxa, 
levando em consideração as diferenças de sexo e idade (morte do homem, da 
mulher, da criança); os contrastes entre o campo e a cidade, bem como entre 
sujeitos e grupos sociais pobres e elitizados. 8 O segundo nível corresponde a 
“um complexo de gestos e ritos que acompanham o percurso da última doença 
à agonia, ao túmulo e ao além” (VOVELLE, 1996, p.14). Todavia, não deve 
ser reduzido às práticas fúnebres, religiosas, mágicas e cívicas. É necessário 
adentrar as sensibilidades dos vivos para entender o lugar do morrer na vida 
destes, seus medos e as mudanças nas atitudes e sentimentos. O terceiro 
nível, por fim, diz respeito ao discurso coletivo sobre a morte. Neste, são 
enfatizados sua construção e seus significados. Consoante Vovelle (1996), a 
partir do século XVIII proliferaram diversos discursos sobre ela, como é o 
caso dos filosóficos, cívicos e científicos. Tais saberes organizados também se 
manifestaram de diferentes formas, sendo reproduzidos em suportes variados, 
como a televisão, o cinema e etc. A partir do discurso, é possível perceber os 
aspectos do imaginário sobre a morte. 

Rememorando os escritos de Maria Luíza Marcílio (1983, p.61): 
“as pesquisas desbravadoras de Phillipe Ariès e Michel Vovelle mostraram a 
beleza, a complexidade e também a viabilidade da história das atitudes diante 
da vida, da infância, do casal, da família e da morte, no ocidente cristão”. 
A partir de então, uma série de estudos isolados foram publicados pelos 
historiadores, além de Ariès e Vovelle, que obtiveram destaque como Pierre 
Chaunu, François Lebrun e Robert Favre (Cf. OXLE, 1996). De acordo com 
Otto Oxle, a produção historiográfica sobre o tema da morte produzida na 

8 É importante considerar que a história da morte muito se aproximou da história das doenças, da saúde e do 
medo. (Cf. BRAET, VERBEKE, 1996).



- 22 -

segunda metade do século XX foi voltada para a história da cultura. Em suas 
palavras:

Trata-se basicamente de uma linha de pesquisa “especificamente” france-
sa, claramente influenciada pelos procedimentos característicos da nova 
produção no âmbito da história social e pelo vínculo, muito típico des-
sa esfera de pesquisa, entre a observação de fatos “reais” e a simultânea 
apreensão das formas de pensar que permitem compreender esses fatos. 
Um dos pressupostos básicos da história da morte é também a relevância 
daquilo que G. Duby denominou “a parte do imaginário na evolução das 
sociedades humanas” (OXLE, 1996, p. 28).

Sobre o universo religioso dos cristãos, as investigações apontaram 
para a invenção imaginária das dimensões do além, mediante as historicidades 
que formularam o Céu, os Limbos (das criancinhas e dos patriarcas), o 
Purgatório e o Inferno (VOVELLE, 2010). Foi investigando o imaginário 
sobre o outro mundo e o cotidiano religioso que as obras do medievalista Le 
Goff ganharam destaque, dentre outras proezas. Em O imaginário medieval e 
O Nascimento do Purgatório, obras primas, ele apresenta esmiuçadamente as 
crenças e as urdiduras do imaginário sobre a continuidade da existência após 
o morrer: as relações entre espaços e tempos do além, o corpo, a sexualidade 
e suas conexões com os gestos no Purgatório e prisões infernais, as viagens 
oníricas ao outro mundo, dentre outros aspectos (LE GOFF, 1995, 1994). 

Sobre essa reflexão, a pesquisa de Jean-Claude Schmitt (1999) 
intitulada Os vivos e os mortos na sociedade medieval é de suma relevância 
por apresentar o imaginário da morte e do além como partes essenciais das 
crenças religiosas das sociedades. Sua obra dá destaque às visões e aos sonhos 
dos vivos com os fantasmas, presentes nos relatos escritos que narravam 
saberes orais e autobiografados. Objetivando compreender o funcionamento 
social da memória dos mortos na época medieval, Schmitt apresenta como 
tese que as crenças e o imaginário dependem, antes de tudo, das estruturas e 
do funcionamento da sociedade e da cultura em uma determinada época.

Uma segunda questão merece ser salientada sobre a obra de Schmitt: 
com maestria, ele construiu um objeto de estudo dedicado aos fantasmas. Em 
outras palavras, ele direcionou sua análise para a construção de uma história 
dos mortos a partir das narrativas escritas dos vivos. Tal questão já vinha sendo 
mencionada por Otto Oxle (1996), ao lançar sua crítica sobre os escritos dos 
historiadores da morte. Segundo este autor, os falecidos ficaram em segundo 
plano. De certo modo, Schmitt e Vovelle fundaram a história dos mortos.

No que diz respeito à produção brasileira de uma história da morte, 
a historiadora Maria Marcílio afirmou, em 1983:

No Brasil, o tema da morte na história, em suas linhas e concepções mais 
atualizadas, está praticamente inexplorado; pelo menos dentro de um tra-



- 23 -

tamento da demografia e das atitudes, comportamentos e representações 
das sociedades do passado. Nossos historiadores pouco se voltaram para o 
assunto. São, sobretudo, os demais cientistas sociais que tomam a frente, 
os antropólogos primeiros, seguidos dos sociólogos e psicólogos, que vão 
desbravando as primeiras veredas (MARCÍLIO, 1983, p. 64).

Foi no início dos anos de 1990 que o historiador João José Reis 
inaugurou a história da morte no Brasil. Ao publicar A morte é uma festa, 
Reis (1991) abriu caminhos para que outros historiadores se lançassem nas 
trilhas da morte e dos mortos como objetos da história brasileira. A partir da 
história social da cultura e lançando questões para inventários e testamentos 
presentes nos arquivos brasileiros, esse historiador elucidou o cotidiano da 
morte no Brasil do século XIX, mediante a reflexão sobre o cenário conflituoso 
da cemiterada. Esta foi uma revolta ocorrida na Bahia em 1836, quando a 
população destruiu um cemitério como forma de protesto frente à proibição 
de enterramento dos corpos dos seus mortos nas igrejas e capelas, práticas 
comuns na América portuguesa desde o início da colonização.

Desta publicação até os nossos dias, outras abordagens e 
problemáticas foram lançadas à morte na sociedade e à história da morte, 
terreno este que vem fertilizando muitas pesquisas apresentadas em programas 
de Pós-Graduações e Graduações em História e áreas afins, como as Ciências 
Sociais, a Antropologia, as Ciências da Religião, a Comunicação, as Artes, a 
Arquitetura e a Psicologia.9 

É na construção de uma história dos mortos que delineio este 
escrito, o que, por sua vez, não deixa de ser uma narrativa sobre os vivos, 
pois conforme Schmitt (1999, p. 15): “diferentemente, segundo sua cultura, 
suas crenças, sua época, os homens atribuem aos mortos uma vida no além, 
descrevem os lugares de sua morada e assim representam o que esperam 
para si próprios”. Nessa arte de inventar o passado, faço uma reflexão sobre 
as memórias relacionadas às experiências vividas diante das aparições dos 
mortos no mundo terreno e seus trânsitos no além, bem como sobre os saberes 
construídos mediante a escuta das narrativas de outros.

9 É importante considerar a fundação da Associação Brasileira de Estudos Cemiteriais (ABEC) que possui 
um estreito laço com a Associação Ibero-americana de Estudos sobre a Morte. A ABEC, juntamente com os 
grupos de pesquisa existentes em universidades brasileiras, a exemplo do grupo Imagens da Morte (UNIRIO), 
vem promovendo eventos, estimulando a produção e divulgação dos estudos sobre a morte no Brasil. Ver: 
http://abecbrasil.blogspot.com.br/. Acesso em: 17/08/2014. Além disso, é válido ressaltar que a história da 
morte encontra-se intimamente associada aos estudos dos espaços cemiteriais e das artes tumulares. Nesse 
direcionamento, a compreensão da arte tumular como fonte e objeto de pesquisa tem atraído à atenção dos 
historiadores da morte. Nesses casos, quando tomados como fontes para a pesquisa histórica, os túmulos e as 
artes tumulares possibilitam problematizar as atitudes e as representações sobre a morte, o morrer e os espaços 
do além, as projeções e tensões sociais que recobrem as vontades, os interesses e as manipulações operadas por 
diferentes sujeitos e grupos sociais perante os espaços para os enterramentos, além da dimensão religiosa de 
uma determinada sociedade, em temporalidades circunscritas. Quando tomadas como objetos de pesquisa, além 
da agregação às questões apresentadas, são problematizadas os modos de fazer, as técnicas e representações da 
arte cemiterial, entrecruzando o alcance da história e sua proximidade com a área das artes (Cf. VOVELLE, 
1997; BORGES, SANTOS, GOMES, 2010).



- 24 -

Dessa maneira, a tese que construí é, mais precisamente, uma 
história da memória sobre os mortos. Nesta construção, direciono a análise 
para a memória oral. Aqui ela “não é um mero depositório de informações, 
mas um processo contínuo de elaboração e reconstrução de significados”, 
como ressalta Portelli (2016, p. 18). 

Ao reportar-se às versões do passado, ele reitera que, embora a 
memória seja adaptada pelo meio social, o ato e a arte de lembrar não deixam 
de ser intimamente pessoais. Da mesma forma que a linguagem, a memória 
é social, mesmo somente encontrando materialidade na mente e na voz dos 
indivíduos. Ela é compreendida como um processo individual, que ocorre 
num ambiente social dinâmico, apoiado em instrumentos criados e partilhados 
socialmente. “Daí que as recordações possam ser semelhantes, contraditórias 
ou sobrepostas. Mas, tal como as impressões digitais ou o timbre das vozes, 
não existem memórias iguais” (PORTELLI, 2013, p. 49). 

Compreendi que, além de vivermos em um processo cultural 
marcado pelo afastamento da ideia da morte do cotidiano das pessoas, uma 
vez que ela desordena a vida e instaura um caos (MORIN, 1976), falar sobre 
esse assunto levou os narradores a rememorarem seus pais, avós, esposas e 
maridos, tio(as), filho(as) e demais entes queridos já falecidos. De igual modo, 
provocou a lembrança sobre os momentos nos quais conviviam com eles, 
quando vivos. Além disso, a entonação da ideia de que sua hora de morrer 
também chegará tocava os olhares e os gestos dos entrevistados. Em alguns 
momentos, lágrimas rolaram e interromperam as conversas. Não nego que 
também chorei com eles. Em outros momentos, risadas ganharam a ocasião 
e igualmente sorri ao som dos “destemperos” das almas, como dona Maria 
Generosa enfatizou no início deste texto. 

Por conta disso, dialogo com a sensibilidade, tomando-a como 
uma categoria conceitual da Nova História Cultural. Ela é compreendida 
aqui como um modo de apreensão e conhecimento do mundo para além das 
fronteiras do saber científico e racional. Ela tem lugar nas sensações do corpo 
humano, despertadas como uma reação face ao vivido. Assim, “como forma 
de ser e estar no mundo, a sensibilidade se traduz em sensações e emoções, 
na reação quase imediata dos sentidos afetados por fenômenos físicos ou 
psíquicos, uma vez em contato com a realidade” (PESAVENTO, 2007, p. 10) 
Também, corresponde aos modos pelos quais as sensações são interpretadas, 
organizadas e traduzidas mentalmente. São processos singulares pelos quais 
as sensações se transformam em sentimentos.

Se por um lado a sensibilidade é um sentir individual de cada um, 
portanto, marcada pela subjetividade, por outro, também é compartilhada, 
uma vez que “os homens aprendem a sentir e a pensar, ou seja, a traduzir o 
mundo em razões e sentimentos através da sua inserção no mundo social, na 



- 25 -

sua relação com o outro” (PESAVENTO, 2007, p.14). Isto é, as sensibilidades 
também são construções sociais e, portanto, cabíveis de serem problematizadas 
na tarefa hermenêutica dos historiadores. 

Em consonância com os sentidos apresentados por Sandra Pesa-
vento (2007, p. 10), as sensibilidades são tratadas neste estudo “como ope-
rações imaginárias de sentido e de representação do mundo, que conseguem 
tornar presente uma ausência e produzir, pela força do pensamento, uma ex-
periência sensível do acontecido”. Nesse sentido, a capacidade mobilizadora 
das sensibilidades as projetam no campo da ação, da tomada de iniciativa, 
bem como no campo da estética, quando esta se refere “àquilo que provoca 
emoção, que perturba, que mexe e altera os padrões estabelecidos e as formas 
de sentir” (PESAVENTO, 2007, p.21).

Desta maneira, a partir da análise das marcas de historicidades ou 
evidências do sensível (imagens, palavras, textos, sons, práticas, objetos) as 
sensações, os sentimentos e a imaginação têm um lugar especial para escrita 
histórica, que tenta compreender o que parece indizível, neste caso, as manei-
ras como os vivos imaginam seus mortos, seus lugares no além e trânsitos no 
mundo terreno.

Ao analisar as narrativas dos entrevistados, percebi que muitas 
experiências religiosas com os mortos estão situadas no espaço privado, sem 
a mediação direta de terceiros e, principalmente, de clérigos. Paulatinamente, 
percebi que as memórias também fugiam, em muitas casos, dos ensinamentos 
oficiais e institucionais da Igreja e compunham um mosaico singular que, do 
seu lado, agregava experiências diversas e mesclava referenciais culturais 
igualmente plurais, embora mantivesse liames com os saberes historicamente 
formulados no imaginário cristão do Ocidente. 

Na história que conto, a mística cristã ganha representatividade nas 
palavras e nos corpos, nos sonhos, nos gestos e nos olhares dos narradores, bem 
como nas referências que fazem das práticas de leituras e do ouvir contar nas 
oralidades cotidianas. Como uma experiência religiosa com o transcendente 
(os anjos, o corpo de Deus, os mortos), a reflexão sobre ela abre canais de 
acesso ao sobrenatural.

No que concerne à dimensão temporal da pesquisa, acredito que 
a temporalidade da memória é permeada pelo vai e vem das lembranças que 
marcam ou marcaram afetivamente os narradores. Assim, o tempo de um nas-
cimento, um falecimento, um aniversário, uma viagem ou outras experiências 
cotidianas também são marcos que tocam as sensibilidades dos vivos e das 
leituras que estes fazem das aparições dos mortos. Por isso, optei por tentar 
perceber as dimensões temporais evidenciadas nas narrativas, pois como lem-
bra Portelli (2004), para os narradores, o tempo é um continuum. Logo, inserir 
um acontecimento no tempo requer sua fragmentação, tornando-o diferente, 
correspondendo a diversas áreas de sentido e experiência.



- 26 -

Nesse cenário, é válido ressaltar que tentar perceber os significados 
temporais que os narradores atribuem aos mortos, suas aparições na terra e 
trânsitos no além, constitui uma opção da problematização. Dessa forma, as 
temporalidades da memória e as memórias sobre o tempo dos mortos serão 
enfatizadas.  

Logo, o tempo é aqui tomado como uma construção cultural do-
tada de historicidades, no sentido apresentado por Reinhart  Koselleck.10 Os 
narradores vivem o tempo histórico e constroem acepções e ressignificações 
sobre ele. Nesse direcionamento, lembro que esta tese versa sobre o universo 
religioso dos cristãos e, para estes, a leitura oficial sobre o tempo ressoa na 
eternidade. 

Analisando a fenomenologia do tempo elaborada por Santo Agos-
tinho (354 - 430), o historiador francês François Hartog indaga se podemos 
falar de um regime cristão de historicidade. Conforme suas considerações, 
“a fenomenologia do tempo humano está de fato embutida na eternidade de 
um Deus criador de todos os tempos, de modo que a distensão deve tam-
bém se compreender com condição própria do homem na Terra” (HARTOG, 
2013, p.86). Nesses termos, existe uma ordem cristã do tempo, mas não um 
regime de historicidade. Como ele especifica: “da mutabilidade do múltiplo à 
imutabilidade da eternidade divina, da dispersão à tensão, não para as coisas 
futuras, mas por um esforço de intenção (não apenas de atenção), para aquelas 
que estão antes (ante), tal é a ordem cristã do tempo à qual o fiel é chamado” 
(HARTOG, 2013, p. 88).

No cristianismo, o tempo foi quebrado em dois pelo acontecimento 
da Encarnação: o Verbo que se fez carne no nascimento, na morte e na ressur-
reição. O poder infinito de Deus abriu um novo tempo, no qual um segundo 
e último acontecimento místico virá fechá-lo novamente: o retorno de Cristo 
que também será o Juízo Final. “O tempo do entremeio, intermediário, é um 
tempo de expectativa: um presente habitado pela esperança do fim” (HAR-
TOG, 2013, p. 90).

O Verbo Encarnado e sua ressurreição lançaram algo novo sobre o 
tempo, representado no Novo Testamento: “a tensão instaurada ‘entre o pre-
sente e o futuro, entre o acontecimento decisivo pelo qual tudo já está con-
cluído e o desfecho final que mostra bem que nem tudo ainda está acabado’” 
(HARTOG, 2013, p. 90). A partir desta tensão revelada, decorre a ordem pro-
priamente cristã do tempo. 

10 Para esse pesquisador da história social dos conceitos, é importante considerar a construção e ressignificação 
dos conceitos em determinados tempos e espaços. Para ele, os “espaços de experiência” e os “horizontes de 
expectativas” são chaves interpretativas para entendermos com a dimensão temporal é compreendida e vivida 
pelos sujeitos. Nos caminhos discursivos desta orientação, podemos elucidar as temporalidades nos quais eles 
se inserem e as projeções de futuro elaboradas naquele determinado momento (KOSELLECK, 2006). 



- 27 -

Vivendo o tempo do entremeio, os narradores constroem acepções 
sobre os tempos dos vivos e dos mortos, articulando de forma tensa o passado, 
o presente e o futuro.

CONSIDERAÇÕES (NÃO) FINAIS

Este escrito lança luz, portanto, para o cenário complexo que 
recobre o lugar dos mortos na memória dos vivos na atualidade. Por tudo isso, 
este fragmento de uma história sensível da morte e dos mortos no Ceará do 
século XXI, assume a conotação de um convite para uma viagem aos trânsitos 
e às crenças sobre o além cristão e seus mortos, sem, no entanto, esquecer que 
no mundo dos vivos, a memória faz a vida pulsar e as almas permanecerem 
entre eles.

REFERÊNCIAS

ARIÈS, Philippe. O homem diante da morte. Tradução Luiza Ribeiro. São 
Paulo: Editora Unesp, 2014.

______. História da morte no ocidente. Tradução Priscila Viana de Siqueira. 
Rio de Janeiro: Ediouro, 2003.

ALBUQUERQUE JUNIOR, Durval Muniz de. História: A arte de inventar o 
passado; ensaios de teoria da história. Bauru, SP: Edusc, 2007. 

BORGES, Maria Elízia; SANTOS, Alcinéia Rodrigues dos; GOMES, Laryssa 
Tavares Silva (Orgs.). Estudos cemiteriais no Brasil: catálogo de livros, te-
ses, dissertações e artigos. Goiânia: UFG; FAV; Ciar; FUNAPE, 2010.

CHARTIER, Roger. A visão do historiador modernista. In: AMADO, Janaina; 
FERREIRA, Marieta de Moraes (Orgs). Usos e abusos da história oral. 8ª. 
ed. Rio de Janeiro: FGV, 2006.

CERTEAU, Michel de. A escrita da história. 2ª ed. Tradução Maria de 
Lourdes Menezes. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010.

HARTOG, François. Regimes de historicidade: Presentismo e experiências 
do tempo. Tradução Andréa Souza de Menezes et al. Belo Horizonte: Autên-
tica Editora, 2013.

HERMAN, Jacqueline. História das religiões e religiosidades. In: Domínios 
da história. 2 ed. Rio de Janeiro: Elsevier, 2011, p.315-336.



- 28 -

LE GOFF, Jacques. Para uma outra Idade Média: Tempo, trabalho e cultura 
no Ocidente. Tradução de Thiago de Abreu e Noelí Correia M. Sobrinho. Pe-
trópolis, RJ: Vozes, 2013.

______. O nascimento do purgatório. 2 ed. Lisboa: Estampa, 1995.

______. O imaginário medieval. Tradução Manuel Ruas. Lisboa: Estampa, 
1994.

KOSELLECK, Reinhart. Futuro passado: contribuição à semântica dos tem-
pos históricos. Tradução Wilma Patrícia Mass e Carlos Almeida Pereira. Rio 
de Janeiro: Contraponto; Ed. PUC-Rio, 2006.

MARCÍLIO, Maria Luiza. A morte de nossos ancestrais. In: MARTINS, José 
de Souza (Org.). A morte e os mortos na sociedade brasileira. São Paulo: 
Editora HUCITEC, 1983, p. 61-75.

MORIN, Edgar. O homem e a morte. 2ª. ed. Portugal: Publicações Europa
-América, LDA, 1976.

NORA, Pierre. Entre memória e história: a problemática dos lugares. Projeto 
História, São Paulo, n.10, p. 7-28, 1993.

OXLE, Otto Gehard. A presença dos mortos. In: BRAET, Herman; VER-
BEKE, Werner (Orgs.). A morte na idade média.  São Paulo: Ed. USP, 1996, 
p.28-78.

PAZ, Renata Marinho. Para onde sopra o vento: A Igreja católica e as roma-
rias de Juazeiro do Norte. Fortaleza: IMEPH, 2011.

PESAVENTO, Sandra Jatahy. Sensibilidades: Escrita e leitura da alma. In: 
In: PESAVENTO, Sandra J.; LANGUE, Frédérique (Orgs.). Sensibilidades 
na história: Memórias singulares e identidades sociais. Porto Alegre: Ed. 
UFRGS, 2007, p. 9-21.

PORTELLI, Alessandro. A história oral como a arte da escuta. Tradução 
Ricardo Santhiago. São Paulo: Letra e Voz, 2016.

______. A morte de Luigi Trastulli e outros ensaios: Ética, memória e acon-
tecimento na História oral. Tradução Miguel Cardina e Bruno Cordovil. Lis-
boa: Edições UNIPOP, 2013.

______. Ensaios de história oral. Tradução Fernando Luiz Cássio e Ricardo 
Santhiago. Rio de Janeiro: Letra e voz, 2010.



- 29 -

______. “O momento da minha vida”: funções do tempo na história oral. 
In: Muitas memórias, outras histórias. Tradução Helen Hughes e Yara An 
Khoury. São Paulo: Olho D’Água, 2004, p. 296-313.

______. A filosofia e os fatos: narração, interpretação e significado nas me-
mórias e nas fontes orais. Tempo, Rio de Janeiro, v. 1, n. 2, p. 59-72, 1996.

RAMOS, Francisco Régis Lopes. O direito à memória no ensino de história. 
Trajetos, v.7, n.13, p. 187-197, 2009.

REIS, João José. A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no 
Brasil do século XIX. São Paulo: Companhia das Letras, 1991.

SANTOS, Cícero Joaquim dos. A mística do tempo: Narrativas sobre os 
mortos na região do Cariri/CE. 2017. Tese (Doutorado em História) – Centro 
de Humanidades, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2017.

______. No entremeio dos mundos: tessituras da morte da Rufina na tradição 
oral. 2009. Dissertação (Mestrado em História e Culturas) – Centro de Huma-
nidades, Universidade Estadual do Ceará, Fortaleza, 2009.

______. Cruz da Rufina: o processo de santificação popular de Rufina e a 
revelação de um espaço sagrado em Porteiras-CE. Propostas Alternativas, 
Fortaleza, v.14, 2006, p. 14-21. 

SCHMITT, Jean-Claude. Os vivos e os mortos na sociedade medieval. Tra-
dução de Maria Lucia Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 1999.

VAINFAS, Ronaldo. História das mentalidades e história cultural. In: Domí-
nios da história: Ensaios de teoria e metodologia. 2 ed. Rio de Janeiro: Else-
vier, 2011, p. 117-151.

VOVELLE, Michel. As almas do purgatório: ou o trabalho de luto. Tradu-
ção Aline Meyer e Roberto Cattani. São Paulo: Ed. UNESP, 2010.

______. A história dos homens no espelho da morte. In: BRAET, Herman; 
VERBEKE, Werner (Orgs.). A morte na idade média. Tradução Heitor Me-
gale, Yara Vieira, Maria Cescato. São Paulo: Ed. USP, 1996, pp.11-26.

______. Imagens e imaginário na História: fantasmas e certezas nas menta-
lidades desde a Idade Média até o século XX. Tradução Maria J. Goldwasser. 
São Paulo: Ática, 1997.



- 30 -

______. Ideologia e mentalidades. Tradução Maria J. Cottvasser. São Paulo: 
Brasiliense, 2004.



- 31 -

CAPÍTULO II

“PERECER, FALECER, MORRER”: EM 
TORNO DE UMA FRASE DE SER E TEMPO

Fernando Sepe Gimbo

Avalanche, veux-tu m’emporter dans ta chute? – C. Baudelaire.
	
Escrever algo sobre a morte constitui tarefa árdua. Primeiramente 

porque muito já foi dito. Em segundo lugar, porque na morte nunca estamos 
ou somos, o que restringe bastante nosso conhecimento possível dela. Por fim, 
porque talvez a morte seja um exemplo privilegiado de um tema que resiste a 
toda e qualquer apreensão conceitual sistemática. Em seu segredo, a morte é 
aquilo que todos nós sabemos o que é até o momento que alguém nos interpe-
le: “afinal, o que é a morte?” 

O que se segue é uma tentativa de refletir sobre tal questão. De for-
ma fragmentada, a intenção é construir uma série de instantâneos que, aproxi-
mados, possam nos dar um vislumbre daquilo que nunca é plenamente visto. 
Tarefa impossível, bem sei. Mas ainda assim, perante a agudeza da questão, 
é preciso tentar.  

I

Em uma passagem célebre de Ser e Tempo, Heidegger nos diz o se-
guinte: “Dasein verendet nie. Ableben aber kann das Dasein nur solange, als 
er stirbt” (SZ, 247, §49). Como tradução, proponho: “Dasein nunca perece. 
Contudo, Dasein pode falecer na medida em que morre11”. O inquietante da 
frase se arma no uso de três verbos diferentes – verenden, ableben e sterben 
– para referir-se ao fim último do Dasein. A ordem intrínseca à frase é clara. 
Indo do menos essencial ao mais essencial, ela apresenta o morrer (sterben) 
como condição ontológica do falecer e do perecer. Tudo se passa como se 
Heidegger diferenciasse três fenômenos distintos, cada qual com a sua le-
gitimidade própria. O que não se dá sem estranhamento, uma vez que para 
11 A tradução que está mais próxima da minha proposta é a tradução para o inglês de Macquarrie e Robinson 
(1968): “(...) Dasein never perishes. Dasein, however, can demise only as long as it is dying”. Além disso, 
sublinhe-se como a tradução é motivada pela problematização desenvolvida por Jacques Derrida em seu co-
mentário sobre o texto heideggeriano em Aporias (1994), comentário que serve de base para o estudo aqui apre-
sentado. Outra referência fundamental para o presente texto é o belo livro de Paola Marrati intitulado Genesis 
and Trace: Derrida Reading Husserl and Heidegger (2005). Sigo, em diversos momentos, sua leitura sobre o 
problema da morte em Heidegger, tal como apresentada no último capítulo do livro (p.142-76). Por fim, as cita-
ções de Ser e Tempo são retiradas da tradução de Fausto Castilho, salvo o caso em que indico alguma alteração. 



- 32 -

nossa pré-compreensão habitual “perecer”, “falecer” e “morrer” referem-se 
univocamente a mesma experiência, a saber, a experiência da morte. Como, 
então, compreender o enigma de tal frase?

Sabemos que quando Heidegger desenvolve o tema do ser-para-a-
morte o que está em jogo é a compreensão do morrer enquanto possibilida-
de mais própria do Dasein. Tal hermenêutica se tornava necessária quando a 
analítica do cuidado (Cura, Sorge) nos mostrara como o ser-aí está como que 
sempre voltado para o futuro. Consequentemente, há nele algo sempre faltan-
te, um poder-ser que viceja em sua incompletude. Para que a analítica exis-
tencial pudesse compreender o Dasein em seu ser-um-todo, tornara-se então 
necessário pensá-lo em seu limite, a partir da realização de seu fim. O que abre 
o paradoxo que atravessa toda seção dedicada ao tema do ser-para-a-morte. 
Pois, uma vez que o Dasein tem na morte a realização de sua possibilidade 
última, o momento de sua concretização enquanto um-todo coincide com seu 
desvanecer enquanto ser-no-mundo. 

Como explica Marrati (2005, p.142-43), tal paradoxo longe de tra-
var o pensamento de Heidegger, o impulsiona. Ele torna precisa a pergunta 
sobre o fim do ente que tem o Dasein como modo de ser. Em outras palavras, o 
encaminhamento do problema deve se dar, doravante, através da compreensão 
do sentido ontológico da morte. Se a boa pergunta sobre o Dasein tem a forma 
“Quem é o Dasein?” - e não a forma clássica “O que é o Dasein?” - a morte 
também deverá ser compreendida a partir de sua relação constitutiva com esse 
ente dado enquanto ser-aí (MARRATI, 2005, p.143). O que não é nada fácil 
pois, como já dito, o findar que caracteriza a morte coincide exatamente com o 
desaparecer desse “aí”. Ora, como então pensar a morte a partir de sua dimen-
são existencial? Não estamos condenados a andar em círculos?

A relação entre a minha morte e a morte do outro, essa polêmica 
que um dia Levinas12 irá levantar contra Heidegger, tem aqui seu pano de fun-
do. Pois diante da difícil questão, Heidegger ensaia dizer que talvez possamos 
conhecer a morte através da morte de um outro Dasein (SZ, §47). Ensaia ape-
nas para negar veemente. O Mitsein permite no máximo a experiência do luto, 
não a experiência própria à morte. Quando acompanhamos alguém até o fim, 
este alguém deixa de ser-aí enquanto nós continuamos aqui - do lado da vida 
- existindo. O ser-com pressupõe a partilha de um mundo comum. É nele que 
enlutamos, velamos, ritualizamos e damos sentido ao morrer de cada um, mas 
não podemos em última análise experenciar a morte de outrem. Este deixa de 
ser “aí” no mundo dentro do qual ainda somos. Para Heidegger, consequente-
mente, nada do sentido originário da morte se revela na morte do outro. 

Por detrás de tal recusa, todavia, há sincronicamente a abertura de 
uma via positiva para o encaminhamento da questão. Isso porque, caso a morte 
12 Sobre isso ver por exemplo, Totalité et infini (1961) e Autrement qu’être ou au-delà de l’essence (1974).  



- 33 -

de outrem pudesse desvelar para o Dasein o sentido existencial da sua morte, 
então um Dasein poderia substituir o outro em seu morrer. Proposição absurda 
que estabeleceria uma equivalência geral e a consequente permuta possível 
entre existências essencialmente díspares. No fundo, parece-me, é isso que 
Heidegger recusa. A morte é sempre própria, sempre a possibilidade mais ín-
tima “deste” ou “daquele” Dasein. Possibilidade que afirma, portanto, minha 
irredutível singularidade perante outro Dasein. O conteúdo ético da reflexão 
sobre o ser-para-a-morte já se insinua aqui: no que tange a experiência da 
morte, não há substituição possível entre um Dasein e outro; logo, a identida-
de-a-si de uma existência tem como condição o assumir da responsabilidade 
pelo seu próprio morrer. Por isso, tal relação com a morte é o que possibilita 
a afirmação da singularidade do Dasein em contrapartida à queda (Verfall) na 
impessoalidade do cotidiano, nisso que Heidegger denomina de a-gente:

Ninguém pode tomar de um outro o seu morrer. Alguém pode muito bem 
“ir à morte por um outro”. Isto significa sempre, contudo: sacrificar-se por 
outros “em um assunto determinado”. Tal morrer nunca pode significar, no 
entanto, que assim se tomou o mais minimamente de um outro a sua morte. 
O morrer, deve assumi-lo todo Dasein cada vez por si mesmo. A morte, 
na medida em que “é”, é essencialmente cada vez minha. No morrer se 
mostra que a morte é ontologicamente construída pelo ser-cada-vez-minha 
e pela existência. (....) Morte é a possibilidade mais-própria do Dasein. O 
ser para a morte abre para o Dasein seu poder-ser mais-próprio, no qual o 
ser do Dasein está pura e simplesmente em jogo. Nisso pode se tornar ma-
nifesto para o Dasein que, na assinalada possibilidade de si mesmo, ele é 
subtraído à-gente. Mas só o entendimento desse “poder” desvenda a perda 
factual na cotidianidade de a-gente ela mesma.  (SZ, 240, 263) 

Marrati sublinha como a relação existencial com a morte funciona 
tanto como o princípio pelo qual o Dasein pode se individuar, quanto como a 
confrontação que revela o perder-se na impessoalidade, permitindo portanto a 
subtração do Dasein àquilo que lhe é impróprio (2005, p.145-46). O ser-com, 
ainda que seja uma estrutura própria ao ser-aí - como mostrara Heidegger na 
primeira seção de Ser e Tempo - é precedido por essa ipseidade a si mediada 
originariamente pelo seu poder-ser mais autêntico. Em outras palavras, há 
um imbricamento ontológico entre existência e morte que apenas se desve-
la na solitude singular do ser-para-a-morte. Daí que é enquanto analítica do 
ser-para-a-morte que Heidegger desenvolve seu discurso sobre a finitude do 
Dasein. 

Dito isso, cabe ainda recuperar, seguindo a leitura de Derrida 
(1994), a nota 2 ao §47. Ela é bastante instrutiva, reenviando-nos ao §10, 
parágrafo em que Heidegger delimita o caráter originário e fundante de sua 
investigação. Ali, no início de Ser e Tempo, ele insiste como é conveniente ao 
começo de uma filosofia “traçar sua caracterização proibitiva”, isto é, mostrar 
o que tal investigação não é. A diferenciação é feita em relação à antropolo-



- 34 -

gia, à psicologia e à biologia, disciplinas científicas incapazes de nos fornecer 
uma resposta unívoca e adequada quanto ao modo-de-ser desse ente que so-
mos, ente que em última análise é o objeto último de tais saberes. Ainda que 
tal ausência de fundamentação ontológica não seja uma crítica que destrua 
a positividade de tais disciplinas, Heidegger afirma – com um claro acento 
fundacionista herdado de Husserl e da orientação fenomenológica dada pela 
epoché – que elas são de direito incapazes de responder tal problema, pois os 
“fundamentos ontológicos nunca podem ser hipoteticamente inferidos a partir 
do material empírico; ao contrário, já estão sempre “aí” no momento mesmo 
em que o material empírico é reunido” (SZ, 50, §10). 

Não é à toa que Heidegger sinta necessidade de, no correr de sua 
exposição sobre o ser-para-a-morte, relembrar ao leitor tal posição fundante 
da filosofia enquanto ontologia. Pois, ainda que a antropologia, por exem-
plo, possa nos trazer conhecimentos interessantes sobre como cada cultura 
compreende e ritualiza a morte de um indivíduo, ela apenas pode fazer isso 
pressupondo um saber prévio e compartilhado sobre o morrer, assim como um 
mundo comum tecido nesta experiência de ser-com. O mesmo se passaria com 
a biologia: ainda que a ciência da vida desenvolva estudos detalhados sobre a 
causa da morte dos organismos, ela também deve pressupor um conceito de 
morte desde já atuante em suas pesquisas, desde já em ação na reunião de seus 
casos empíricos em torno de uma noção comum de ser vivo. Não importa o 
quão técnica, elaborada, rigorosa e enriquecedora tais pesquisas sejam, para 
Heidegger sempre que elas falarem sobre a morte elas irão pressupor uma 
compreensão prévia do morrer e uma ancoragem nas estruturas existenciais 
do ser-aí. Compreensão e ancoragem que apenas a analítica existencial po-
deria bem fornecer, indo para além das pressuposições e pré-compreensões 
naturalmente herdadas e já atuantes no interior de tais disciplinas. 

Trata-se, como insiste Derrida (1994, p.44-45), do velho jogo filo-
sófico da boa ordem das coisas, da ordem metodológica do saber e do sistema 
de suas pressuposições. Tal encaminhamento filosófico define-se pela “per-
gunta da pergunta”, pela investigação que condiciona a investigação própria 
aos saberes empíricos e o uso de suas categorias enquanto modos de conhecer 
os entes. Em suma, Heidegger faz aqui a vez do filósofo que busca clarear os 
fundamentos: o que é que, para aquém de todo saber biológico, antropológico 
e psicológico sobre a morte, permite a constituição de tais saberes ônticos?

No fundamento dessa pesquisa ôntico-biológica da morte há uma proble-
mática ontológica. Resta a pergunta sobre como se determina a essência da 
morte a partir da essência ontológica da vida. De certo modo, a investiga-
ção ôntica da morte já decidiu sobre isso. Preconceitos de vida e de morte, 
mais ou menos esclarecidos, estão nela atuando. Eles necessitam de um 
prévio-delineamento por meio de uma ontologia do Dasein. No interior 
de uma ontologia do Dasein, previamente ordenada para uma ontologia 



- 35 -

da vida, a análise existenciária da morte é, por sua vez, subordinada a uma 
caracterização da constituição fundamental do Dasein. Já denominamos o 
findar do vivo de perecer (Verenden). Na medida em que o Dasein também 
“tem” sua morte fisiológica e vital, embora não onticamente isolada, mas 
codeterminada por seu modo-de-ser originário, e na medida em que o Da-
sein também pode findar, sem que ele propriamente morra e que, de outro 
lado, qua Dasein ele não perece simplesmente, designaremos esse fenôme-
no intermediário como falecer (Ableben), mas morrer (Sterben) vale como 
termo para designar o modo-de-ser em que o Dasein está voltado para sua 
morte. (SZ, 247, §49) 

 
É tal orientação, tal lógica das pressuposições, que permite uma 

primeira interpretação da frase da qual partimos. Se Heidegger afirma que 
o Dasein nunca perece é porque perecer (verenden) é o verbo pelo qual ele 
denomina o deixar-de-existir próprio ao ente pertencente à região ôntica das 
ciências da vida: “já denominamos o findar do vivo de perecer” (SZ, 247, §49, 
tradução modificada). Perecer é um termo, portanto, relacionado exclusiva-
mente à fisiologia e aos mecanismos biológicos. 

Essencialmente, porém, o Dasein não é um ser vivo, pois a própria 
noção de ser vivo pressupõe um conceito de ser mais originário que deve ser 
pensado através da ontologia fundamental. Por isso afirma Heidegger, ainda 
que o Dasein também “tenha sua morte fisiológica, vital”, o perecer não “diz 
respeito ao Dasein enquanto Dasein”. O fim do Dasein é outro, não se encerra 
pelo perecer, ao contrário, o condiciona possibilitando uma compreensão mais 
ampla. Ao mesmo tempo, isso levanta uma questão aparentemente absurda, 
mas que esclarece bastante o sentido geral da investigação heideggeriana em 
jogo: “como afinal pensar a morte de um ser que não é essencialmente um ser 
vivo, mas sim um ser-aí?” (MARRATI, 2005, p.147). Determinar um conceito 
de morte que não se confunda com a morte enquanto fenômeno positivo das 
ciências da vida – em uma palavra: como morte biológica - eis uma exigência 
rigorosa de Ser e Tempo.  

A partir do momento em que é feita essa distinção, Heidegger pro-
põe um conceito intermediário entre o perecer e o morrer, entre a determina-
ção vital do fim e essa relação do Dasein com sua possibilidade mais íntima. 
Trata-se do falecer (ableben). Este parece dizer respeito às muitas maneiras 
pelas quais o morrer é experenciado dentro dos arranjos epocais em que o 
Dasein é-com-outro. O que levaria o falecer para o campo das investigações 
histórico-culturais de, por exemplo, uma antropologia histórica da morte. Hi-
pótese que parece ser confirmada por Heidegger quando ele nos diz que as 
concepções “existenciárias da morte situa-se antes de toda biologia e onto-
logia da vida. Mas só ela fundamenta também toda investigação histórico-
biográfica e psicológica-etnológica da morte. Uma “tipologia” do “morrer” 
como caracterização dos estados e dos modos em que o falecer é vivenciado 
já pressupõe o conceito de morte” (SZ, 247, §49, tradução modificada). 



- 36 -

Pois bem, se é assim, temos então três termos que se encadeiam se-
gundo uma boa ordem: morrer-falecer-perecer. Ao mesmo tempo, temos três 
regiões que abrem diferentes discursos sobre a experiência da morte: ontolo-
gia fundamental, antropologia e ciências da vida. Por fim, temos uma ordem 
de precedências entre o caráter originário do ser-aí e sua relação constitutiva 
para com o ser-com e para com o ser-vivo. 

II
	
Está tudo em um conto de Borges13. O adoecer, a dinâmica con-

creta da vida, o enfrentamento com a morte. Tudo começa com um acidente 
tolo e um ferimento na cabeça. Tudo começa com o inesperado, aquilo que 
vem e que traga. Não o futuro, contudo. Futuro desde já pré-visto, ante-visto, 
esquivado ou aceito. Não o futuro, mas o acontecer, o que se dá. O tempo da 
chegada do outro. O tempo do destino. Em ritmo vertiginoso, já estamos no 
atravessar de uma grave septicemia. Dahlmann acaba internado sem grandes 
explicações. Reclusão sofrida, sua vida se choca com um muro instransponí-
vel. Funções elementares se tornam impossíveis. Dormir é um suplício. Febre 
noturna. Náuseas. Dores. Frio. O tratamento dado ao corpo é árduo e a inter-
venção médica acentua ainda mais o abismo da impotência vital. Um pouco 
incrédulo, um pouco estoico, um pouco alheio, a verdade é que o personagem 
de Borges sobre-vive. Como por milagre, como por graça. A trama entre saúde 
e doença se resolve às costas do si-mesmo, nas linhas entrecruzadas do texto. 
Chega o dia da alta e “o primeiro frescor do outono, depois da opressão do 
verão, era como um símbolo natural de seu destino resgatado da morte e da 
febre14”. O adoecer desvelara outro modo-de-ser. Convalescente, Dahlmann 
vive nova relação com o mundo. O tempo corre em adagio, a narrativa se 
adensa, as coisas são vistas como que pela primeira vez, novamente. A per-
cepção renovada é condição para reconquista do ordinário. Cores, cheiros, 
sensações, o despertar sensível, o horizonte aberto, o gesto novamente possí-
vel, a ruidosa alegria da cidade, a brisa que sopra forte na estrada, o murmúrio 
frio e sereno do campo. O convalescente se torna andarilho: percorrer muitas 
saúdes é correr por entre estações de vida. O que sobrara de seu velho eu? 
Muito pouco, muito pouco, quase nada. Nem mesmo o raro volume das Mil 
e uma noites lhe interessa mais. Jades e tapeçarias, a escritura fantástica, as 
artimanhas de Sheherazade: ora, o que é tudo isso perante o mundo redesco-
berto, perante o tempo revivido? “Dahlmann fechava o livro e se permitia 
simplesmente viver”. 

13 Trata-se do conto El sur, originalmente publicado na coletânea intitulada Ficiones de 1941. 
14 (BORGES, 2015, p.224)



- 37 -

Mas, um novo acaso, um atraso, um trem que erra, seu destino do-
brado. Viver ao Sul é perigoso. O final do conto é típico ao universo de Bor-
ges. Em um átimo, a vida se mostra sem ornato em uma “pelea a cuchillo”. 
Dahlmann segura a faca, lembra do gosto da morte que sentira no internamen-
to e prepara-se. Livre, ele caminha para o fim. 

III

A filosofia da ciência de George Canguilhem desenvolve-se através 
da pergunta pela pertinência e significação de conceitos como normal e pa-
tológico, conceitos determinantes para o bom andamento da prática médica. 
Contudo, mais do que o simples trabalho de epistemologia histórica, o que 
está em jogo em Canguilhem é uma compreensão profunda do adoecer en-
quanto a possibilidade mais própria do vivente. Trata-se portanto de, partindo 
da região ôntica da vida, se perguntar pela dinâmica imanente do ser-vivo.

Tal orientação é prenhe de consequências15. Pois, de maneira geral, 
acreditamos que a medicina enquanto saber positivo deve ser capaz de estudar 
a doença sem a mediação subjetiva – inconstante e duvidosa – do doente. 
Como dirá certa vez o cirurgião René Leriche: “se quisermos compreender a 
doença é preciso desumanizá-la”; e, consequentemente, “na doença o que me-
nos importa é o homem” (apud CANGUILHEM, 2009, p.211). Como explica 
Safatle (2011), a orientação canguilhemiana inverte tal quadro ainda marcado 
pelo positivismo de Claude Bernard, insistindo que a distinção entre normal e 
patológico pressupõe necessariamente a experiência prévia do adoecer: “sem-
pre se admitiu, e atualmente é uma realidade incontestável, que a medicina 
existe porque há homens que se sentem doentes, e não porque existem médi-
cos que os informam de suas doenças” (CANGUILHEM, 2002, p.69). 

Afirmação estranha, uma vez que ela parecer abrir margem para a 
intrusão subjetivista em um campo de determinação objetiva. Contudo, não é 
esse em absoluto o caso. O problema, ainda segundo Safatle, é simplesmente 
a compreensão do que torna possível a objetividade própria à ciência médica 
enquanto saber sobre a experiência da convalescência. Será possível entender 
como a realidade da doença coincide com a representação do saber médi-
co simplesmente a partir da negação da “diferença de valor que o ser vivo 
estabelece entre sua vida normal e sua vida patológica?” (CANGUILHEM, 
2002, p.53). A resposta canguilhemiana é negativa. A diferença entre saúde e 
doença não pode ser tratada em termos simplesmente quantitativos, como se 
tais valores já estivessem aí, plenamente dados. Para Canguilhem, o adoecer 
é originariamente uma experiência de diferença qualitativa, experiência em 
que a relação do ser vivo consigo e com o seu meio ambiente é profundamente 

15 Recupero aqui alguns temas apresentados por SAFATLE (2011)



- 38 -

alterada. É a partir desta relação que devemos tentar compreender o que é a 
saúde.

 Apoiando-se nos trabalhos empíricos de Kurt Goldstein, Henri 
Laugier e Henry Sigerist, Canguilhem afirma que a orientação que vê na do-
ença um desvio da norma que define a normalidade é uma ilusão abstrata e re-
trospectiva. Pois isso pressupõe a ideia de uma saúde perfeita, de uma norma 
estanque que ditaria as leis e padrões definitivos à singularidade de cada orga-
nismo em sua boa relação com o meio circundante (CANGUILHEM, 2002, 
p.54). Ora, tais pressuposições não se coadunam com a dinâmica própria do 
fenômeno vital. Um organismo doente não é um organismo incapaz de fun-
cionar, mas sim, é um organismo que está na presença de outras normas que 
restringem sua ação enquanto um todo, que impõem limites ao seu comporta-
mento (SAFATLE, 2011, p.23). Por outro lado, Canguilhem insiste como tal 
dinâmica normativa pode também levar o vivente a reorganizar-se através de 
um novo equilíbrio, modificando suas possibilidades de vida. A anormalida-
de é integrada, então, como momento necessário da tensão inerente ao devir 
imanente do vivente. A resolução positiva ou negativa de tais anomalias é o 
que dita o ritmo e as variações de saúde concretas, ou seja, referentes a “este” 
ou “aquele” ser-vivo:

Não existe fato que seja normal ou patológico em si. A anomalia e a mu-
tação não são, em si mesmas, patológicas. Elas exprimem outras normas 
de vida possíveis. Se essas normas forem inferiores às normas anteriores, 
serão chamadas patológicas. Se, eventualmente, se revelarem equivalentes 
– no mesmo meio – ou superiores – em outro meio – serão chamadas nor-
mais. Sua normalidade advirá de sua normatividade (Canguilhem, 2002, 
p. 113).

    
Saúde e normalidade, consequentemente, relacionam-se com a ca-

pacidade do organismo criar normas que se coadunem com as exigências sem-
pre variáveis do seu meio de vida. É por isso que Canguilhem pode afirmar 
que “o conceito de patológico não é a contradição lógica de normal”, mas sim 
“o contrário vital de saudável” (CANGUILHEM, 2009, p.213). A vida sau-
dável é aquela capaz de responder as pressões do meio transformando-se. Ela 
deve ser capaz de adoecer e se curar: 

“O homem só é saudável quando é capaz de assumir diferentes normas, 
quando ele é mais do que normal. A medida da saúde é uma certa capacida-
de de superar as crises orgânicas e estabelecer uma nova ordem fisiológica, 
diferente da antiga.” (CANGUILHEM, 2009, p.215) 

A filosofia da vida de Canguilhem desvela, portanto, um sentido 
mais originário de saúde que precede o estabelecimento de constante fisioló-
gicas, quadros noosológicos e da norma estatística média que acabam por de-



- 39 -

finir o conceito de saúde utilizado pelos aparatos biopolíticos. O que está em 
jogo, enfim, é uma certa hermenêutica que amplia a compreensão de conceitos 
centrais a toda e qualquer prática clínica. 

Mas, não só isso. Pois tal conceito de saúde nos coloca nos trilhos 
de um outro conceito de ser-vivo. É por isso que Canguilhem insiste na nor-
matividade própria ao vivente em relação ao seu mundo. Pois o organismo 
não é apenas um ente que se adapta às exigências do meio, mas é também 
uma atividade, um vir-a-ser constante de seleção entre valores estruturais para 
a criação de novas formas de vida16. A dinâmica entre saúde e doença revela 
como há muitos modos-de-ser-no-mundo possíveis ao vivente. Lançado ao 
futuro ele deve cuidar de si, preocupar-se na relação ao meio, enquanto manei-
ra de realização imanente da própria atividade vital, da norma-atividade pró-
pria a sua vida. Alan Badiou insiste como uma das inovações de Canguilhem 
é precisamente sinalizar o lugar da individuação enquanto processo singular 
situado em um meio (BADIOU, 2012). Ainda que desde já condicionado, o 
organismo é também condicionante, sempre deslocando o meio, sempre des-
locado em relação ao meio. Daí que o vivente seja marcado, essencialmente, 
por um excesso-a-si: seu poder-ser, sua saúde, se afirma enquanto capacidade 
de reorganização das mutações constantes engendradas pelas pressões cons-
tantes do meio ambiente17. Ora, se para Canguilhem a capacidade de lidar 
com tal instabilidade é marca de saúde, pelo mesmo motivo é na cristalização 
em torno de uma norma única que ele vê a diminuição das capacidades do ser 
vivo: “o homem normal é o homem normativo, o ser capaz de instituir novas 
normas, mesmo orgânicas. Uma norma única de vida é sentida de modo pri-
vativo, e não positivamente” (CANGUILHEM, 2002, p. 105). 

Contudo, isso não significa transformar o homem em um impé-
rio dentro de um império, como se ele pudesse determinar plenamente seu 
mundo. A tensão entre as partes que compõem o organismo com seu exterior 
o subordina de forma irredutível. A vida traz uma espessura avessa a plena 
determinação ativa por parte do organismo. Da biologia não se pode espe-
rar um humanismo. Por isso, a boa interpretação da filosofia de Canguilhem 
passa pela compreensão de que o viver é um errar criativo por entre aquilo 
16 Sobre isso, ver o ensaio de Canguilhem: Le vivant et son milieu (2009, p.165-198) 
17 Sobre a questão das mutações intrínsecas ao ser vivo, cabe lembrar a colocação de Jacques Monod: “Graças 
à perfeição conservadora do aparelho replicativo, toda mutação, considerada individualmente, é um aconte-
cimento muito raro. Nas bactérias, únicos organismos dos quais temos dados numerosos e precisos a esse 
respeito, podemos admitir que a probabilidade, para um gene dado, de uma mutação que altere sensivelmente 
as propriedades funcionais da proteína correspondente é da ordem de 10-6 a 10-8 por geração celular. Mas em 
alguns mililitros de água uma população de alguns bilhões de células pode se desenvolver. Em tal população, 
temos a certeza de que toda mutação dada é representada na ordem de dez, cem ou mil exemplares. Podemos 
igualmente estimar que o número total de mutantes de todas as espécies nessa população é da ordem de 105 a 
106. Na escala de uma população, a mutação não é um fenômeno de exceção: é a regra. (...) No total, podemos 
estimar que na população humana atual (3X109) – a medição é de 1970 (nota minha) - produz-se, a cada gera-
ção, entre 100 a mil milhões de mutações. Eu arrisco esse número apenas para dar uma ideia da imensa reserva 
de variabilidade fortuita que constitui o genoma de uma espécie. (MONOD, 1970, p.137-38)    



- 40 -

que nos determina vitalmente. Pois sem erro, por exemplo na transcrição da 
informação genética, o ser-vivo apenas seria uma máquina redundante a se 
repetir infinitamente18. Em outras palavras, não existiria vir-a-ser possível, o 
que é empiricamente absurdo. As contingências constitutivas do vivente im-
põem-se enquanto riscos, mas também como condições para a invenção. O 
ser-vivo acaba se tecendo em torno dos fios dessas contingências, no claudicar 
de um equilíbrio instável e perigoso. Uma reflexão em torno das ciências da 
vida nos mostra como viver é impensável fora dessa dinâmica de instabilidade 
constante19. Como dirá um dia Michel Foucault: “o erro é para Canguilhem a 
alea20 permanente em torno da qual se enrola a vida e o vir-a-ser dos homens” 
(FOUCAULT, 2001, p.1594).     

Sublinhe-se, nesse sentido, como a reflexão ancorada no fenômeno 
vital não (re)conhece a gramática da incompletude e do faltante, mas somente 
da potência criativa, mesmo daquilo que normalmente é marcado pelo signo 
da carência como é o caso da doença, da anomalia e do erro21. Há uma multi-
plicidade virtual na norma-atividade-vital que revela sua necessária indeter-
minação essencial. A determinação plena findaria esta atividade coincidindo 
com o seu não-ser. “A” morte tal como entendida comumente - enquanto o 
cessar definitivo da atividade vital - está, consequentemente, fora de uma on-
tologia da vida. Eis parece-me uma lição importante de Canguilhem. 

Ao mesmo tempo, como mostrou Fabio Franco, é necessário que 
haja superação de determinações prévias sem dissolução absoluta do orga-
nismo, o que sinaliza um processo constituído por negações de negações que 
marcam a dinâmica própria às transformações de uma vida singular (FRAN-
CO, 2012). Caso o erro, a patologia e a anomalia não fossem possíveis, então 
a vida seria um ciclo infinito de repetições. Pela mesma lógica, caso o orga-

18 Fabio Franco bem explicou esse ponto: “Se não houvesse erro na transmissão da informação, e nem a am-
biguidade dele decorrente, então os sistemas orgânicos seriam absolutamente redundantes e o particular não 
existiria; por outro lado, se houvesse apenas erro, então os organismos se dissolveriam. Por isso, para que seja 
possível falar em organismos, é preciso conceber um grau mínimo de redundância (R0), a partir do qual o de-
créscimo de pressão possa se efetuar por ação do ruído, aumentando a complexidade da estrutura. Esse aumento 
de complexidade confere ao vivente, do nível mais inferior ao mais englobante, um acréscimo de informação 
“que ele utiliza eventualmente para uma melhor adaptação a condições novas”. O erro é um acontecimento 
necessário para a vida do organismo, sem o qual “esta” não seria nada mais que uma forma absolutamente está-
vel, plenamente aderida as suas condições de existência. Daí porque, para Canguilhem, errar é uma maneira do 
vivente se informar, isto é, advir uma nova forma de vida que poderá não mais se realizar sobre o mesmo meio. 
O vivente então é impelido a mudar de meio, a produzir novas normas de existência, enfim, a errar no sentido 
de se transformar para realizar suas expectativas vitais.” (FRANCO, 2012, p.98). 
19 Entre nós, Vladimir Safatle desenvolveu bem essa questão em “Uma certa latitude: Georges Canguilhem, 
biopolítica e vida como errância” (2016, p.409-454).  
20 Do latim: sorte, acaso. “Alea jacta est” – “a sorte está lançada”. 
21 Como dirá Lebrun: “a doença não é mais compreendida como uma “contranatureza”, como uma desrazão 
orgânica, como o foi na era clássica. Também neste domínio a divisão “ser/não-ser” vê-se posta em xeque. 
Percebe-se que a degeneração dos órgãos não somete obedece a leis, mas que ela é o avesso do funcionamento 
do organismo – que “a morte não se insinua apenas sob a forma do acidente possível; ela forma, com a vida, 
com os seus movimentos e com o seu tempo, a trama única que a um só tempo a constitui e a destrói” (Lebrun 
cita aqui Foucault, O nascimento da clínica, nota minha). Essa túnica de Nesso, como poderíamos considerá-la 
como “negativo”? (LEBRUN, 2006 p.350) 



- 41 -

nismo não conseguisse estabelecer novas normas a partir das mutações intrín-
secas e das pressões exteriores sempre instáveis, a vida acabaria. Como dirá 
Henri Atlan, reinterpretando o sentido do morrer para o ser-vivo: 

Tudo isso conduziu à ideia de que a organização dos sistemas vivos não 
é uma organização estática, nem tampouco um processo que se oponha a 
forças de desorganização, mas, antes, um processo de desorganização per-
manente seguida de reorganização, com o aparecimento de propriedades 
novas, quando a desorganização pode ser suportada e não mata o sistema. 
Em outras palavras, a morte do sistema faz parte da vida, não apenas sob a 
forma de uma potencialidade dialética, mas como uma parte intrínseca de 
seu funcionamento e sua evolução: sem perturbações ao acaso, sem desor-
ganização, não há reorganização adaptativa ao novo; sem um processo de 
morte controlada, não há processo de vida. (ATLAN, 1992 p.237)  

Nesse caso, é legítimo afirmar que o vivente se define tal como uma 
fuga barroca, um contraponto virtuoso entre adoe-cer e curar-se. O morrer já 
está, a cada momento, em ação no organismo. Morrer é intrínseco à vida que 
vive. Para uma filosofia que parte da encarnação concreta do vivente – e não 
da primazia genérica do existente – vale as palavras de Fitzgerald em Crack
-up:  “all life is a process of breaking down22”. O perecer apenas é quando tal 
dialética se extinguiu.  

       
IV

Nem sempre o homem enclausurou o morrer por entre os muros 
dos hospitais. Nem sempre o assunto foi tratado aos cochichos, as crianças 
poupadas, o silêncio imposto como uma interdição do bom-senso e do gosto 
refinado. Ao contrário, houve tempos em que o homem se definia através de 
uma estreita relação com o seu fim. Cônscio de que ele poderia chegar a qual-
quer momento esculpindo definitivamente o sentido último daquela existên-
cia, o instante derradeiro tinha a vibração de um acontecimento ético. A “bela 
morte” era então a morte encarada face a face, exposta publicamente como 
uma prova da virtude do si-mesmo. Tudo se definia em estar pronto para a des-
pedida do aqui e o mergulho consequente no além. Deixar a boa obra, legar a 
boa memória; ser digno dos ritos fúnebres; olhar a vida retrospectivamente e 
não lamentar seu destino. 

Ainda não trancafiada na esfera privada, se a morte em si não é 
um fato do mundo – como afirma uma longa tradição que vai de Epicuro ao 
Wittgenstein do Tractatus - o certo é que o falecer sempre foi e será-aí, no 
mundo. Que os homens deixem de existir, que eu deva reagir perante esse 
desaparecimento, que em última análise nossa forma-comum-de-viver passe 

22 (FITZGERALD, 2009, p.12)



- 42 -

por uma compreensão partilhada do fim-comum-a-todos, eis qualquer coisa 
do qual não podemos duvidar. E, sobre isso, será preciso aprender e ensinar. 

Eis o ponto de partida de O homem diante da morte (1977). Toman-
do o falecer enquanto uma experiência cultural singular do ser-com, Philippe 
Ariès desfia as contas de uma vasta antropologia da morte, uma reconstrução 
empírica detalhada da mentalidade humana quando confrontada com a finitu-
de. A pesquisa, fundada na positividade histórica do arquivo, é vasta e erudita: 
iconografias, testamentos, liturgias, literatura, textos clássicos e religiosos, 
etc. Perante os nossos olhos a linha contínua da história se retorce e a continui-
dade treme como que assombrada por uma descontinuidade irredutível. Se da 
idade média ao momento romântico no séc. XIX a morte é indiscutivelmente 
múltipla, é ainda o ideal da morte domada (apprivoisée) – da “bela morte” - o 
que mantém a coesão da experiência comum. 

Ao final do séc. XIX, contudo, Ariès marca uma ruptura. Ele a as-
sinala enquanto uma interdição (la mort interdite), como uma assepsia in-
dissociável do avanço da moderna prática médico-hospitalar: “A morte no 
hospital não é mais a ocasião de uma cerimônia ritual (...) a morte é agora 
um fenômeno técnico” (ARIÈS, 2015 p.63). Nossa época se mostra, então, 
como um tempo indissociável de uma nova cultura normativa para o falecer23. 
O homem deve deixar de existir, a partir de então, cercado pelos aparatos do 
saber médico. A isso chamamos de morte assistida. Seus familiares, vizinhos e 
amigos devem ser mantidos a uma distância segura e saudável. Tudo se passa 
como se a modernidade protegesse aqueles que ficam evitando uma demasia-
da exposição à finitude da aventura humana. 

Nesse sentido, uma das teses mais interessantes do livro é a ligação 
proposta da interdição contemporânea da morte com as exigências de uma 
sociedade capitalista. Apoiado em um texto seminal de Geoffrey Gorer – The 
Pornography of death – Ariès insiste que tudo se passa como se a morte to-
masse o lugar do sexo enquanto tabu principal da cultura a partir do séc. XX: 

(...) dizíamos antigamente às crianças que elas nasciam do repolho, mas 
elas assistiam a grande cena do adeus à cabeceira do moribundo. Hoje, elas 
são iniciadas cada vez mais jovens à fisiologia do amor, mas quando não 
encontram mais o avô e se espantam, dizemos que ele repousa em um belo 
jardim de flores. (...) Quanto mais a sociedade relaxa as repressões vitoria-
nas sobre o sexo, mais ela rejeita as coisas da morte. (ARIÈS, 2014, p.65)

             

23 Paola Marrati explica como o termo ableben – que traduzo de forma um pouco desajeitada por falecer – tem 
em alemão uma “conotação médico-legal” (...) “Falecer (decease) não é nem a chamada morte biológica nem 
a morte autêntica do Dasein. Ela é definida através do jogo de uma distinção suplementar entre as outras duas 
figuras do findar. Dasein apenas falece quando psicologicamente ou biologicamente “a morte” é certificada de 
acordo com os critérios legais da convenção médica. Dasein é então declarado morto, o que nunca acontece 
com um animal. O falecer, consequentemente, é próprio do Dasein enquanto mortal; ainda assim não é idêntico 
a ele; Dasein pode falecer apenas porque ele pode morrer (sterben)” (2005, p.160).    



- 43 -

Ariès liga tal mudança a uma hegemonia dos imperativos de feli-
cidade e bem-estar. De forma astuta, ele insiste que as sociedades contempo-
râneas seriam marcadas por um “dever moral” e uma “obrigação social” de 
felicidade irrestrita. A forma de vida a ser desejada, incessantemente criada, 
investida e reforçada é aquela incapaz de se angustiar perante a morte do ou-
tro, incapaz da experiência de nadificação que trava momentaneamente os 
automatismos do cotidiano: “mostrando qualquer signo de tristeza pecamos 
contra a felicidade, a colocamos em questão. A sociedade, então, arrisca-se a 
perder sua razão de ser” (ARIÈS, 2014, p.66). Com a interdição o morrer per-
de seu travamento intersubjetivo enquanto experiência compartilhada. Con-
finada aos hospitais, retirada do espaço público, transformada em um affaire 
privado, separada enfim do viver, a experiência da morte é atravessada por 
um empobrecimento que rebaixa também a compreensão contemporânea da 
condição humana. 

Note-se que a hipótese tem uma ressonância inesperada com os 
estudos de Foucault. Pois, se Foucault se espantava no primeiro volume da 
História da Sexualidade com a crescente necessidade do sujeito falar sobre a 
verdade de seu sexo - crescendo que tem seu apogeu na contemporaneidade 
- o estudo de Ariès aparece então como um espelho invertido em que a morte 
vai paulatinamente decrescendo enquanto experiência de veridicção da vida 
de um homem. Sobre a batuta de uma euforia irrestrita, no que diz respeito 
à morte nunca antes tivemos representações culturais tão pobres. O homem 
diante da morte apresenta tal guinada histórica como uma espécie de “falsifi-
cação inautêntica da consciência de si” (PRADO JR, 1999). Não deixa de ser 
irônico que, de certa forma, Ariès acabe por encontrar Heidegger aqui.    

Quanto a isso, cabe um comentário. É certo que o livro de Ariès 
parece dar razão a Heidegger quando este nos lembra a dificuldade que um 
estudo empírico tem em determinar ontologicamente seu objeto. A questão, 
no fundo, lembra o problema já assinalado por Kant. Uma coisa é a resposta 
transcendental dada a questão Was ist der Mensch? (O que é o homem?); outra 
coisa é o que uma antropologia feita do ponto de vista pragmático poderia nos 
contar sobre o homem. Entre uma investigação e outra, há a boa ordem da pre-
cedência e da fundamentação. O historiador que faz uma história sobre a mor-
te, faz uma história dos comportamentos perante a morte; faz a enumeração 
dos ritos e sentidos socioculturais dados à morte durante diversas épocas; ex-
plica as funções ritualísticas, conecta-as com os lugares e costumes, recupera 
e esclarece os mitos e interdições que cerceiam a morte; mesmo uma ética da 
boa e da má morte se revela nos rastros do arquivo. Diria, então, que ele faz o 
inventário dos modos históricos do falecer. Todavia, por mais esclarecedores 
que sejam tais estudos, a pergunta sobre a morte em si e sobre o ser-para-a-
morte do homem não encontram, do ponto de vista ontológico, uma resposta 



- 44 -

satisfatória. Sobre tais questões a pesquisa empírica nada tem a nos dizer. 
Pelo contrário, logo percebemos que ela acaba pressupondo e utilizando uma 
concepção existenciária encoberta do ser de seu objeto de pesquisa. Quanto a 
isso, não farei objeção. 

Ainda assim, acredito que uma reflexão filosófica sobre a morte 
apenas se enriqueça com o estudo de Ariès. Sei que digo o óbvio, mas a ver-
dade é que sua concretude histórica dificilmente será encontrada em uma re-
flexão filosófica stricto sensu. E, talvez, da sua ausência de fundamentação 
ontológica derive precisamente a força da qual a filosofia muitas vezes preci-
sa. Afinal, não custa nada lembrar: a falta de senso histórico mais de uma vez 
pregou peça nos filósofos. Já alertava Nietzsche24. 

V

Dasein não morre (sterben) ao fim da vida, no estancar do coração, 
nesse momento que com certeza chega, mas que ignoramos quando. A com-
preensão da morte enquanto ponto final em uma linha do tempo, enquanto um 
evento exterior à vida que viria sem relação aos pontos passados e os apagaria 
como que por acaso, eis a noção de morte que Heidegger recusa. Ou melhor, 
eis a relação com a morte que Heidegger recusa. 

Recusa porque ela seria própria à inautenticidade do a-gente, à ati-
tude de fuga e velamento da singularidade na impessoalidade do cotidiano. 
Queda e inautenticidade são concomitantes ao esquecimento diário da possi-
bilidade inelutável da morte. Nesse sentido, a pré-compreensão da experiên-
cia deriva de uma compreensão limitada da temporalidade própria ao Dasein. 
Levados pela pressão do dia-dia, imaginamos que a morte ainda não é-aí, 
ainda não está presente tal como um instante de um futuro por-vir. 

Morrer em sentido próprio, todavia, nada tem a ver com o fim futu-
ro da vida. Em seu sentido ontológico a morte concerne o ser do Dasein. Não 
morremos ao fim, uma vez e para sempre. Na media em que existimos, que 
somos-aí, já-somos-para-a-morte. Como bem coloca Paola Marrati, em Hei-
degger nunca se trata de um sum – como em Descartes – mas sim de um “sum 
morimbundus; o eu apenas é sujeito como sujeito mortal” (MARRATI, 2005 
p.239). É a partir dessa ancoragem existenciária que devemos nos perguntar 
sobre a questão do fim. Salvo engano, tudo se joga na reorientação heideg-
geriana do problema. A pergunta “pois bem, o que é a morte?” é enfrentada 
através da primazia da questão: “quem é, afinal, esse ser que pode morrer”? 
24 NIETZSCHE HHI §2: “todos os filósofos têm em comum o defeito de partir do homem atual e acreditar 
que, analisando-o, alcançam seu objetivo. Involuntariamente imaginam “o homem” como uma aeterna veritas, 
como uma constante em todo o redemoinho, uma medida segura das coisas. Mas tudo que o filósofo declara 
sobre o homem, no fundo, não passa de testemunho sobre o homem de um espaço e tempo bem determinado. 
Falta de sentido histórico é o defeito hereditário de todos os filósofos (...) o filosofar histórico é doravante 
necessário, e com ele a virtude da modéstia (2000, p.16, trad. Paulo César de Souza).  



- 45 -

O imbricamento entre existência e morte abre o horizonte de com-
preensão que aqui buscamos. Doravante, o que é sterben? A resposta: Sein zu 
einer Möglichkeit, isto é, ser para uma possibilidade (SZ, 261, §53). No ser
-para-a-morte o que está em jogo não é uma relação imaginária com um even-
to exterior. Isso porque se o Dasein se define a partir do primado da existência, 
da projeção no futuro, na falta-a-ser de um poder-ser, consequentemente a 
morte deve ser interrogada enquanto o possível por excelência desse ser. A 
morte é algo intrínseco ao Dasein, seu futuro mais necessário. 

É através dessa relação com o possível que Heidegger desenvolve 
um “projeto existenciário de um ser-para-a-morte-próprio” (§53). Ele 
caracteriza-se pela decisão resoluta (Entschlossenheit) em sustentar a morte 
“enquanto possibilidade mais própria” (SZ, 262, §53). O que significa dizer, 
segundo o jargão heideggeriano, antecipá-la continuamente. Ora, mas isso 
não significaria a absurda orientação de se aproximar do possível, buscando 
de certa forma uma realização antecipada do fim? A resposta de Heidegger é 
negativa. Antecipar (Vorlaufen) a morte é realizar, ao mesmo tempo, a “máxi-
ma proximidade e o efetivo distanciamento real”. O aparente paradoxo ganha 
formulação explícita quando Heidegger disser que se trata de compreender a 
morte como “a possibilidade do impossível” (SZ, 262, §53). 

Andamos novamente em círculos, em torno do problema da ex-
periência que enquanto própria ao ser-aí, suprime o “aí”. Mas agora estamos 
como que com uma visão mais clara, pois quando entendemos a morte como 
possibilidade mais própria do Dasein a relação originária com a morte é dada 
através de uma antecipação que a conserva enquanto possibilidade, enquanto 
aquilo que desvela a possível impossibilidade da existência “deste” ou “da-
quele” Dasein. É através dessa antecipação do nada que o ser-para-a-morte 
compreende o antecipar como o seu próprio modo-de-ser. Tal modo-de-ser 
desvela então ao Dasein sua possibilidade mais extrema. Possibilidade impos-
sível, é certo. Mas impossibilidade que, por me ser própria, isto é, irredutível e 
intransferível, possibilita a compreensão da existência enquanto um constante 
poder-ser que deve ser assumido como um projeto singular: “o antecipar-se 
faz que o Dasein entenda que deve assumir unicamente a partir de si mesmo 
o poder-ser em que seu ser mais-próprio está pura e simplesmente em jogo” 
(SZ, 263, §49). Heidegger explica que a morte não é, então, um predicado 
geral do Dasein, mas pertence a ele na forma de uma interpelação. À pergun-
ta já indicada – “Quem é esse ser que pode morrer?” – devemos responder: 
aquele ser cuja existência é marcada pela possibilidade da questão: “Quem 
sou eu que posso morrer?”. Na autoafecão mediada pela interpelação da pos-
sibilidade mais própria o Dasein se volta-a-si, descobrindo-se. Ele volta-a-si 
através de um movimento de apropriação daquilo que é e sempre será o mais 
inapropriável: sua morte. É nessa relação com o impossível que a existência 
reconhece sua verdade mais íntima. 



- 46 -

Parafraseando Malraux: “apenas a morte transforma em destino 
uma existência”. Sua antecipação faz desabar a concepção de tempo comum, 
a tripartição estanque em passado, presente e futuro. Desde o início aqui e, no 
entanto, ainda-não, a relação com a morte abre ao Dasein sua temporalidade 
mais autêntica. Irrompendo do futuro, daquilo que é pura possibilidade, mas 
nunca se dando enquanto presença plena, a morte encruza presente e passado 
desvelando para o ser-aí a raiz de sua finitude originária. Como uma vibra-
ção imperceptível, ela assinala a pressão do tempo que o Dasein, em última 
análise, é.        

VI
	
Quando Dahlmann “empunha com firmeza a faca que provavel-

mente não saberá manejar e sai à planície25”, a narrativa se interrompe abrup-
tamente. A morte que ronda desde o início o conto nunca se apresenta como 
tal, como morte ela mesma.  Dahlmann caminha para a planície, para o aberto, 
para uma luta já perdida. Ele sai de cena, ou melhor, sai do texto. A morte 
insinua-se, então, em um passo para fora, como um trespassar para além, um 
ultrapassamento da linha, enfim, no transpassar do livro. Poderíamos pergun-
tar com Derrida: “vocês perceberam que todas essas afirmações envolvem um 
certo pas?” (DERRIDA, 1994, p.6).     

Infelizmente, aqui o português não pode traduzir a malícia da ques-
tão. Pois se o “pas” significa passo, ele também é uma partícula de negação. 
Um pouco como se o termo marcasse o lugar de uma aporia: ando e não ando. 
O “pas” como significante que assinala uma experiência impossível. Ou, tal-
vez deveríamos dizer, a paradoxal experiência de uma “experiência sem expe-
riência”. Mais que uma sutileza literária, trata-se de respeitar a dificuldade do 
texto nos dar a experiência da morte enquanto morte. No caminhar para fora 
que coincide com o fim da narrativa, Borges abre um espaço de suspensão 
onde nada é experimentado.

Nessa impossibilidade da morte se a-presentar tocamos o limite de 
toda fenomenologia e mesmo de uma analítica do Dasein. Pois como a morte 
poderia se dar como morte? Enquanto possibilidade mais própria, resoluta-
mente sustentada como possibilidade impossível, a morte nunca é. Nunca o 
Dasein pode, consequentemente, coincidir com a morte, ter uma relação com 
a morte enquanto morte. Foi Rilke quem bem expressou isso quando disse: 
“nós não sabemos nada desse ir embora que nada divide conosco26”. Ora, nes-
sa experiência sem experiência, nesse impossível pas do ser-para-a-morte, 
não é a morte como tal que é em si mesma impossível? 

Nesse sentido, é certo que o perecer e o falecer se dão ao Dasein 
25 (BORGES, 2015, p.228)
26 Trata-se do poema Todeserfahrung (RILKE, 2013). 



- 47 -

como tal, pois todo ser vivo perece, todo homem falece. Trata-se da morte do 
outro perante mim. Morrer autenticamente no entanto, como vimos, apenas o 
Dasein pode morrer. O tema da autenticidade não subtrai o Dasein apenas da 
impessoalidade, mas também separa o seu fim dos outros sentidos derivados 
de fim (ableben, verenden), fundando-os. O problema, contudo, é que o Da-
sein nunca morre realmente, pois a morte lhe é sempre a possibilidade que se 
guarda, a possibilidade impossível. 

O paradoxo de tal experiência sem experiência é que ela pode ser 
lida, portanto, em dois sentidos diferentes. Por um lado, como faz Heidegger, 
insistindo na singularização que tal relação com a possibilidade mais própria 
possibilita. Nesse caso, parece-me, a experiência da morte é entendida mais 
como uma interpelação antecipadora. Por outro lado, como sugere Derrida, 
podemos dizer também que a morte é impossível ao Dasein e, por isso, ela é 
sua possibilidade mais ex-propriante, mais não-própria. Consequentemente, 
“(...) Dasein nunca tem uma relação com a morte enquanto tal, mas apenas 
com o perecimento, com o falecimento e com a morte do outro (...) a morte 
do outro então torna-se primeira, sempre primeira” (DERRIDA, 1994, p.76). 
É claro que Heidegger tem razão quando diz que não posso morrer no lugar 
do outro, que o meu morrer é impermutável. Mas, Derrida pergunta: uma vez 
que dei esse caráter fundante ao morrer (sterben) sobre o perecer e o falecer, 
circunscrevendo-o em uma análise que se quer puramente filosófica – leia-se: 
onto-fenomenológica – separando então minha investigação de todo e qual-
quer traço empírico, nesse caso, como posso eu, enfim, morrer27? 

Com isso, Derrida não pretende questionar o pensamento de Heide-
gger em nome de um pensamento mais originário sobre a morte. Na verdade, 
é precisamente o contrário. Como afirma Marrati, trata-se de “mostrar como 
a dimensão do originário é insustentável”; o que é irredutível para Derrida é a 
“contaminação do transcendental pelo empírico” (MARRATI, 2005, p.174). 
O que significa dizer que perecer e falecer já estavam concretamente aí, desde 
o início. Na vida de outro ser-vivo, no desaparecimento de outro ser humano. 
O que não estava, e nunca estará como presença, é a minha morte. O mais 
“originário” é o luto pela partida de outrem. 

Tal colocação não deve ser lida apenas em tom de desconstrução, 
como que travando a reflexão ontológica e ética de Ser e Tempo. Ela deve ser 
lida também como que animada por um desejo de reconstrução: qual ética 
se torna possível quando enfim compreendemos que “a morte do outro, esta 
morte do outro em mim, é fundamentalmente a única morte que é nomeada no 
sintagma “minha morte”? (DERRIDA, 2004, p.76).     

27 (DERRIDA, 1994, p.77)



- 48 -

VII

(Uma cena primitiva?): vocês que vivem tardiamente, próximos a um co-
ração que já não bate, suponham, suponham isto: a criança - teria sete, 
oito anos, talvez? – parada, afastando a cortina e, através do vidro da 
janela, olhando. Ela vê o jardim, as árvores de inverno, o muro de uma 
casa. Enquanto vê, sem dúvida de forma infantil seu espaço de jogo, ela se 
aborrece e lentamente olha para cima, para o céu ordinário, com nuvens, 
a luz cinzenta, o dia sem graça e sem distância. 
	 Eis o que se passa em seguida: o céu, o mesmo céu, de súbito aber-
to, negro absolutamente e vazio absolutamente, revelando (como que pelo 
vidro quebrado) uma tamanha ausência de que tudo está desde sempre e 
para sempre perdido, até o extremo em que se afirma e se dissipa a verti-
gem de saber que nada é o que há, originariamente, nada além. O ines-
perado desta cena (seu rastro interminável), é o sentimento de felicidade 
que inunda em seguida a criança, a alegria devastadora que se testemunha 
apenas com lágrimas, um fluir sem fim de lágrimas. Acredita-se tratar de 
um sofrimento de infância, procuram consolá-la. Ela nada diz. Viverá a 
partir de hoje no segredo. Não chorará mais. (Maurice Blanchot, L’écritu-
re du desastre, Paris, Gallimard, 1980. Página 117. Tradução minha).

REFERÊNCIAS 

ARIÈS, P. O homem diante da morte, São  Paulo, edt. UNESP, 2014

_______, Essais sur l’histoire de la mort em Occident, Paris, Éditions du 
Seuil, 1975.

ATLAN, H. Entre o cristal e a fumaça: ensaios sobre a organização do ser 
vivo. Rio de Janeiro, Jorge Zahar, 1992.   

BADIOU, A. L’aventure de la philosophie française, Paris, La fabrique édi-
tions, 2012. 

BAUDELAIRE, C. Les fleurs du mal, Paris, Flammarion, 1991.

BLANCHOT, M. L’écritur du desastre, Paris, Gallimard, 1980.

BORGES, J. Cuentos completos, Buenos Aires, Debolsillo, 2015.

CANGUILHEM, G. O normal e o patológico, Rio de Janeiro, edt. Forense 
Universitária, 2002.

__________, La connaissance de la vie, Paris, Vrin, 2009.

DERRIDA, J. Aporias, California, Standford University Press, 1994. 

FITZGERALD, S. The crack-up, New York, New Directions, 2009.



- 49 -

FRANCO, F. A natureza das normas: o vital e o social na filosofia de Geor-
ges Canguilhem, dissertação de mestrado apresentada no departamento de fi-
losofia da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012. 

FOUCAULT, M. História da Sexualidade I: a vontade de saber, Rio de Ja-
neiro, Paz e Terra, 2014. 

HEIDEGGER, Ser e Tempo, edição bilíngue, tradução de Fausto Castilho, 
Campinas, edt. UNICAMP e edt. Vozes, 2012.

__________, Being and Time, tradução de John Macquarrie e Edward Ro-
binson, Oxford, edt.Basil Blackwell, 1968.  

KANT, Antropologia de um ponto de vista pragmático, São Paulo, Ilumi-
nuras, 2006. 

LEBRUN, G. A filosofia e sua história, São Paulo, Cosac Naif, 2006.

LEVINAS, E. Totalité et infini, Paris, Livre de Proche, 1990.

MARRATI, P. Genesis and Trace: Derrida Reading Husserl and Hei-
degger. California, Standford University Press, 2005. 

MONOD, J. Le hasard et la nécessité, Paris, éditions du Seuil, 1970.

NIETZSCHE, Humano demasiado humano, São Paulo, Companhia das Le-
tras, 2000.

PRADO JR, B. A morte, uma vida. In. Jornal Folha de São Paulo, 04 de 
junho de 1999.

RILKE, R. Gesammelte Werk, versão eletrônica, Berim, Anaconda Verlag 
Gmbh, 2013.  

SAFATLE, V. Uma certa latitude: Georges Canguilhem, biopolítica e vida 
como errância, in. Os circuito dos afetos, São Paulo, Cosac Naif, 2016.

_________, Saúde e doença a partir de Georges Canguilhem, in Scientiae 
Studia vol. 9, n.1, São Paulo, 2011.

 



- 50 -



- 51 -

   CAPÍTULO III

A FILOSOFIA DA VIDA E A CRÍTICA À 
ONTOLOGIA DA MORTE EM HANS JONAS

Emanuel Marcondes de Souza Torquato

CONSIDERAÇÕES INICIAIS

A vida é mortal. Isto quer dizer que a morte a espreita como uma 
ameaça. Posto desta forma, a existência é sempre uma existência em risco. 
Esta preocupação tem ocupado o pensamento em todas as épocas. A morte 
permanece um enigma, escorregadia assim como a vida. Percebe-se então que 
a questão da morte, inevitavelmente, redunda numa pergunta sobre a vida. Pa-
radoxalmente, ambas se imbricam fazendo surgir, ao longo da história, cons-
truções teóricas complexas que se esforçam por dar conta das condições de 
possibilidade da vida e das ameaças a esta. Neste redemoinho situa-se o tema 
central da filosofia de Hans Jonas, a vida e as condições de possibilidade da 
continuidade da existência humana.

Mais conhecido pela elaboração de uma proposta ética pautada 
pelo Princípio Responsabilidade28, preocupado com os desafios da civilização 
tecnológica, sobretudo o problema da instrumentalização da vida, o filósofo 
judeu, Hans Jonas, sentiu a sombra da morte a espreitar o mundo contempo-
rânea na forma da violência das guerras em âmbito global, da crise ambiental 
e do uso desumano da tecno-ciência. A elaboração jonasiana consiste numa 
ética do futuro, no sentido em que coloca, já no presente, a preocupação com 
a vida futura, não apenas dos indivíduos, mas da vida em todas as esferas e 
de todas as formas no planeta Terra. Dito de outra forma, preocupado com as 
possibilidades de garantia da existência do Outro. 

A crítica ao modelo racional vigente na atualidade, que para Hans 
Jonas tem a forma de uma ontologia da morte, e a contraposição a esta racio-
nalidade com a elaboração da sua ontologia da vida, desencadeiam seu projeto 
de uma ética para a civilização tecnológica ou uma ética do futuro.  Nosso tra-
balho debruçar-se-á sobre esses dois momentos: a compreensão desta crítica e 
a construção conceitual capaz de restabelecer a vida como um valor acima da 
morte a partir da noção de liberdade do organismo. Na obra Princípio Vida: 
fundamentos para uma biologia filosófica (2004), Jonas procura demonstrar 
28 Para um detalhamento sobre o Princípio Responsabilidade ver: JONAS, Hans. O Princípio Responsabi-
lidade: ensaio de uma ética para a civilização tecnológica. Rio de Janeiro: Contraponto Ed. PUC-Rio, 2006.



- 52 -

que, na construção da Modernidade, realiza-se uma mudança de perspectiva 
ontológica caracterizada fundamentalmente pela ideia de morte e de matéria 
inerte. Perguntamos pelos mecanismos que desencadeiam essa reviravolta, as 
consequências para a vida atual e futura e a proposta jonasiana de enfrenta-
mento. 

A COSMOLOGIA ANTIGA OU QUANDO A MORTE SE TORNA 
UM PROBLEMA

O mundo é vivo. Hans Jonas, na primeira parte de Princípio Vida 
(2014, p. 17-34) situa as culturas primitivas como fortemente marcadas por 
um panvitalismo. Nesta compreensão, a vida é o paradigma racional. Está pre-
sente em tudo o que existe. Algo só pode ser verdadeiramente compreensível 
do ponto de vista da vida. 

Para os primórdios da interpretação humana do ser, a vida se encontrava 
por toda parte, e o ser confundia-se com o ser vivo. “Animismo” é a for-
ma amplamente difundida deste estágio, “holizoísmo” uma de suas formas 
conceituais refletidas mais tarde. A “alma” ocupava o todo da realidade, e 
ela se encontrava a si própria em toda parte. A matéria “pura”, isto é, ma-
téria “morta”, não fora ainda descoberta – já que esta suposição, hoje tão 
familiar a todos, nada possui de evidente. Pelo contrário, a mais natural de 
todas as suposições, ainda por cima amplamente apoiada pela aparência, é 
a de que o mundo seja vivo. (JONAS, 2004, p.17)

Há assim uma ênfase à vida no horizonte de interpretação do mun-
do. Isso significa que tudo era pensado em uma perspectiva que enxerga o 
mundo como um todo vivo, ou seja, para as sociedades primitivas não existia 
a matéria morta, pois a experiência com a natureza era a própria vida, sendo 
tudo portador de anima. 

A proporção da matéria claramente inanimada com que nos deparamos 
nesta primeira esfera é pequena, porque quase tudo quanto hoje nós reco-
nhecemos como inanimado se encontra tão intimamente envolvido com a 
dinâmica da vida que parece participar de sua natureza. (JONAS, 2004, 
p. 17)

Apesar dessa percepção fundamental do mundo enquanto vivo, o 
homem experimenta a morte, embora como uma exceção. Ela é vista como 
inapreensível e incompreensível em si mesma, aparecendo como a negação da 
compreensão imediata das coisas, a não ser que tomada a partir do horizonte 
da vida. A morte destaca-se como o enigma que perturba.  Ela é, assim, negada 
e afirmada ao mesmo tempo como um problema evidente. Por isso, diz Jonas, 
o problema da morte tenha sido o primeiro a merecer este nome na história 



- 53 -

do pensamento estando a atenção voltada para descobrir-lhe um significado 
(JONAS, 2004, p. 18).

Sendo a vida o natural, o inteligível, a referência racional, o Ser, 
então, a morte, como aparente negação da vida, é o não-natural, o incompre-
ensível, a exceção, o irracional, o não-ser e o que não poderia ser verdadeiro. 
A explicação que ela exige precisa ser construída desde o lugar da vida, a úni-
ca coisa que se pode compreender e, portanto, paradigma para a compreensão 
de qualquer outra. 

Por isso a questão que a morte levanta está dirigida para trás e para frente, 
para o passado e para o futuro: Quando e por que a vida entrou no mundo, 
e com que ela está em contradição, uma vez que a natureza do mundo é a 
vida? E para onde ela leva no contexto global da vida? A morte é a passa-
gem para quê, já que tudo quanto existe é vida, e a morte em última análise 
não pode ser diferente?   (JONAS, 2004, p. 18)

Diante destas questões, a solução encontrada pelas culturas primi-
tivas para o enigma da morte foi sua incorporação á vida: [...]“de alguma ma-
neira a morte tinha que ser assimilada à vida.” (JONAS, 2014, p. 18). Assim, 
o inexplicável deu lugar à crença em que a vida prosseguia após a morte e, o 
mito e a religião possivelmente eram os recursos que procuravam solucionar 
o problema primordial. 

Segundo Jonas, toda esta problemática é uma discussão entre uma 
visão ampla e um fato particular que escapa ao esquema universal, no caso o 
panvitalismo e o fato da morte. Como a morte parece negar a verdade basilar, 
precisa, então, ser negada e resolver-se o dilema. 

Querer interpretar a morte significa, aqui, reconhecer que ela é estranha 
ao mundo; interpreta-la – neste estágio da crença universal na vida – quer 
dizer negá-la, fazer dela uma transformação da vida. A fé no prossegui-
mento da vida após a morte, manifestada nas sepulturas primordiais, é uma 
negação deste tipo. [...] É este o paradoxo: precisamente a importância do 
culto aos mortos nos inícios da humanidade, a pujança da ideia da morte no 
princípio da reflexão humana, dão testemunho de um fundo mais poderoso 
da ideia universal da vida: o ser só se torna compreensível e real como 
vida; e a permanência do ser que se pressente só pode ser entendida como 
permanência da via – para além da morte. (JONAS, 2004, p. 19)

Na análise de Jonas, este cenário começa a ser alterado com as 
descobertas de Copérnico no início do século XVI que possibilitam uma vi-
são mais ampla do universo. Em decorrência disso, acontece uma profunda 
transformação na maneira de como se pensar o fenômeno da vida. Diante das 
descobertas no período renascentista, a vida na Terra torna-se um fenômeno 
secundário e essa mudança de perspectiva levou ao fim da era panvitalista e 
ao surgimento do pan-mecanicismo resultando numa inversão, a vida se torna 
um problema e a morte o fato natural. (JONAS, 2004, p. 17)



- 54 -

A ONTOLOGIA MODERNA OU QUANDO A VIDA SE TORNA 
UM PROBLEMA

A matéria é. A modernidade é marcada por uma fundamental mu-
dança na perspectiva ontológica da humanidade. Passa-se de uma concepção 
vitalista da realidade para o predomínio de uma explicação, ou cosmologia 
materialista. “O natural, aquilo que se pode compreender, é a morte, o que 
constitui um problema é a vida.” (JONAS, 2004, p. 19).

Nessa mudança de visão de mundo, acontece uma reviravolta. A 
vida que era o ponto de referência interpretativo para a compreensão do mun-
do, agora cede lugar à morte na expressão da matéria inanimada, sem vida. A 
matéria inerte passou a ser vista como a condição fundamental de compreen-
são de todos os fenômenos, deixando de ser a exceção e tornando-se a regra, 
a condição de possibilidade de inteligibilidade. A vida ocupa, então, um outro 
lugar, encontra-se como exceção, excesso, como aquilo que sobra, que resta, 
como o substrato da compreensão. Passa, assim, a ser a manifestação do inex-
plicável na vastidão do universo.

O universo da cosmologia moderna, agora enormemente ampliado é um 
campo de massas inanimadas e de forças sem finalidades, cujos processos 
decorrem em obediência as leis de conservação e de acordo com sua distri-
buição quantitativa no espaço.  (JONAS, 2004, p. 19)

 Duarte analisa em seu trabalho “Hans Jonas: da crítica à onto-
logia da morte ao fundamento da ontologia da vida” (2015, p. 16-17) essa 
transformação ocasionada por uma mudança de visão de mundo ou cosmo-
visão. Examina no pensamento da Jonas a gênese da Ontologia da Morte si-
tuada na revolução científica moderna, seu processamento e suas consequ-
ências. Com base em Whitehead, mais especificamente na obra “A Ciência 
e o Mundo Moderno”, pesquisa o processo de afirmação do modelo racional 
moderno a partir da consolidação de uma cosmovisão (Weltanschauung): “a 
mentalidade de uma época nasce da visão de mundo.” (DUARTE, 2015, p. 
16).  Whitehead, segundo Duarte, diz que os campos de interesse humano, 
seja a ética, a estética, a religião ou a ciência, sugerem cosmologias que os 
influenciam. Com a preponderância progressiva do conhecimento científico 
enquanto conhecimento racional válido na modernidade, reafirma a visão de 
mundo que se acentua nesse período marcadamente como uma postura teórica 
a partir da matéria inerte constitutiva de todas as coisas. Diante disso, lembra 
bem Duarte, Jonas não poderia estar subtraído de seu papel de filósofo quando 
coaduna em a tarefa da filosofia descrita por Whitehead: “A filosofia, em uma 
de suas funções, é a crítica das cosmologias” (WHITEHEAD apud DUAR-
TE, 2017, p. 17). 



- 55 -

Segundo Hans Jonas, essa reviravolta em voga constitui o que ele 
chama de ontologia da morte e suas bases estariam assentadas na própria ori-
gem do pensamento moderno inaugurado com uma nova concepção de cos-
mos e com uma metodologia específica para o conhecimento da natureza, o 
saber científico. “Partindo das ciências naturais, passou a predominar para 
o conhecimento da realidade como um todo uma ontologia cujo substrato 
é a matéria desprovida de todo e qualquer traço de vida, a matéria pura.” 
(JONAS, 2004, p. 19). O surgimento de um novo tipo de saber na moderni-
dade introduziu a concepção de que somente o mensurável pela matemáti-
ca e pela física é o possível de inteligibilidade, o restante foi relegado a um 
conhecimento secundário ou mesmo sem possibilidades de ser defendido. A 
cosmovisão pautada no antigo modelo aristotélico-ptolomaico é substituída 
por uma ampliação no horizonte da compreensão ao postular que os corpos 
celestes não giram em torno da Terra e sim do Sol. A revolução copernicana e 
todo o movimento desenvolvido pelos astrônomos renascentistas, inicialmen-
te, promovem esse processo de deslocamento não só no eixo da Terra mas do 
pensamento ao longo da construção da modernidade. A nova teoria mudou o 
conceito de mundo até então em vigor e, portanto, de natureza.

Faz-se necessário dizer aqui que essa revolução, de acordo com 
Jonas, é algo que acontece inicialmente no pensamento humano. Segundo ele, 
não se pode chamar de movimento revolucionário um desastre natural, a ní-
vel planetário ou cósmico. Justamente se caracteriza como uma mudança que 
precisa ser radical, acelerada e o seu  agente o humano, de forma que, antes da 
execução material, o pensamento já esteja inclinado à mudança. (DUARTE, 
2015, p. 19). A revolução que se empreende na modernidade, inicialmente 
se dá no campo do saber e, a partir daí, atinge todas as outras esferas. Dessa 
maneira, Jonas demonstra que se trata justamente de uma mudança de pers-
pectiva do pensamento. “A emergência de uma nova forma de pensamento 
acontece geralmente quando a estrutura anterior já não dá conta em respon-
der às questões que estão postas” (DUARTE, 2015, p. 19). 

A antiga estrutura ontológica não comporta mais as novas questões. 
Há um anseio pelo novo, por uma nova lógica ou ordenamento do pensamento 
que dê conta de um desestruturamento e reestruturamento em voga. Dentre os no-
vos acontecimentos que suscitam um novo olhar e, consequentemente, um novo 
ordenamento racional, podemos destacar o surgimento das cidades modernas, o 
processo de urbanização da vida, desmantelamento do sistema feudal e inevitável 
crise de um modo de vida predominantemente rural, a expansão comercial, a ex-
ploração marítima, o surgimento da imprensa e a amplitude crescente na divulga-
ção da informação, dentre outros acontecimentos. Tudo isso amplia a percepção 
humana exigindo que o saber, ou um novo tipo de saber, dê conta dos novos 
fenômenos ou da potencialização da experiência dos fenômenos. 



- 56 -

Decorrente dessa nova visão de mundo, Jonas aponta algumas con-
sequências. Primeiramente uma concepção homogênea da natureza, em opo-
sição à realidade dualista típica da cosmologia aristotélico-ptolomaica que 
apresenta o mundo com sub e supralunares. O universo, no modelo antigo, 
possuía diferenças ontológicas de acordo com a qualidade dos elementos. As-
sim, ao mundo sublunar correspondia à corrupção das formas e dos movimen-
tos imperfeitos. Já o mundo supralunar era a sede das substâncias puras e dos 
movimentos perfeitos. O novo conceito de natureza, resultante da cosmologia 
copernicana, pressupunha que a natureza seria a mesma em qualquer lugar, 
possuía a mesma realidade física em qualquer parte do universo. Sendo feito 
da mesma matéria e eliminando qualquer diferença, corroborava com a teoria 
newtoniana das leis universais, demonstrando que o movimento dos objetos, 
em qualquer lugar do universo, são governados pelo mesmo conjunto de leis 
naturais. Dessa forma, significou a redução de toda a realidade a um único 
tipo de explicação. 

Um segundo aspecto decorrente da nova visão foi o fim da concep-
ção aristotélica de uma arquitetônica do movimento celeste com base na ideia 
do círculo enquanto figura geométrica perfeita. A teoria de Kepler e, poste-
riormente, a teoria da gravitação de Newton, demonstraram que os planetas se 
moviam em órbitas elípticas e não circulares ao passo que questionou também 
a estrutura de causa do movimento a partir da ideia de motor imóvel. 

Além disso, uma outra transformação se dá quanto à extensão do 
universo e a ideia de movimento. O cosmos ordenado e fechado, imaginado 
pelos antigos, agora dá lugar, através das novas descobertas, a um universo 
aberto e de infinitas proporções (DUARTE, 2015, p. 22). O movimento dei-
xou de ser uma atualização de uma potência e da mudança através de um 
agente causal passando a designar tão somente uma variação espacial, uma 
mudança no espaço em relação a um determinado tempo. Dessa forma, um 
corpo em movimento passou a ter a mesma condição de um corpo em repou-
so. Sendo assim, o que antes no modelo aristotélico era visto em termos de 
mudança qualitativa passou a ser visto em termos de quantidade mensurável 
entre espaço e tempo. A causalidade foi reduzida ao impulso que transmite 
ou oferece resistência a uma força, e a mudança então fica redefinida como 
aceleração da massa. 

Na perspectiva jonasiana, a revolução conceitual da ideia de movimen-
to abriu caminho para a consequente concepção mecânica de natureza. O 
movimento, ocupando a ordem do mensurável por excelência, passa a ser 
uma espécie de “objeto invisível, tratado com uma unidade permanente 
que pode ser combinada com outras unidades, adicionadas ou subtraídas 
delas, como as estáticas entidades numeráveis o podem.” (DUARTE, 2015, 
p. 24).



- 57 -

Outros aspectos ainda influenciaram a configuração desse novo 
saber mensurador da realidade. A nova concepção de movimento desenca-
deou uma geometrização da natureza e a matematização da física, já que ne-
cessitava-se de uma nova matemática que desse conta do novo modelo de 
movimento. A matemática se mostrava o melhor método para decodificar a 
natureza e traduzir teoricamente sua estrutura. A natureza melhor se revelaria 
e se deixaria compreender por uma linguagem e matemática geometrizante. 
A análise conceitual do movimento a partir de partes mais simples, favoreci-
da pelo desenvolvimento, por Leibniz e Newton, do cálculo infinitesimal, ou 
seja, a redução do movimento complexo a movimentos simples, dividindo-o 
em porções infinitesimais, influenciou fortemente a nova metodologia cientí-
fica de verificação, que ficou conhecida como método experimental.  

Destacamos ainda a importância de Descartes na construção do 
modelo mecanicista do conhecimento através, sobretudo, da elaboração de 
um método que possibilitasse explicar os fenômenos do mundo pelas leis da 
causalidade mecânica e da demonstração geométrica. O esforço de Descartes 
direciona-se à construção de um método em que não se admitia a formulação 
do conhecimento a partir de nenhum ponto que não fosse claro e distinto à 
mente. 

O que permaneceu foi o que sobrou depois que tudo ficou reduzido às 
meras propriedades da matéria extensa, sujeitas à medição, e com isto à 
matemática. Só estas satisfazem ainda às exigências do que agora é deno-
minado conhecimento exato: tais exigências representam o que na natureza 
é capaz de ser conhecido. (JONAS, 2004, p. 20)

 
Por outro lado, a emergência da visão cartesiana mecanicista depa-

ra-se inversamente com problema enfrentado pelo panvitalismo. Não mais a 
matéria inerte é a exceção à regra, sua referência é exatamente a possibilidade 
de explicação clara e distinta, como aponta Descartes. O problema está naqui-
lo que resiste ao conhecimento exato, às leis universais. Surge a questão da 
relação da mente pensante num corpo-máquina. Configura-se uma metafísica 
dualista posicionada no seio da teoria mecanicista que, segundo Jonas, foi 
justamente a formulação que “levou o espírito humano do monismo vitalis-
ta para o monismo materialista da época atual”. (JONAS, 2004, p. 22). O 
problema posto por Descartes situa-se a partir da definição de três categorias 
ontológicas distintas, a res cogitans, a res infinita e a res extensa. Fundamen-
talmente a questão se coloca a partir da diferenciação do eu pensante (res 
cogitans) e do seu corpo que agora passa a pertencer à categoria da extensão, 
sendo que a extensão é vista como uma realidade regulada exclusivamente 
pelas leis universais da teoria mecânica (DUARTE, 2015, p. 28). 



- 58 -

Como é possível a coexistência da res extensa e da res cogitans 
no ser humano? A relação soma-sema, corpo e alma, apresenta-se como um 
problema que se coloca à teoria mecanicista enquanto paradigma do pensar. 

No arcabouço teórico cartesiano, os demais seres vivos eram considerados 
com autômatos

 
pertencentes somente à realidade extensa, portanto, a expli-

cação mecânica bastava para explicar seu comportamento. Assim como o 
mesmo tipo de explicação se aplicava aos processos corporais do homem. 
O problema, então, seria explicar a relação do corpo com a alma nos seres 
humanos. (DUARTE, 2015, p. 28)

O Dualismo Cartesiano contribui para a progressiva estranheza do 
fenômeno da vida em meio ao mundo dos eventos físicos, um mundo vis-
to como pura extensão, restrito às leis universais da matéria, permanecendo 
como problema insolúvel. A vida está deslocada na ordem do universo. 

Um dos elementos que podem ser encontrados na origem e na história do 
dualismo é sem dúvida alguma o tema da morte. O “ao pó hás de tornar”, 
esta expressão que todo cadáver proclama aos vivos, o caráter definitivo 
do estado que a decomposição opõe ao efêmero da vida, de início e sem-
pre de novo tinha que impor ao recalcitrante olhar humana a “matéria” 
como matéria pura e sem vida, constantemente renovando a contradição 
ao panvitalismo, que pôde  dominar o culto dos mortos mas não conseguiu 
reduzi-lo ao silêncio. Se esta contradição levava a uma crise, e enquanto, 
isto dependia das circunstâncias históricas particulares com que o universal 
“motivo da morte” tinha que aliar-se para chegar a dominar o “motivo da 
vida”. Mas quando isso aconteceu, e quando o monismo ingênuo se de-
compôs no dualismo, os traços característicos da perturbadora experiência 
particular puderam mais e mais difundir-se por sobre a imagem do univer-
so físico. A morte, na realidade, conquistou a realidade externa. (JONAS, 
2004, p. 22-23.) 

A separação cartesiana do dualismo corpo-mente coloca o eu pen-
sante como diferente do se corpo. Tendo sua origem, segundo Jonas, no Or-
fismo e influenciado a doutrina do não pertencimento da alma ao mundo do 
gnosticismo e do cristianismo, o fenômeno da vida, no cenário da matéria 
extensa é explicada nos termos de uma separação da realidade nos termos do 
eu e do mundo, existência interna e externa, mente e natureza, e que prepara o 
terreno para sucessores pós-dualismo como a disputa materialismo-idealismo. 
(DUARTE, 2015, p. 29). Como diz Jonas, 

Soma-sema, “o corpo – um túmulo”, esta (no orfismo) a primeira resposta 
dualista ao problema da morte, que agora, da mesma forma que o da vida, 
se havia transformado no problema da relação entre duas entidades dife-
rentes, corpo e alma. O corpo, de per si, é a “sepultura da alma”, e a morte 
corporal é a ressurreição desta. A vida mora como um estranho no corpo, 
que por sua natureza é na verdade um cadáver – parecendo viver graças 
à alma, durante o breve período em que esta se encontra presente –, e na 
morte real, abandonado pelo estranho hóspede, ele chega à sua verdade 



- 59 -

original, assim como ao abandoná-lo a alma chega também à sua. (JONAS, 
2004, p. 23)

Dito de outra forma, acontece, assim, uma inversão em que, agora, 
o que exige uma explicação não é mais a morte, não é ela que foge à regra, 
mas justamente a vida. A existência da vida no universo da matéria inerte se 
mostra a exceção. A explicação tem que ser dada então a partir do ponto de 
vista do conhecido e, portanto, tomando-o como referência do conhecimento, 
ou seja, precisa ser dada em termos da matéria inerte. A vida se mostra um ín-
fimo no universo incomensurável da matéria cósmica, do ponto de vista quan-
titativo. E qualitativamente se mostra uma exceção à regra das propriedades 
da matéria. As questões agora se invertem: que exista vida, como algo assim 
é possível em um mundo de pura matéria? “O próprio fato de termos hoje 
que discutir o problema teórico da vida em lugar do da morte atesta o status 
da morte como o estado natural, como aquilo que se explica por si mesmo”.  
(JONAS, 2004, p. 20)

Da mesma maneira que antes, a questão aqui está na disputa entre 
um modelo de explicação amplo e um fato particular que foge aos seus esque-
mas. A hipótese universal anteriormente tratava-se do panvitalismo. Agora 
nos deparamos com o modelo racional nos moldes de um pan-mecanismo. A 
vida é um caso, um fato isolado na imensidão da esfera da matéria pura, rea-
lizado nas condições excepcionais do nosso planeta e, portanto, fato isolado 
e improvável que foge a regra da lei básica. E como antes, necessitando ser 
negado para ser integrado à lei geral. Com diz Jonas, explicar a vida neste 
estágio da ontologia universal da morte significa nega-la e fazer dela uma das 
possibilidades do sem-vida da mesma maneira que anteriormente o mito e os 
cultos religiosos procuravam negar a morte. 

Concretamente, a teoria moderna mecanicista do organismo se 
apresenta como essa negação. 

O monismo vitalista foi substituído pelo monismo mecanicista, em cujas 
regras e evidências a norma da vida foi trocada pela da morte.[...] O enig-
ma se recoloca em outros termos. Ao invés de da interrogação de como a 
morte entrou no mundo, a questão se situa em como a vida entrou neste 
mundo sem vida. “Seu lugar no mundo está agora reduzido ao organismo – 
uma forma e uma ordem problemática e particular da substância extensa.” 
(JONAS, 2014, p. 21). 

A modernidade foi responsável pela concepção de uma ontologia 
que pressupõe como inteligível somente o mensurável. Este modelo ontoló-
gico se caracteriza por uma mudança na perspectiva caracterizada pela ênfase 
na ideia de morte e matéria inerte. Tal concepção ontológica acarretou prejuí-
zos ao entendimento do fenômeno da vida, o qual passou a ser a manifestação 
do incompreensível em meio a matéria inerte. 



- 60 -

 Depois da solução oferecida pela ortodoxia cristã da patrística e da 
escolástica, nos termos de uma separação corpo e alma, o dualismo moderno 
foi a ideia filosófica que historicamente forneceu uma intermediação entre 
dois extremos e a possibilidade de incorporar o enigma do espírito no seio de 
uma teoria da matéria. Trata-se do esforço de conciliação do monismo vita-
lista dos tempos antigos e o monismo materialista  especificamente moderno 
na tentativa de corrigir a unilateralidade do monismo animista e seu resíduo 
que, em determinados aspectos, pode se apresentar como o triunfo não menos 
unilateral da experiência da morte sobre a experiência da vida. (MICHELIS. 
2016. s.p.)

EM DEFESA DE UMA FILOSOFIA DA VIDA

Em contraposição à Ontologia da Morte, Hans Jonas elabora uma 
reflexão sobre o fenômeno da vida que traz uma novidade ao pensamento 
contemporâneo. Procura sintetizar a concepção primordial sobre a manifesta-
ção da vida e a concepção moderna. Jonas entende que a compreensão anti-
ga, que defendia o espírito presente em todas as formas, quanto a concepção 
moderna, em que o espírito permanece parte do orgânico, são ambas válidas.  
(DUARTE, 2004, p. 43). Sua síntese esforça-se por apresentar uma resposta 
ao dualismo cartesiano no tocante a relação interioridade e exterioridade bem 
como a visão ontológica sobre os seres vivos não humanos. 

Uma filosofia da vida tem como objeto a filosofia do organismo e a filo-
sofia do espírito. Esta é já uma primeira afirmação da filosofia da vida, na 
verdade a sua hipótese preliminar, que terá de ser verificada à medida que 
realizar-se. Pois o apontar seus limites externos implica nada menos do que 
a afirmação de que mesmo em suas estruturas mais primitivas o orgânico 
já prefigura o espiritual, e que mesmo em suas dimensões mais elevadas 
o espírito permanece parte do orgânico. Das duas partes desta afirmação 
apenas a segunda, não a primeira, está em consonância com o pensamento 
moderno; e apenas a primeira, e não a segunda, é adequada ao pensamento 
antigo. Que as duas afirmações sejam válidas e inseparáveis uma da outra, 
esta é a hipótese de uma filosofia que busca seu lugar acima da querele des 
anciens et des modernes. (JONAS, 2004, 11)

O filósofo constrói sua proposta de uma Ontologia da Vida base-
ada na noção de liberdade do organismo. Defende que todos os organismos, 
independentemente de sua complexidade, possuem um dimensão extensa ou 
material, que diz respeito as relações que cada ser vivo possui com o mundo, 
na medida em que os organismos possuem uma abertura ao exterior e um 
alcance de ação para a execução de seus processos nutricionais. E possuem 
também uma dimensão intensa ou interior que corresponde à intencionalidade 
do ser vivo em permanecer em sua existência, que tem como consequência 



- 61 -

uma temporalidade exclusivamente orgânica, onde o futuro prevalece como 
horizonte temporal do ser vivo. 

A unidade do ser vivo em Jonas, consiste em justamente tratar essas 
duas dimensões como não separadas, ao contrário do dualismo. A intenciona-
lidade orgânica, que pertence a esfera intensa, possui o seu correlativo extenso 
na ação em direção à continuidade do organismo na existência. E para tal, é 
necessário que o ser vivo perceba o seu entorno. A intencionalidade manifes-
tada pelos organismos através do fenômeno da nutrição, o seu “querer” estar 
vivo, já aponta de certa maneira, segundo Jonas, um princípio “espiritual” 
inerente a tudo que vive: a liberdade. Este conceito de liberdade  está relacio-
nado com a percepção e com a ação. [...] “Espera-se que este conceito seja 
encontrado no terreno do espírito e da vontade [...] e se em algum lugar ele for 
encontrado, o há de ser na dimensão do agir e não na dimensão do receber.” 
(JONAS, 2004, p. 13).  

Do ponto de vista fenomenológico, segundo o autor, a “liberda-
de tem que designar um modo de ser capaz de ser percebido objetivamente, 
uma maneira de existir atribuída ao orgânico em si” (JONAS, 2004, p.13). 
Este modo de ser próprio do orgânico se manifesta, primordialmente, na sua 
intencionalidade e percepção do meio para a realização da ação primordial do 
metabolismo.  É o próprio metabolismo de cada organismo que nos indica o 
fato de que o corpo vivo, embora composto de matéria, tem um certo grau de 
liberdade em relação ao conteúdo puramente material. A primeira forma de 
liberdade manifestada pelo ser vivo, portanto, está na sua capacidade de fazer 
troca material com o ambiente em que vive, pois, sendo a atividade metabó-
lica a ação mais primordial do organismo, ela é o modo de continuidade da 
própria vida, através da qual o organismo está em uma relação de constante in-
teração com o seu entorno para se manter vivo.  Neste sentido, o ser vivo está 
na condição permanente de ter de agir para viver. E como nos movimentos 
mais primitivos da substância orgânica há o traço de um princípio de liberda-
de, para Jonas, o metabolismo é, precisamente uma antecipação daquilo que, 
no homem, será chamado de liberdade. 

Esta abertura ao exterior, ao mesmo tempo em que manifesta o nível 
primário de liberdade, é necessária para a manutenção da forma orgânica, pois 
o organismo não pode cessar sua atividade sem que haja por consequência a 
sua morte. Assim, esta liberdade germinal possui sua antítese na necessidade 
da realização das atividades metabólicas, ou o que o Jonas chama de natureza 
dialética da liberdade orgânica. O metabolismo, que garante à vida liberdade, 
concede-a a exigência de manter-se viva.  É para o organismo a sua própria falta 
constitutiva, a sua constante necessidade de substituição da matéria a partir do 
exterior, que o coloca em um estado contínuo de transformação e que o eman-
cipa naturalmente a partir de suas necessidades básicas, tornando-o diferente. 



- 62 -

Dito de outra forma, o que marca o metabolismo é, ao mesmo tem-
po uma capacidade e uma necessidade, fazendo com que o ser dependa do 
inteiramente não-ser, ou seja, o ser se instala na existência a partir da relação 
obrigatória com o não-ser. O que se pretende ressaltar na definição assumida 
por Jonas é que o metabolismo é o resultado da relação entre o ser e o fazer. 
Consiste em “existir por meio da troca de matéria com o ambiente, incorpo-
rá-lo de modo transitório, usá-lo e excretá-lo mais uma vez.” (JONAS 1988, 
23). Assim, a relação que se estabelece entre o vivente e a matéria é de depen-
dência. Nesse tocante, não interessa necessariamente a origem da vida, mas 
o constitutivo ontologicamente falando do não-vivo para o vivo, no modo 
próprio de ser do organismo que é a liberdade. 

A hipótese que me parece mais convincente é admiir que já a própria passa-
gem da substância inanimada para substância viva, a primeira auto-organi-
zação da matéria em direção à vida, foi motivada por uma tendência a estes 
mesmos modos de liberdade que se manifestam no mais profundo do ser, e 
a que esta passagem abriu as portas. (JONAS, 2004, p. 14).

 Dessa relação ser e não-ser que corresponde ao metabolismo, en-
quanto acontecer da liberdade, importa dizer que carrega consigo o fardo da 
necessidade e, como falávamos no início, implica à vida uma existência em 
risco. Isso se deve a condição básica da liberdade consistir em a substância 
viva resistir a integração geral das coisas, de haver-se oposto ao mundo. É a 
partir desse movimento que surge a tensão entre o ser e não-ser, entre o es-
forço de permanecer separado ou diluir-se no todo da matéria inerte. De certa 
forma, há um movimento de interioridade enquanto resistência à exterioridade 
e afirmação de uma identidade, sem, no entanto, perder uma necessária nego-
ciação com a alteridade. Há assim uma precária independência em relação à 
matéria que exige uma dialética que implica em transformar-se pela nutrição 
e interação com o meio para permanecer idêntico a si. Isso enquanto ação, po-
rém esse permanecer não acontece de fato, já que há, no retorno, um organis-
mo que assimila a exterioridade e é por ela transformado, numa aproximação 
ao que descreve Maturana e Varela com o conceito de autopoiésis, quando se 
referem a capacidade dos organismos de se autoproduzirem.29

O não-ser entrou no mundo como uma alternativa contida no próprio ser e 
só assim “o ser” alcança um sentido mais claro: afetado [...] pela ameaça de 
sua própria negação, o ser tem que firmar-se, e um ser firmado é eixtência 
como desejo. [...] O próprio ser, em vez de um estado, passou a ser uma 
possibilidade imposta, que continuamente precisa ser reconquistada ao seu 
contrário sempre presente, o não-ser que inevitavelmente terminará por 
devorá-lo. (JONAS, 2004, 14-15). 

29 Para uma compreensão do conceito de autopoiésis em Maturana e Varela ver em MATURANA, Humberto; 
VARELA, Francisco. De Máquinas y Seres Vivos - autopoiesis: la organización de lo vivo. Santiago de Chile: 
Editora Universitaria, 1998. 



- 63 -

O conceito de identidade é também um conceito importante para 
a compreensão do que defende Jonas. A identidade de um ser vivo é com-
preendida como uma identidade funcional e dinâmica que tem intencionali-
dade, pois visa permanecer na existência. Contrariamente a uma identidade 
puramente material que permanece idêntica a si mesmo em uma determinada 
posição do tempo e do espaço sem a necessidade de se reafirmar, o ser or-
gânico mantém sua identidade própria pelo seu esforço na perseverança da 
continuidade como um ato de existência.  Para Jonas, toda identidade orgânica 
possui um determinado grau de liberdade que se expressa de acordo com a sua 
existência. Temos, então, a expressão da liberdade essencial na manutenção 
de sua continuação, o que, em última instância, remete à disponibilidade ma-
terial do mundo como necessária a este objetivo. Esta característica da identi-
dade orgânica remete a condição de dependência própria do metabolismo, na 
qual o organismo exerce sua liberdade pelo poder de modificação do estrato 
material a fim de perseverar, porém, para tal exercício ela deve ter a matéria 
a sua disposição. 

Decorre daí que a identidade do ser vivo é de uma natureza interna 
ou intensa. Os conteúdos materiais, que sofrem constantes mudanças no orga-
nismo, são, conforme Jonas, estados da identidade na duração. A identidade 
orgânica, assim, está implícita na forma orgânica, que por sua vez, mantém 
o indivíduo na existência por ser o elemento de liberdade manifestado pela 
capacidade de efetuar a troca material com o ambiente. Jonas considera que 
o esforço para se manter na existência deve ser compreendido como indício 
de uma identidade interna a cada ser vivo, dado o que ele chama de auto iso-
lamento da forma viva do resto da realidade, porém remetida à relação com a 
exterioridade nesta autoprodução de si mesmo. 

Essa primeira forma de liberdade, identificada por Jonas no meta-
bolismo não é resolvível nem predicável por uma equação nem muito menos 
se reduz a uma mera função daquilo que é vivo, mas como sua própria com-
posição, de modo que garanta a existência. 

De fato, se o observador lança um olhar sobre a natureza, ele não pode 
escapar da evidência de que, embora em um cenário que não seja objetiva-
mente previsível, de liberdade de escolha, organismos geralmente tendem 
a auto-afirmação do ser contra o não ser. A própria vida é uma expressão 
desta escolha por meio da negação do não-ser e da morte; ser capaz de 
morrer é, certamente, a possibilidade dada a cada momento, mas o seu 
adiamento e a negação dá lugar a conservação da vida, à autoafirmação do 
ser que ocorre através da ação, do esforço e da resistência dos indivíduos. 
Assim, a subjetividade, a qual na evolução aparece como profundamen-
te enraizada na própria natureza, tende na maior parte das vezes, para a 
continuação e incorpora ao sistema natural ao qual pertence um caráter 
teleológico, uma finalidade que é, na verdade, a manutenção da própria 
vida que, devido à sua precariedade constitutiva, apresenta um caráter in-
trinsecamente dinâmico e racional. (MICHELIS. 2016. s.p.)



- 64 -

A realidade paradoxal e contraditória da vida no que diz respeito 
à natureza mecânica é, afinal, devida, por um lado, à sua superabundância  
e, por outro, à sua falta, que em conjunto, dão lugar a uma crise contínua, 
cuja superação nunca é certa, ao contrário, ela é apenas uma continuação em 
outras formas. O ser que está constantemente ameaçado por sua própria ne-
gação deve continuamente afirmar-se e neste esforço de afirmação ele mostra 
interesse pela sua continuação, algo que envolve a aquisição de identidade e 
originalidade. Manifesta, assim, um telos que é a própria preservação da vida. 
A vida já comporta em si um sentido que se desnuda na luta por permanecer 
vivo. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Considerar a vida como um problema significa admitir a sua alie-
nação no mundo material. Explicar a vida sob uma ontologia universal da 
morte quer dizer o mesmo que negá-la, já que ela se torna tão somente uma 
das possibilidades do não-vivo. A pergunta fundamental a ser posta é: como 
pode a vida ser reduzida à não-vida? De acordo com Jonas, a racionalidade 
hoje encontra-se sob o domínio ontológico da morte. 

Desta forma, partindo da crise do corpo orgânico, Jonas volta toda 
a atenção para a insuficiência do constructo racional contemporâneo como 
fundamento da realidade. O problema ontológico é exposto pelo fato de ela 
ter sido subtraída do conjunto da natureza. Nesse sentido, pode-se dizer que 
a concepção dualista cartesiana promove uma dificuldade de compreensão do 
conceito de vida, ao mesmo tempo que o próprio mundo se torna incompre-
ensível. 

A partir dessa crítica, Hans Jonas fez do fenômeno da vida um 
problema central de sua filosofia. Nossa investigação procurou analisar a sua 
crítica partindo do modo como tal fenômeno foi interpretado pela ciência mo-
derna, ela mesma derivada da visão dualista moderna e dos pós-dualismos que 
se sucederam. 

Ao propor uma reinterpretação da vida, Jonas encontrará na bio-
logia e na fenomenologia a fundamentação teórica para elaboração de uma 
filosofia que reconheça no fenômeno da vida a sua unidade psicofísica. Ele 
propõe, então, uma ontologia da vida que resultaria em um monismo integral, 
tendo como foco central o problema da liberdade, na tentativa de superar as 
interpretações do dualismo. Trata-se, nesse sentido, de uma verdadeira revo-
lução ontológica, cujos fundamentos são indispensáveis para a compreensão 
de seu projeto ético baseado na responsabilidade. 



- 65 -

REFERÊNCIAS 

DUARTE, Michelle Bobsin. Hans Jonas: da crítica à ontologia 
da morte ao fundamento da ontologia da vida. Dissertação (mestrado) – 
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Departamento de Filoso-
fia, 2015. Disponível em: https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/25625/25625.
PDF. Acessado em 20 de julho de 2017, as 19:00h.

FARIAS JUNIOR, João Batista. Vida e Liberdade: pressupostos ontológi-
cos da ética da responsabilidade de Hans Jonas. Jundiaí, Paco Editorial, 
2015.

JONAS, Hans. O Fardo e a Benção da Mortalidade. Tradução: Wendell 
Evangelista Soares Lopes in. Revista Prinípios. Natal, v. 16, n. 25, jan/jun. 
2009. 

JONAS, Hans. O Princípio Responsabilidade: ensaio de uma ética para 
a civilização tecnológica. Rio de Janeiro: Contraponto Ed. PUC-Rio, 2006.

JONAS, Hans. O Princípio Vida: fundamentos para uma biologia filosófi-
ca. Tradução de Carlos Almeida Pereira. Petrópolis: Vozes, 2004.

JONAS, Hans. Sobre Dios y Otros Ensayos. Barcelona: Herder, 1988. 

MATURANA, Humberto; VARELA, Francisco. De Máquinas y Seres Vi-
vos - autopoiesis: la organización de lo vivo. Santiago de Chile: Editora 
Universitaria, 1998.

MICHELIS, Angela. Natureza Participativa Segundo Hans Jonas. In.: 
CANDIOTTO, Cesar; OLIVERIA, Jelson. Org. Vida e Liberdade: entre a 
ética e a política. Curitiba: PUCPRess, 2016. 

VARELA, Francisco. De Máquinas y Seres Vivos - autopoiesis: la organi-
zación de lo vivo. Santiago de Chile: Editora Universitaria, 1998.



- 66 -



- 67 -

CAPÍTULO IV

O CINEMA DE INGMAR BERGMAN E A 
MORTALIDADE EM O SÉTIMO SELO

Synara Veras de Araújo

Quero confessar com sinceridade, mas meu coração está vazio. O vazio é 
um espelho que reflete o meu rosto. Vejo minha própria imagem e sinto re-
pugnância e medo. Pela indiferença ao próximo, fui rejeitado por ele. Vivo 
num mundo assombrado, fechado em minhas fantasias. 
(O cavaleiro Antonius Block na cena do confessionário em O Sétimo Selo)

INGMAR BERGMAN

O cineasta sueco Ingmar Bergman nasceu em 1918 em uma família 
luterana rígida, o pai de Bergman era pastor da família real sueca, semelhante 
a outros mestres da “claustrofobia cinematográfica, como Hitchcock e Po-
lanski, o jovem Bergman era às vezes castigado, sendo trancado num armá-
rio” (COUSINS, 2013, p. 247). A sua obra é marcada por estas experiências 
de tortura psicológica e física. Curiosamente, como também aconteceu com 
o cineasta Orson Welles, o primeiro interesse do cineasta pelas artes foi na 
infância, quando o pequeno Bergman encantou-se pelo teatro, a época com 
cinco anos de idade.

 Em recente entrevista o ator brasileiro Marco Nanini destacou a 
importância das artes para o desenvolvimento humano: “estamos acostuma-
dos a uma barbárie horrorosa, por isso é muito importante a leitura, a arte, e 
muita gente não dá a menor bola, seja teatro, literatura, dança ou qualquer 
outra forma. Só a arte terá compaixão com o ser humano, por causa da crítica 
que ela faz” (SALERNO, 2017, p. 25). Estes cineastas transcenderam, como 
muitos de nós, a realidade através das artes, só ela para nos redimir de todas 
as dores existenciais.

Ingmar Bergman começou a escrever seus textos com pretensões 
artísticas quando entrou na Universidade, isto no início da década de 1940 
surgiram os primeiro roteiros. Já a prática enquanto realizador começou em 
1944, primeiro explorando temas pós-guerra. O cineasta foi o principal res-
ponsável pela recuperação do cinema sueco, principalmente do prestígio que 
este cinema perdera na década de 20 (com a partida de importantes cineastas 
para Hollywood). Bergman conseguiu realizar mais de cinquenta filmes, apro-
ximadamente quarenta peças para o radio e mais de cem produções teatrais, 



- 68 -

tendo sempre como temas principais Deus, a Morte, a vida, o amor, a solidão, 
o universo feminino e a incomunicabilidade entre casais, sendo sobre este 
tema um pioneiro no cinema (QUINELO, 2017). 

Noites de Circo foi sua primeira obra cinematográfica a adotar se-
riedade moral, a sua marca registrada. Mas sua projeção internacional veio 
mesmo com o subseqüente, Sorrisos de uma Noite de Amor, de 1955 (COU-
SINS, 2013, p. 247).

As preocupações filosóficas de Bergman na década de 50 se rela-
cionavam as verdades sociais e protestantes, para isto utilizava o teatro como 
metáfora, o que pode ser observado em O Sétimo Selo e Persona, filmes que 
sugerem simbolicamente as angústias existenciais pós-segunda guerra, inti-
mamente relacionadas ao extermínio nazista de judeus, a Guerra do Vietnã e 
a ameaça de uma guerra nuclear, o que provavelmente ocasionaria o fim da 
humanidade. 

Ingmar Bergman, como outros intelectuais de sua época, foram in-
fluenciados pelos escritores do existencialismo francês (final da década de 40 
e início da década de 50). Tais escritores (Sartre entre os mais eloqüentes) ar-
gumentavam que não era mais possível acreditar em Deus depois dos campos 
de extermínio nazistas e das bombas de Hiroshima e Nagasaki (COUSINS, 
2013, p. 248). 

No mesmo momento histórico em que Bergman desenvolvia o seu 
trabalho, acontecia o movimento cinematográfico denominado neorrealista, 
que foi a resposta imediata as atrocidades da segunda Guerra Mundial. Entre-
tanto, nenhum filme como O Sétimo Selo de Bergman usou metáforas amplas 
para debater estas calamidades, como é possível perceber nas palavras de um 
dos maiores historiadores sobre o Cinema: “Bergman, mais do que qualquer 
outro diretor desde a década de 1920, convenceu intelectuais do mundo todo 
de que o cinema estava em um nível equivalente à literatura ou ao teatro” 
(COUSINS, 2013, p. 248).

BERGMAN E O ENQUADRAMENTO EM CLOSE-UP 

O close-up não era novidade quando Bergman se apropriou 
da constante aproximação da câmera do rosto das personagens, mas o 
sentido dado a esta aproximação foi novidade. O close-up no rosto com o 
propósito de suspender a narrativa, para com isto trazer aspectos psicológicos 
ou metafísicos, foi um recurso de linguagem inovador influenciado pela refle-
xão filosófica de Deleuze sobre o Cinema, especificamente quando o filósofo 
trabalha intelectualmente o conceito de imagem-afeição, que tem o enquadra-
mento em close-up como principal característica (SILVA, 2007). 



- 69 -

Relevante lembrar que Deleuze filosofou sobre o cinema antes da 
primeira e segunda Guerra Mundial, divisores do tempo que transformaram o 
pensamento sobre a humanidade e sua expressão. O cinema preocupado com 
o cenário ou ambiente em que acontece a história a ser contada, partiu da uti-
lização do enquadramento em plano geral, que Deleuze conceitua a partir da 
sua reflexão de imagem movimento. Já em imagem-ação o filósofo o cinema 
se utiliza do enquadramento médio para classificar que ali acontecem as ações 
das personagens.

Retomando o cinema feito por Bergman, levando agora em con-
sideração o conceito de imagem-afeição desenvolvido por Deleuze, como 
é possível perceber no trabalho de Bergman significados distintos entre um 
close-up que faz parte da narrativa e outro que a suspende. A suspensão da 
narrativa é perceptível na obra de Bergman desde a sua primeira realização 
fílmica: A Crise. Neste filme, a personagem principal vive um drama psico-
lógico de tamanha magnitude que diante do ápice da narrativa o close-up em 
seu rosto transporta o espectador para outro momento que não aquele em que 
a personagem se encontra, como que perguntando para si mesmo o porque 
daquela situação crítica.

A Crise foi lançado em 1945, data do desfecho da maior Guerra 
ocorrida na história da humanidade, com milhões de mortes, bomba de des-
truição mundial, campos de extermínio jamais imaginados fizeram com que o 
cinema trouxesse a preocupação a respeito da dignidade humana, do valor da 
vida e da sua efemeridade diante dos que detinham o poder de matar milhões 
apertando apenas um botão.

A existência humana em crise pós-segunda Guerra Mundial fez 
com que o rosto humano passasse para outro patamar no cinema, para além 
dos aspectos externos, a interioridade destes seres humanos foram uma das 
preocupações e inquietações.

O cinema impuro Bazin faz sentido e revela sua importância neste 
contexto, pois a literatura, o teatro, a fotografia, a pintura e o cinema não 
poderiam mais negar a possibilidade de se interrelacionarem (SCHLÖGL, 
2011). O cinema, a psicanálise, a filosofia, a “impureza não pode significar 
como pensam os ‘puristas’ uma vulgaridade, até porque não houve nada tão 
puro e vulgar ao mesmo tempo do que o pensamento nazista alemão.

Em Bergman os aspectos psicológicos estão mais presentes nas 
décadas de 60 em diante. Em 50 questões políticas e sociais eram mais con-
tundentes, o que é possível observar nos filmes de Bergman do período, como 
neste caso Monika e o Desejo. Nesta obra os jovens resolvem transgredir as 
grandes repressões as quais são submetidos (família, trabalho, sociedade) para 
viver um sonho de verão ou liberdade propriamente. Nesta parte do filme a 
Monika, com seu naturalismo, nudez e transgressão (furtando comida alegan-



- 70 -

do que não era justo que poucos vivessem com tanto e muitos com tão pouco, 
apresentando assim uma questão social e política nos tempos da Revolução 
de 1968 na França).

As estações do ano dividem o tempo das personagens e suas ações. 
Em Monika e o Desejo, a primavera e o verão representam os momentos de 
liberdade e transgressão social, enquanto o inverno e o outono representam a 
subjugação, apatia e resiliência às condições impostas. 

Monika tenta fugir da realidade, dos assédios no ambiente de tra-
balho e dos maus tratos familiares, mas o verão e a primavera logo passam e 
ela descobre que está grávida. Com a gravidez não desejada, já que Monika 
deixa claro que não queria ser mãe, percebe-se em sua conduta constante a 
rejeição aos papéis de mãe e esposa do lar (com todas as tarefas domésticas 
que surgem a partir do outono e subseqüente inverno). 

O close-up no rosto de Monika, no momento em que ela aproveita a 
viagem do marido para reencontrar com um ex-relacionamento no bar, é nova-
mente o recurso de Bergman de suspensão da narrativa: ela olha para câmera 
(olha para nós) e nos leva para a vida que ela sonhou ter no verão, que era 
completamente livre dos padrões sociais exigidos (casada, mãe e doméstica). 

Os sonhos da personagem Monika são abordados a partir do con-
ceito de Deleuze de imagem-afeição no transcorrer do filme, como já no final 
o enquadramento em close-up acontece no rosto da criança recém-nascida, 
como se a esperança de um dia os pais sonharam naquele verão, e a Mônika 
em especial, viessem a reviver aqueles momentos de liberdade e alegria. O 
close-up na criança e depois no rosto do pai, ex-marido de Monika, suspende a 
maçante vida cotidiana e suas injustiças apontadas por Mônika (representante 
dos anseios daquela juventude francesa de 1968).

No filme Persona de 1966 é perceptível o viés psicológico e irônico 
de Bergman, que apresenta uma atriz em tratamento psicológico não por his-
teria, tão comum como diagnóstico para as mulheres em geral, mas por uma 
apatia e até depressão com uma dose de arrogância e cinismo da atriz paciente. 

Em Persona o uso do close-up é mais constante, tanto que o rosto 
desfigurado pela maquiagem ou desfocado pela lente (cena do garoto com as 
mãos querendo tocar o rosto diante dele) aparecem durante todo o filme. O 
corte dos rostos das protagonistas tão semelhantes fisicamente, mas tão dife-
rentes ao mesmo tempo psicologicamente, revelam a inquietação de Bergman 
quanto o rosto feminino e a sua questionável beleza (que nem sempre é exis-
tente, se observarmos as suas personagens). 

A enfermeira em Persona é quem demonstra fragilidade diante da 
paciente que tem que cuidar. Os papéis das personagens se invertem, quando 
uma finalmente alcança o equilíbrio, a outra passa a viver atormentada com os 
seus pensamentos e isto é ilustrado novamente com a suspensão da narrativa 
em close-up que divide e une as duas pessoas em uma.



- 71 -

O SÉTIMO SELO: CONVERSANDO COM A MORTE

O filme O Sétimo Selo de Bergman surgiu em meio ao simbolismo 
da década de 1950, já o contexto de criação da obra foi derivado das lem-
branças de infância do diretor, em especial, dos momentos em que visitou as 
Igrejas com o pai e ficava a observar as pinturas medievais nas paredes, como 
explica o próprio Bergman (COUSINS, 2013, p. 248):

Minha intenção foi retratar ao modo desses afrescos. Meus personagens 
riem, choram, sofrem, tem medo, falam, respondem, perguntam. Eles te-
mem a Peste e o Juizo Final. Nossa angustia é de um tipo diferente, mas as 
palavras permanecem as mesmas.

O apreço do diretor pelas pinturas medievais fez com que elas fos-
sem incluídas em várias cenas do filme O Sétimo Selo, inclusive diálogos a 
cerca do sentido das mesmas, como na cena em que o servo de um cavaleiro 
das Cruzadas conversa com o pintor finalizando uma caricatura sobre si mes-
mo, após um breve momento em que chama de idealista os que foram para as 
cruzadas na idade média, faz a sua apresentação, algo que até então não havia 
constado no filme:

Sou o escudeiro Jons, desprezo a morte, zombo de Deus, rio de mim mes-
mo e sorrio para as mulheres. Meu mundo é meu e só acredito em mim 
mesmo. Ridículo para todos, até para mim mesmo, sem sentido para o céu 
e indiferente para o inferno.

 
O contexto de O Sétimo Selo se passa no período após as Cruza-

das, em especial na época da Peste Negra, quando o cavaleiro Antonius e 
seu cético escudeiro Jons, regressam após 10 anos para casa. Os personagens 
de Bergman choram, sofrem, têm medo e dúvidas, mas, sobretudo, temem a 
Peste Negra e a morte. Um dos momentos mais significativos do filme sobre a 
crise existencial neste período de morte em massa (Peste Negra na Idade Mé-
dia, guerras mundiais e ameaças de guerras nucleares) é quando o cavaleiro 
Antonius vai até o confessionário revelar os seus mais profundos sentimentos 
e lá está escondida no lugar do Padre aquela que o persegue, a morte.

Antonius é perguntado com certa surpresa no confessionário pela 
Morte (ainda sem tomar conhecimento que ela ali estava no lugar do Padre), 
se naquele momento queria morrer, então o cavaleiro diz que espera antes “o 
conhecimento” e por isso não quer morrer ainda. A Morte ironicamente, diz 
que ele quer pelo visto “garantias” para morrer. E a resposta do cavaleiro é: 
“chame do que quiser”. 

Interessante como desde a primeira cena do filme O Sétimo Selo, 
Bergman aborda a questão da mortalidade com objetividade, o “cara a cara a 



- 72 -

morte” jogando xadrez com Antonius é um exemplo claro disto, mas também 
com sofisticação lingüística, através das metáforas que se desdobram em im-
plicações filosóficas. 

A cena mais significativa a título de meditação sobre a mortalidade 
acontece quando o Antonius resolve se confessar, naquele momento o cava-
leiro faz questionamentos que seriam justamente aqueles que muitos seres 
humanos fazem enquanto “jogam xadrez com a morte”:

É tão inconcebível tentar compreender Deus? 
Por que Ele se esconde em promessas e milagres que não vemos? 
Como podemos ter fé se não temos fé em nós mesmos? 
O que acontecerá com aqueles que não querem ter fé ou não têm? 
Por que não posso tirá-lo de dentro de mim? 
Por que Ele vive em mim de uma forma humilhante apesar de amaldiçoá-lo 
e tentar tirá-lo do meu coração? 
Por que, apesar de Ele ser uma falsa realidade eu não consigo ficar livre? 

A Morte ouve passivamente os questionamentos de Antonius aten-
tamente no confessionário, mas não responde a nenhum, parece não saber 
as respostas e se inquietar tanto quanto ele. O cavaleiro revela o seu mais 
profundo desejo antes de se entregar a ela: “Quero conhecimento, não fé ou 
presunção. Quero que Deus estenda as suas mãos para mim, que mostre o Seu 
rosto, que fale comigo.” É quando a morte sai da escuta passiva e completa o 
pensamento do cavaleiro, como se ela fosse ele (uma criação da mente daque-
le homem e de tantos que conversam consigo mesmos através de personagens 
imaginados) e diz que Deus ao ouvir tudo isso não responde, “ele fica em 
silêncio”. Então o cavalheiro insiste: 

“Eu o chamo no escuro, mas parece que ninguém me ouve”. E a 
Morte fala: “Talvez não haja ninguém”. O cavaleiro segue em seu desabafo: 
“A vida é um horror, ninguém consegue conviver com a morte e na ignorância 
de tudo”. A Morte então responde que as pessoas quase nunca pensam nela 
e o cavaleiro sem imaginar que ali está a Morte a lhe escutar e não um padre 
acaba por lhe dar uma importância dramática: “mas um dia na vida terão que 
olhar para a escuridão... temos que imaginar como é o medo e chamar esta 
imagem de Deus”.

Depois de todas as revelações íntimas o cavaleiro ao revelar seu 
segredo para derrotar a morte no jogo de xadrez, fica indignado ao ver o rosto 
de quem o ouve, a Morte. Assim, ao perceber que estava se confessando não 
com um padre, mas como a sua adversária, o cavaleiro diz em tom de cora-
gem e otimismo olhando para a sua mão direita: “Esta é a minha mão. Posso 
mexê-la. O sangue pulsa nela. O sol está no alto do céu e eu, Antonius Block, 
jogo xadrez com a morte.”.  



- 73 -

O filme é todo em preto e branco, o que valoriza as formas e espe-
cial o “espírito” dos tempos medievais, entre o claro e o escuro, entre a vida e 
a morte, como quando aparece a família de artistas mambembe com seu filho 
de um ano, criança iluminada, com pais felizes e sorridentes, em completo 
contraste com os que os cercam, que é o medo da Morte e da Peste Negra que 
assola toda a região por onde passam.

O título O Sétimo Selo foi também inspirado no texto bíblico, em 
especial a parte que se refere ao Livro do Apocalipse, que menciona um tem-
po em Deus ficou em silêncio por meia hora e um anjo “pegou o incensório, 
encheu-o de foro do altar e lançou-o sobre a terra. E houve vozes, trovões e 
relâmpagos e um terremoto”. A representação desta imagem está presente no 
filme desde o céu cinzento, o pássaro negro e a morte chegando de preto para 
buscar o cavaleiro deitado na areia da praia. A semelhança com a desesperan-
ça contemporânea e a incredulidade em que viviam intelectuais da época de 
Bergman (pós-segunda guerra mundial) fez com quem muitos se perguntas-
sem em como acreditar em Deus depois do que viram nos campos de extermí-
nio? Será que Deus existe? E onde ele estava quando milhões de pessoas eram 
mortas (ou são até hoje por questões diversas)? 

As respostas, sejam pela fé ou pelo conhecimento, são insuficientes 
e insatisfatórias para o cavaleiro Antonius diante da morte e estes são os seus 
maiores tormentos (ALVES, 2017):

Bergman acena a todo momento em seu filme para uma ausência incontor-
nável, inextinguível, que nem o conhecimento e nem a fé, por si mesmos, 
podem solucionar. Deus se faz objeto último de uma religiosidade exacer-
bada, como constatamos na história da Igreja, mas, ao mesmo tempo, esse 
mesmo Deus, na experiência cotidiana, reverbera como silêncio e recusa.    

                         
O Sétimo Selo tem como base a passagem bíblica sobre o Apo-

calipse, onde Deus haveria selado com sete selos e a cada abertura de um 
deles novas implicações maléficas seriam jogadas sobre toda a humanidade, 
sendo o último selo aquele que anunciaria o fim dos tempos. Bergman conse-
gue transmitir com sobriedade esta atmosfera apocalíptica desde a abertura, 
quando inclui o som de Dies Irae (hino do séc XIII) e a imagem de águia 
negra pairando no céu. O cineasta chega a ser bem didático quando deixa 
emergir a voz de um narra: “E quando o Cordeiro abriu o sétimo selo, fez-se 
silêncio no céu por quase meia hora. Então os sete anjos, que tinham as sete 
trombetas, prepararam-se para tocar a trombeta”. Posteriormente o cavaleiro 
acorda e se depara com a Morte, uma pessoa de rosto extremamente branco, 
coberta com um manto negro, que sarcasticamente lhe responde ser a própria 
(o que ocasiona comicidade pela obviedade da pergunta) e o cavaleiro, lem-
brando dos afrescos das Igrejas (o de Pictor Albertus em especial), desafia a 
Morte para um jogo de xadrez.



- 74 -

No desenrolar do enredo, torna-se clara a preocupação do diretor 
em buscar no passado, um período que traga à tona questões ainda presentes 
no mundo contemporâneo, como o desaparecimento da humanidade no caso 
de uma guerra nuclear de dimensões mundiais.

ASPECTOS RELEVANTES

Algumas considerações relevantes são necessárias para além da 
questão da Morte e do Apocalipse presentes em O Sétimo Selo. Primeiro so-
bre os símbolos religiosos, que apesar de conduzirem a narrativa, Bergman 
tentou desconstruir qualquer mistificação através das falas do escudeiro Jons, 
do cavaleiro Antonius, principalmente nas cenas de execução da mulher con-
denada a fogueira.

Mas, dentre todas as personagens existentes, algumas não são leva-
das pela Morte: a família de artistas. Como é possível notar nas observações 
abaixo, a crença na perenidade da família mesmo na iminência da morte, está 
presente no filme:

Apesar de romper com muitos elementos religiosos, Bergman nos apresen-
ta o ser humano de maneira mística. Ele se identifica com Jofs que é um 
fanfarrão e também um visionário. A família aparece de maneira amistosa: 
somente o menino conseguirá manter a oitava bola de malabarismo parada 
no ar, o que não deixa de remeter a arte do período que tinha a suspensão de 
objetos em voga. Outro elemento que demonstra a importância da família 
está no fato da sobrevivência desta, isso colaborou para uma comparação 
entre a sagrada família bíblica, Jesus, José e Maria e/ou para expor a pere-
nidade do homem perante a arte, já que somente a família de saltimbancos 
escapou do fim. (AKIYAMA, 2017)

Na cena da “dança da morte” o Jof consegue ver os outros persona-
gens caminharem de mãos dadas sendo puxados pela Morte no alto da monta-
nha. Eles aparecem como “sombras”, ou seja, contra a luz, consequentemente 
a luz está presente do lado da família mambembe de artistas, as únicas perso-
nagens que conseguem se salvar, elas sobrevivem à morte e isto é realmen-
te surpreende se levarmos em consideração que todos foram arrebatados (o 
ferreiro e Lisa, o Cavaleiro, Raval, Jons e Skat). Parece que aqui o Bergman, 
que em muitos momentos do filme procura desmistificar e olhar ceticamente, 
acaba por mudar a condução da história e faz o contrário, mistifica a família 
mambembe. É neste sentido que merecem atenção os nomes dos sobreviven-
tes da dança da morte, pois eles simbolizam a família sagrada já Mia na Suécia 
é apelido para “Maria” e Jof para José.

Além desta questão, há também a técnica utilizada pelo diretor, que 
alguns afirmam não serem típicas da arte cinematográfica e que o diretor opta 



- 75 -

por uma encenação mais próxima do Teatro (AKIYAMA, 2017), o que não 
deixa de ser, pois o texto foi escrito para o teatro e depois que virou um filme. 
Elementos como as poucas filmagens externas, incluídas pela crítica, podem 
ser explicadas pelo curto orçamento para realização do filme. Outros críticos 
afirmam o contrário, que é necessário fazer uma revisão do senso comum so-
bre a obra, já que os atores atuam com contenções e, além disso, há enquadra-
mentos e fluidez de câmera (KALIL, 2017), sem esquecer a utilização típica 
de Bergman pelo enquadramento close-up por acreditar que ele mostrava a 
personalidade dos personagens. 

Como já mencionado em outro momento, no filme O Sétimo Selo 
há uma cena em que uma mulher é torturada e jogada na fogueira sob 
acusação de ser “bruxa” (informação que aparece na fala de um dos 
carrascos que joga sangue de cachorro preto em cima da mulher para, 
segundo ele, “afastar o diabo”). Tal cena causa repulsa no Cavaleiro e 
escudeiro que pensam numa forma de tentar ajudá-la, mesmo impedidos 
de interromper a execução da pena de suplício, o cavaleiro tenta amenizar 
a situação da mulher da seguinte maneira: antes dos carrascos levarem a 
mulher para a fogueira, ele coloca na boca dela algo que lhe faz morrer 
antes do corpo ser queimado, o que aparenta ser um tipo de “morte digna” 
proporcionada por algum analgésico natural, dando aquela mulher o direito a 
um morte digna.  

O que se observa em O Sétimo Selo também é o tema da liberdade 
de pensamento religioso, presente a todo tempo nos diálogos das personagens, 
mesmo as antagônicas, em especial no cavaleiro e seu escudeiro, o primeiro 
buscando resposta para as suas angústias de vida e da dúvida quanto à exis-
tência de Deus, o segundo aparece como questionador e até zombador da fé 
do cavaleiro. A dupla lembra outra clássica dupla da literatura mundial, Dom 
Quixote e Sancho Pança, que enquanto cavaleiros manifestam suas diferenças 
e afinidades.

Outra referência importante para Bergman foi Albertus Pictor, pin-
tor de afrescos que viveu no século XV, que deixou trabalhos em cerca de 40 
Igrejas medievais, dentre elas o afresco que inspirou o jogo de xadrez com a 
Morte, que  está na parede da Igreja de Täby, na Suécia, onde viveu Bergman. 
Vale destacar que ele fez uma homenagem incluído o pintor no filme, sobretu-
do as suas pinturas, que praticamente saem da tela, quando ele optar por vestir 
os atores com as mesmas vestes dos personagens presentes nos afrescos de 
Albertus Pictor.

O som do filme é o silêncio e só vez por outra, para criar o clima 
de suspense ou a dramaticidade, que a música entra para mudar o “clima” da 
cena. Em O Sétimo Selo há momentos alegres quando o grupo de teatro está 
se apresentando, mas há outros aterrorizantes, como quando os flagelantes 



- 76 -

entram em cena e a música se muda dramaticamente. Os flagelantes são um 
caso a parte, eles são pessoas gritam de desespero diante do medo da morte 
eminente por causa da epidemia de Peste Negra. 

De fato, a cena dos flagelados é impactante, nela aparecem pesso-
as com deficiências, muito magras, idosas, machucadas, deslocando-se com 
dificuldades. Estas pessoas passam por uma porteira carregando cruzes e ima-
gens, gritam ao serem chicoteadas por outros ou por si mesmas (autoflagela-
ção, muito comum na idade média), mas prosseguem naquele cortejo macabro 
por acreditarem ser a única maneira de serem redimidas pelos seus pecados 
e não irem para o inferno. Estas cenas são bem explicativas para aqueles que 
consideram O Sétimo Selo neo-expressionista, tendo em vista os cenários rús-
ticos e simples, a maquiagem impressionante, onde muitas vezes os atores 
aparecem machucados ou com dentes podres, desprovidos de qualquer regra 
de higiene atuais (QUINELO, 2017). 

O jogo de xadrez com a morte tem significado para além do sarcas-
mo de Bergman (ALVES, 2017):

Jogar com a morte significa, então, assumir o risco da existência na força 
de sua  precariedade. O jogo de xadrez, um jogo de razão, reflete o caráter 
ambíguo da existência. A mesma força que nos impele para o controle e 
para o domínio, nos arrasta para a ausência de certezas e de controles. O 
caráter mais marcante no jogo da morte com o cavaleiro diz respeito ao 
movimento da angústia, que paulatinamente descortina os aspectos mais 
idiossincráticos do jogo com a morte, em especial, o da incerteza e da au-
sência de um Deus que possa oferecer respostas para os descaminhos da 
existência humana. A tomada de consciência do cavaleiro, no perdurar do 
acontecimento do jogo com a da morte, em relação a sua precariedade, 
aponta para a finitude que é percebida como limite no sentido de uma pri-
vação constitutiva.

  
Há, portanto, o risco da existência humana por causa da precarieda-

de da vida, já que desde o seu surgimento estar em jogo a existência no “tabu-
leiro da razão”, apresentando por Bergman em O Sétimo Selo, que nos arrasta 
para a possibilidade extrema e irrevogável, a morte. Mas também por causa 
dela é possível nascer todos os dias e recomeçar a ser, já que somos feitos para 
um tempo próprio, que exige de nós o sempre a se fazer. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O filme O Sétimo Selo de Bergman surgiu em meio ao simbolismo 
da década de 1950, e o contexto de criação foi derivado das lembranças de 
infância do diretor, que foi criado por um pai pastor muito rígido, sofrendo 
em decorrência disto castigos físicos e psicológicos. O medo da morte foi 
elaborado a partir das recordações da infância, quando visitou Igrejas com as 



- 77 -

pinturas medievais nas paredes que representavam as calamidades humanas 
vividas. 

As primeiras obras de Bergman foram influenciadas pelos escrito-
res do existencialismo francês, o que fez com que ele as relacionasse as verda-
des sociais e protestantes, para tal costumava utilizar o teatro como metáfora, 
o que pode ser observado em O Sétimo Selo.

Bergman sempre se apropriou da constante aproximação da câmera 
do rosto das personagens através do enquadramento em close-up com o pro-
pósito de suspender a narrativa, trazer aspectos psicológicos ou metafísicos, 
recurso de linguagem inovador influenciado pela reflexão filosófica de Deleu-
ze sobre o Cinema, especificamente o conceito de imagem-afeição. 

O Sétimo Selo tem como base a passagem bíblica sobre o Apoca-
lipse, onde Deus haveria selado com sete selos e a cada abertura de um deles 
novas implicações maléficas seriam jogadas sobre toda a humanidade, sendo 
o último selo aquele que anunciaria o fim dos tempos.

O jogo de xadrez com a Morte representa o risco da existência hu-
mana e a precariedade da vida desde o seu surgimento, como também a nossa 
limitação para compreender o vazio que sempre existirá.  O jogo da existência 
no “tabuleiro da razão” apresentando por Bergman em O Sétimo Selo é um 
dos mais belos trabalhos já realizados pelo cinema sobre a morte e paradoxal-
mente também sobre a vida, já que é possível nascer todos os dias e recomeçar 
a ser quando se sabe que a única certeza que há é o tempo em que se está vivo, 
como na cena final em que a família de artistas olha para o céu e escuta o som 
da natureza.

REFERÊNCIAS

AKIYAMA, Eduardo Teixeira. O Sétimo Selo. Disponível em: http://www.
unicamp.br/chaa/PDFTrabs/MI-OsetimoseloBergman.pdf Acesso em: 30 de 
abril de 2017.

ALVES, Paula Renata de Campos. O Jogo da Morte em O Sétimo Selo de 
Ingmar Bergman. Disponível em: http://www.abhr.org.br/plura/ojs/index.
php/anais/article/view/142/97 Acesso em: 30 de abril de 2017.

COUSINS, Marck. História do Cinema: dos clássicos do cinema mudo ao 
cinema moderno. São Paulo: Martins Fontes, 2013.

QUINELO, Cibele Carvalho. O Sétimo Selo: Ingmar Bergman. Disponível 
em: http://www.ufscar.br/~cinemais/artosetimo.html Acesso em: 30 de abril 
de 2017.



- 78 -

KALIL, Ricardo. O Sétimo Selo segue atual contra a intolerância religiosa. 
Disponível em: http://www1.folha.uol.com.br/ilustrada/2015/07/1659003-o-
setimo-selo-segue-atual-como-antidoto-a-intolerancia-religiosa.shtml Acesso 
em: 30 de abril de 2017.

SALERNO, Adriana. Só a arte terá compaixão com o ser humano. Revista 
da Cultura. Edição 110, março de 2017, p. 20-31.

SILVA, Nuno Ricardo. Construir o Belo. Bergman ou o Rosto no Femini-
no. Revista Filosófica de Coimbra. Número 32, 2007.

SCHLÖGL, Larissa. Bazin e o cinema impuro: uma análise teórica sobre 
as adaptações no cinema. Intercom – Sociedade Brasileira de Estudos Inter-
disciplinares da Comunicação XII Congresso de Ciências da Comunicação na 
Região Sul – Londrina – PR - 26 a 28 de maio de 2011.



- 79 -

CAPÍTULO V

EPISTEMICÍDIOS E ETNOCÍDIOS DOS POVOS 
LATINOS E AFRICANOS: 

A MORTE REAL E SIMBÓLICA DOS 
TERRITÓRIOS (DES)VELADOS

Jéssyca Diniz Medeiros
Janine Sarmento Ramos

“E aquilo que nesse momento se revelará aos povos 
Surpreenderá a todos, não por ser exótico 

Mas pelo fato de poder ter sempre estado oculto 
Quando terá sido o óbvio.” (CAETANO VELOSO).

CONSIDERAÇÕES INICIAIS

As invasões aos territórios hoje conhecidos como América Latina, 
ocorridos no período de grandes navegações ibéricas, tiveram início ainda ao 
final do século XV, geraram fatores que fortificaram a ideia de uma nova ida-
de/período, ou ainda a ideia de modernidade. As pressuposições de constituir 
o outro enquanto dominados, foram por assim dizer uma máxima, para a for-
mação das constituições do “ego” eurocêntrico, juntamente com a legitimação 
científica que trouxe a ideia de raça no século XVII, teve folego, e foi sendo 
renovado até início do século XX. Esses fatores citados, juntamente com a 
legitimação e benção ofertada pela vertente religiosa judaico-cristã, foram de 
fundamental importância, e funcionaram como o que, para dias atuais a essa 
escrita dos anos 2017, teria a força e poder de um “carimbo”. 

A esse modo, a invenção e invasão de territórios, geraram e regem 
até hoje uma “dependência” como também massacre simbólico cultural dos 
povos do continente africano e dos povos latinos, por parte dos europeus e 
atualmente do imperialismo norte americano. Bourdieu (2012), a esse respei-
to, apresenta a atual posição das divisões e estruturações de ordem do mundo 
social, partindo da condição que hoje, os Estados Unidos, tem um privilégio 
de ocupar uma posição eminente e de salvaguarda dominante, sendo assim 



- 80 -

herdeira de uma conjuntura de estruturas sociais que foram regidas e regimen-
tadas pelo velho mundo/continente.

Essa hegemonia imposta por questões de amplitude religiosa-social
-política e econômica, e que tanto elencou para juntamente e colaborativamen-
te com a ascensão do conhecimento científico que promoveu o pensamento 
moderno na Europa, MENESES (2010, p.225) atribui que, “o conhecimento 
científico emergiu como um instrumento de afirmação da superioridade por-
tuguesa, uma mudança que transformou os saberes do ‘outro”, a autora ainda 
coloca a questão de que essa ciência moderna propôs um sentido e uma ordem 
onde, a mesma vem regular e reger as formas de relação entre os “civilizados e 
os insubordinados”. Temos assim ainda, e apresentados por Dussel (1993), os 
fatores que desqualificaram e culminam em ideologias no começo do século 
XIX, repletas de superficialidades e “com um sentido infinito de superiorida-
de”.

Embora os estudos de Dussel (1993), não trazem tanto a questão 
da colonização portuguesa em si, como o mesmo apresenta, e optando por 
propôs mais forte a presença espanhola, devido tratar-se de uma pesquisa re-
lativa a esse colonizador, no tocante a maior parte da América Latina. O autor 
não desconsidera a “relevância” e imposição portuguesa, apenas ressalva as 
artimanhas e manejos políticos espanhóis, e o seu pioneirismo de adentrar o 
atlântico, chegar aos povos Maias; Astecas; Incas e Chibchas do pacífico em 
busca de constituir o outro como dominado.

Cabe ressalvar que nossa escrita não trata-se de um projeto científi-
co antiamericano e nem antieuropeu, mas, uma proposta de percebermos a luz 
de autores de(s)coloniais e da etnofilosofia30, também conhecida como filoso-
fia africana, que há e haviam outras possibilidades históricas e educacionais, 
com um arcabouço de saberes e práticas muito além dos ditames impostos pe-
las ações coloniais que permanecem “sensível e sutilmente” até os dias dessa 
conjuntura social atual, sendo assim fortes o bastante para “sugerir” através da 
norma, um constante e impregnado epistemicídio31 , como também; a morte 
simbólica e invisibilidade da cultura desse outro, tido geopoliticamente como 
periférico e subdesenvolvido.

A esse momento introdutório, cabe colocar que essa presente pro-
posta se baseia em fragmentos teóricos do contexto histórico tocante ao que 
seria a criação do “mito da modernidade” dentro de seus âmbitos de barbárie 
e crueldade, que por séculos foi disfarçado pelo eurocentrismo com o nome 
30 O termo etnofilosofia, foi usado pela primeira vez em 1943 pelo Ganense Nkrumah, o mesmo autor foi 
secretário do quinto congresso Pan-Africano no ano de 1945. O termo etnofilosofia volta a ser usado e dessa 
vez com mais visibilidade no início da década de setenta do século XX, pelos filósofos Paulin Hountodji e 
posteriormente em 1971 pelo camaronês Marcien Towa. E ter por sinônimo e de forma não menos relevante, 
o termo de filosofia africana.
31 Termo utilizado por Santos, Boaventura, desde que escreveu “Pela Mão de Alice”, e vem usando segui-
damente em suas obras posteriores. Seria em essência, a ação de destruir ou desconsiderar a relevância do 
conhecimento dos povos invadidos.



- 81 -

de “descobrimento”. Cabe ainda colocar que, aspectos referentes a entender a 
contemporaneidade não serão deixados de fora, nesse sentido, trata-se de uma 
proposta que tentará percorrer duas temporalidades, com finalidade e emba-
sadas em estudos decoloniais como também da etnofilosofia, que o “encontro 
de povos32”, não foi tão sútil e generoso, muito pelo contrário, deixaram ór-
fãos além de uma sistemática situação de desprovimento e exploração social, 
geradora de um caos cultural-econômicos, que, segundo Arnove (2012), de 
uma periferia sistemática da economia mundial, que por sua vez reflete-se na 
educação, apontando: “a educação, mais do que servir aos interesses da maio-
ria na periferia, favorece o processo de acumulação de capital pelos atores 
e protagonistas hegemônicos”. Desvelando assim, e para aqueles que tem a 
conduta transgressora e fora dessa norma padrão, uma outra possibilidade do 
termo como também do conceito de universalidade.

Para uma maior compreensão dessa perspectiva colonizadora do 
termo universalidade, ou ainda do eurocentrismo como modelo ditador da-
quilo que seria universal, Hountodji (2010) e Ramose (2011), chama a aten-
ção no tocante ao contexto histórico do termo enquanto uma égide atuante e 
com voga em interesses totalitarista e hegemônicos, não deliberando assim os 
atributos específicos e singulares das particularidades, nesse caso, essas par-
ticularidades que seriam atribuídas a cada povo ou civilização, são anuladas, 
tratadas como inferiores ou irrelevantes, pois, partindo da lógica conclusiva 
do cristianismo, onde afirmavam por postulados a respeito da “origem e des-
tino da humanidade em última instância abrangem e aplicam-se a tudo o que 
existe” RAMOSE (2010). Essa imposição do cristianismo, juntamente com 
as ideias filosóficas de que só os seres humanos ocidentais eram dotados de 
razão, foram pilares fundamentadores da criação subumana.

Havia uma medida própria e condizente com o tratamento subumano em-
preendido em relação a eles. De acordo com isso, a escravidão dos africa-
nos foi tanto uma necessidade lógica quanto um imperativo prático para 
satisfazer as necessidades psicológicas e matérias do colonizador. O co-
mércio escravocrata transatlântico nasceu desta lógica. (RAMOSE, 2011, 
p.8).

Assim, a posteriori, nasce o conceito de raça, numa evocação legi-
timada de garantir privilégios e subsequentemente a noção de superioridade 
a aqueles que seriam beneficiados economicamente e culturalmente. Vejamos 
em Mbembe:
32 Segundo Dussel (1993), no ano de 1982, o então empossado primeiro ministro da social democracia espa-
nhola, Felipe González, sugeriu o desejo que em dez anos posteriores fosse comemorado em 1992 os 500 anos 
de “descobrimento, como uma possibilidade dupla de comemorar, tanto a saída dos oito séculos de dominação 
islâmica, como também a abertura a Europa do progresso pelas mãos espanholas. E em 1988 León Portilla 
responsável pelos festejos intitulados de V Centenário no México, propôs a ideia de um “Encontro de duas Cul-
turas”, e assim, filósofos como Dussel, organizaram no mesmo ano um debate no País com intuito de elucidar 
o que seria o sentido de “Encontro”.



- 82 -

A raça é o que autoriza localizar, entre categorias abstractas, aqueles que 
tentamos estigmatizar, desqualificar moralmente e, quiçá, internar ou ex-
pulsar. A raça é o meio pelo qual os reificamos e, baseados nessa reificação, 
nos transformamos em senhores, decidindo desde logo sobre o seu desti-
no, de maneira a que não sejamos obrigados a dar qualquer justificação. 
(MBEMBE, 2014, p. 70).

As pretensões hegemônicas cristãs a serviço da colônia, neces-
sitavam garantir a sustentabilidade de seus interesses, poderes, e ainda des-
legitimar as formas de conhecimento e seguidamente de agir do continente 
africano, era de importância potencializadora; tão logo, essa lógica de excluir, 
desprestigiar e inferiorizar o outro, juntamente com o uso da forma física. 
Essa dominação secular, dos povos africanos e também latinos, ou como co-
loca Quijano (2005), dos povos não-europeus, sustentou-se até a Segunda 
Guerra Mundial. Valendo ressalvar que essa queda de domínio do pós-guerra, 
apenas para o fator físico, pois de todo modo, o controle simbólico nos vários 
patamares sociais ainda existe fortemente e sem precedentes de ter um fim, 
somos hoje tidos como países subdesenvolvidos no sentido econômico e edu-
cacional, disfarçados sobre a égide do desenvolvimento. 

Desse modo, foi por assim dizer, o início de novos tempos, o (des)
cobrimento do então “Novo Mundo” seria a partir daquelas propostas moti-
vo de invisibilizar e negar as culturas e os modos de vida de vários povos, a 
esse modo, como mostraram (DUSSEL, 1993; QUIJANO, 2005; RAMOSE, 
2011; MBEMBE, 2013, 2014) os processos de invenção e categorização de 
raça e cor, fora conceitos elaborados teoricamente para justificar a ideia de 
relações de poder colonial entre dominadores e subordinados, como também, 
para desclassificar e irracionalizar o pensamento e lógica social e modos de 
vida de cada povo invadido, escravizado e posteriormente dizimado, frutos 
do epistemicídio e em favor da modernidade, progresso e desenvolvimento.

Esse “outro” em sua grande parte, no panorama do contexto mun-
dial, constituído dos povos da Ásia; África; Ilhas do Caribe e povos latinos, 
em um processo que subalterniza e inferioriza esse “ser outro”, categorizando
-os e dando-os nomes e conceitos, numa espécie de condicionamento nominal 
e numeral, sempre em busca de um controle e a serviço dos interesses da elite. 

Um dos relevantes teóricos formuladores da filosofia da libertação, 
o professor Enrique Dussel, elaborou em 1992, uma série de ensaio onde vem 
tratar dos 500 anos das invasões promovidas pelos povos ibéricos, onde des-
vela interessante pensamentos, a esse respeito, inclusive possibilitando-nos 
perceber os “rostos” e suas múltiplas dimensões de vulnerabilidade social de 
um povo colonizado. Dussel (1993), versa sobre a constituição como povo de 
uma nova estruturação colonial e neocolonial, e menciona os seguintes rostos, 
em um total de sete: Índios/nativos; africanos; mestiços; crioulos; campone-
ses; operários e marginais, esses foram as faces que o itinerário civilizador 



- 83 -

em busca da modernidade destruiu, e consequentemente deixou órfãos, em 
situações sociais catastróficas. É imprescindível apontar que: 

O mestiço viverá em seu corpo e sangue a contraditória figura da Moder-
nidade- como emancipação e como mito sacrifical. Pretenderá ser “mo-
derno”, como seu “pai” Cortês- como a ilustração borbônica colonial do 
século XVIII, como o liberalismo positivista do século XIX, como o de-
senvolvimentismo de dependência modernizada depois da crise dos popu-
lismos e socialismo do século XX- mas fracassará sempre ao não recuperar 
a herança de sua “mãe” Malinche33. Sua condição de “mestiço” exige a 
afirmação da dupla origem- ameríndia, periférica e colonial: a vítima, a 
“outra face” da modernidade; e moderno pelo “ego” que se “assenhoreia” 
na terra de seu pai Cortês. Sendo a raça majoritária, será também o mo-
mento do “bloco social” dos oprimidos em torno do qual girará a possibi-
lidade da realização da América Latina, mas a cultura mestiça não será o 
nome próprio da cultura latino-americana. De qualquer modo, o projeto de 
libertação levará em conta a cultura e a figura histórica do mestiço. Trata-
se do “terceiro rosto” da “outra face” da Modernidade. Não sofreu como 
o índio ou o escravizado africano, mas é igualmente um oprimido dentro 
do mundo colonial, dentro da situação estrutural de dependência cultural, 
política e econômica- tanto na ordem internacional como nacional. (DUS-
SEL, 1993, p. 166).

Essa fragmentação, é tão somente uma pequena mostra analítica 
dos estudos decoloniais em torno da condição que nos foi imposta como res-
to, condição essa que através da força e poder do discurso colonizador, foi e 
ainda é capaz de fazer nascer em nós mesmos o espírito íntimo de um estado 
e estágio de subdesenvolvimento, seja esse, em qual categoria for, de humana 
a econômica.

É preciso entender que ocorre uma espécie de sutileza no tocante 
da reflexão filosófica e científica, que foram fundamentais no processo de 
legitimação das invasões, como também de escravização dos povos, Lander 
(2005), aponta que na visão e medida dos colonizadores a essência ontológica 
dos povos invadidos eram tidos como inferiores principalmente no sentido 
racial, incapazes de se superar e tão pouco de alcançar a modernidade. O filósofo 
Mbembe (2013, 2014), traz uma problemática referente a “produção” da 
alcunha de Negro pelo colonizador, como um fator degenerativo e insuficiente 
de alma, e de “uma tripla lógica de ossificar, envenenar e calcificar”, onde 
a partir daí as teorias do racismo científico que vão do séc. XVI até XIX, 
legitimadas pela igreja dão as pessoas do continente africano a “purificação da 
alma” e libertação dos pecados através do trabalho escravizador.

O substantivo *Negro* é depois o nome que se dá ao produto resultante 
do processo pelo qual as pessoas de origem africana são transformadas em 

33  Malinche ou ainda Malintzin foi um “presente” dado a invasor espanhol Cortês, com quem teve um filho, 
por conseguir mediar a comunicação entre nativos e invasores, foi considerada figura fundamental para a colo-
nização. Chamada pelos espanhóis de Marina por não conseguirem pronunciar seu nome.



- 84 -

mineral vivo de onde se extrai metal. Essa é a sua dupla dimensão meta-
mórfica e econômica. Se, sob a escravatura, África é o lugar privilegiado 
de extracção deste mineral, a plantação no Novo Mundo, pelo contrário, é 
o lugar da sua fundição, e a Europa, o lugar da sua conversão em moeda. 
(MBEMBE, 2014, p.78). 

Essa violência e violação epistêmica e física que gerou a escraviza-
ção e invenção do “outro” enquanto modelo irracional de humanidade, é/seria 
uma contradição eurocêntrica sobre a sua própria presunção de seres racionais 
e dotados de alma humana com permissão divina. Presunção essa, que deixou 
uma herança simbólica de inferiorizar; deslegitimar; invisibilizar; violência 
sistemática em várias vertentes sociais; racismo; preconceito e uma continua 
ação epistemícida ou ainda de simplesmente negar essas outras possibilida-
des. Essas questões todas, como coloca Coronil (2005), são ainda dotadas e 
seguidoras da teoria tácita da “pureza de sangue”.

Desse modo, como a Europa conseguiu subdesenvolver a África 
e a América Latina? Como a relação de terceiro mundo nasce e se mantem? 
Como os Estados Unidos da América executam suas artimanhas de poder? 
Quais os mecanismos usados? Esses questionamentos são direcionadores, e 
porque não dizer sularizadores34 de epistemes negadas, assim sendo, cabe a 
esse momento questionador e para esse escrito, não apenas a dimensão do 
simples questionar, porém, do complexo processo de tentarmos entender a 
dimensão do contexto sócio histórico em detrimento das reflexões científicas 
de um porvir próximo nos estudos da subalternidade. Esse presente trabalho 
tem como objetivo uma reflexão e também uma provocação acadêmica e so-
cial acerca da força exercida pelo epistemicídio até dias atuais. E através dos 
estudos Sul-Sul35 ter a possibilidade de “ouvir” outras verdades históricas.

METODOLOGIA

Após essa breve apresentação a respeito do que seria epistemicídio, 
e como os estudos decoloniais e a etnofilosofia tem auxiliado para ampliar a 
perspectiva de conhecimentos além do eurocentrismo, chegamos ao ponto de 
apresentar o percurso metodológico e intencional utilizado para a elaboração 
dessa escrita. A sua natureza é de ordem qualitativa, que de acordo com Bog-
man e Biklen (1994), é uma abordagem onde muitas vezes o processo inves-
tigativo é mais interessante para o pesquisador do que os resultados captados, 
os significados e suas subjetividades são de vital importância, e um constante 
34 O princípio do sularizador refletido nas propostas de Boaventura de Sousa Santos (2010) ao tratar de plura-
lidades de saberes na perspectiva de diversidade de formas de conhecimento e coexistências que confrontam o 
mundo, assim sendo, as epistemologias alternativas ou do Sul, é o encontro com a proposta de aprender com o 
Sul. Que não é de fato um Sul no aspecto apenas geográfico, mas um Sul geopolítico. 
35 Sul-Sul ou ainda do original Sur-Sur, é o título de programa de estudos referentes as epistemologias sulariza-
das, que por sua vez questionam o conhecimento norteador como única verdade científica de valor.



- 85 -

cuidado para que não haja um divórcio do contexto, afim de não deixar es-
capar o significado desejado. Para Gonçalves (2010), a pesquisa qualitativa 
configurasse com a preocupação, transparência, coerência e equilíbrio com 
a capacidade descritiva e interpretativa dos fatores estudados em busca da 
compreensão. 

É ainda, um fragmento/recorte do tipo análise documental, como 
parte de uma construção dissertativa de mestrado em educação de uma das 
autoras. Para Michaliszyn e Tomasi (2012), o levantamento bibliográfico ou 
ainda revisão de literatura, utilizado aqui, é do tipo leitura crítica, onde ocorre 
um diálogo entre o pensamento do autor e a ideias do leitor, ou seja, “ocorre 
a comparação entre as afirmações presentes no texto e os conhecimentos 
acumulados pelo leitor a partir da leitura de outros autores e obras” (2012). 
Nessas condições, o fator dimensional aos objetivos metodológicos aqui 
expressos, acredita dar conta de abordar as reflexões propostas.

 
DESENVOLVIMENTO

O Eurocentrismo como componente fundamental não apenas do 
epistemicídio, mas também da morte física e sagrada do “outro”, primeiro a 
conquista com a espada, depois com a cruz, essa por sua vez representava o 
papel da religião cristã para o processo de dominação. Ao que consta em Dus-
sel (1993), a Espanha que por volta de sete séculos foi uma das periferias do 
mundo muçulmano, ao final do século XV foi a primeira localidade da Europa 
a ter a experiência de formar/construir o “outro” como dominado, um fator 
que auxílio na dominação Asteca, foi devido os nativos interpretarem a che-
gada dos invasores como um sinal profético da vinda de seus próprios deuses, 
“onde um novo “deus” começou a ser idolatricamente adorado, exigindo víti-
mas para a sua violência, e continua exigindo-as em 1992”. Ao que podemos 
observar desse fragmento, o autor trata desse novo deus, no sentido de ser o 
capitalismo, que por sua vez é uma herança do mercantilismo exploratório, 
que matou, escravizou e violentou os povos, damos seguimento a essa afir-
mação expondo que, continua a fazê-lo até dias atuais, agora no sentido sim-
bólico e muitas vezes velado. A visão africanista trazida por Mbembe (2013), 
coloca que de fato seria importante e preciso que houvesse uma reparação ou 
restituição, pelo menos no sentido histórico e simbólico, pois a história deixou 
lacunas enormes e cicatrizes profundas no tocante de reverenciar e referenciar 
o lado contador dessa história, onde, ouve apenas um vencedor, uma verdade, 
um herói.

Devemos atentarmos ao perigo dessa história unilateral provocada 
na contemporaneidade, nos discursos e atos de excluir aquilo que não é heran-
ça invasora disfarçada de civilidade, e ainda de universalidade. E atentos mais 



- 86 -

ainda ao discurso do “ser diferente” não ficar na zona de controle destinada ao 
discurso da universalidade, pois aí há o perigo de não emergir adequadamente 
as sensibilidades como também ressignificações culturais dos fragmentos ge-
rados pelos epistemicídios e etnocídios. Há de se haver um certo zelo para que 
esse ser diferente não cair no discurso falacioso da espetacularização cultural, 
sendo assim preocupante, pois muitas vezes, esse ser diferente vem principal-
mente dos locais intensos e expressivos da exclusão social.

Duas visões e experiências trazidas em maior parte nesse traba-
lho nas percepções de Enrique Dussel e Achille Mbembe, de ser esse outro 
encoberto, invisibilizado, cujo tiveram suas ancestralidades de certo modo 
subordinadas, numa tentativa de apagar tudo aquilo considerado como dife-
rente, e que não atendesse aos interesses do colonizador, esse muitas vezes 
“pai” dessa atual sociedade excludente, pois ainda considera o fato de que, 
tudo ou todos que não seguirem as normas: Homem; branco; cristão; hetero-
normativo, continuam a serem invisibilizado; violado em suas formas físicas 
e morais; excluídos simbolicamente, de uma terra ou situação que não assume 
ser parte de conjunturas sociais que sofreram processos híbridos culturais, um 
“encontro” não tão receptivo, principalmente para os proprietários das terras e 
culturas receptores desse “encontro”.     

A colonização agora é neocolonização, e não é mais somente euro-
cêntrica nos patamares econômicos, porém, principalmente, a territorialidade 
de nosso novo colonizador, é Americana, mais precisamente, geopolitica-
mente e ainda no Norte, o império agora é norte-americano, tão devastador e 
opressor quanto o seu mestre o antigo centro, agora emoldurado e aplaudido 
como o “velho mundo” ou mais magnifico ainda, “o berço” das civilizações, 
da cultura ocidental, das revoluções, das artes. E muitas dessas falas históricas 
inclusive algumas são enormes falácias, até hoje são fortificadas e repetidas 
nos livros didáticos, esse constante encobrimento do outro, como podemos 
ver em Dussel (1993, 2005), Castro-Gómez (2005) e Quijano (2005, 2010), é 
fruto reverberante de uma produção de conhecimento feita a priori por Des-
cartes, Kant e Hegel, onde essa reflexão científica, dava conta dos interesses 
e necessidades cognitivas do universo e relações intersubjetivas de domínio, 
culminando assim uma relevância histórica e social de alguns conceitos biná-
rios como: “civilização, tradição, e modernidade, comunidade e sociedade, 
mito e ciência, infância e maturidade, pobreza e desenvolvimento” Gómez 
(2005), a grande questão pertinente ao qual em muito não percebemos, é que 
os dispositivos de poder e saber ainda nos são lançados com uma retórica dis-
cursão de disciplinamento e louvação aos atos de invasão e violação do outro, 
do seu sagrado, do seu mundo ancestral, onde o discurso colonizador ainda é 
forte e resistente aos séculos no sentido de colocar o perfil a ser seguido.



- 87 -

E esses fatores são reforçados segundo Mignolo (2005), devido a 
potencialidade que é desenvolvida no discurso da contemporaneidade, capaz 
de reavivar “a imagem que temos hoje da civilização ocidental é, por um 
lado, um longo processo de construção do “interior” desse imaginário, desde 
a transição do Mediterrâneo, como centro, à formação do circuito comercial 
do Atlântico”. Em paralelo a essa afirmação, temos em Quijano:

Aplicada de maneira específica à experiência histórica latino-americana, 
a perspectiva eurocêntrica de conhecimento opera como um espelho que 
distorce o que reflete. Quer dizer, a imagem que que encontramos nesse 
espelho não é de todo quimérica, já que possuímos tantos e tão importan-
tes traços históricos europeus em tantos aspectos, materiais e intersubjeti-
vos. Mas, ao mesmo tempo, somos tão profundamente distintos. Daí que 
quando olhamos nosso espelho eurocêntrico, a imagem que vemos seja 
necessariamente parcial e distorcida. Aqui a tragédia é que todos fomos 
conduzidos, sabendo ou não, querendo ou não, a ver e aceitar aquela ima-
gem como nossa e como pertencente unicamente a nós. Dessa maneira 
seguimos sendo o que não somos. E como resultado não podemos nunca 
identificar nossos verdadeiros problemas, muito menos resolvê-los, a não 
ser de maneira parcial e distorcida. (QUIJANO, 2005, p.118).

Passando principalmente por um fator imprescindível, a educa-
ção, a qual somos subordinados relevantemente a práticas que em nada ou 
em pouco se assemelham as culturas latinas, e em muitos casos tão pouco 
africanas. Essa outra face herança da colonização, nos invisibiliza e ainda nos 
mata simbolicamente, nos faz esquecer, quando, se quer, ressalta a dimensão 
intelectual dos nossos povos dizimados. Levando em muito, a um paralelo/
comparativo que segundo o mesmo autor Quijano (2005), emerge durante o 
século XVIII idealismos relativos ou direcionados ao progresso, que tendem a 
subalternizar aquilo que eles mesmos chamaram de: primitivo; pré-europeus; 
irracionais e míticos. Onde, em muito ou em quase tudo tiveram como foco, 
o alcance de “desenvolve-los” em busca da modernidade, o que bem sabemos 
e como já fora dito nesse estudo, as forças dominadoras que subalternizaram; 
mataram física e simbolicamente não apenas uma, mas diversas estruturas 
sociais de diversos povos.

Refletindo assim sobre esse processo, é cabível colocar e perceber 
o itinerário histórico que trata o processo de constituição das subjetividades 
do que seria um dos grandes marcos da era moderna, associado aos atos de 
encobrimento dos povos, que derivadamente receberam o nome de povos la-
tinos, ou ainda de território da América Latina, isso, subsequentemente ao 
“atrito” sociocultural iniciado por volta de 1492, potencializando a cada novo 
momento da invasão os procedimentos de inferioridade, dominação e con-
sequentemente o triste e repudiante fator da escravização do outro. O pen-
samento apresentado e proposto por Gonçalves e Bock (2009), compreende 
essa dimensão da subjetividade em torno do fator gerador da modernidade, 



- 88 -

com seus alcances e concepções histórico-culturais, desenvolvedora de nor-
mas articuladoras  de uma sistematização de poder e sobretudo de exclusão, e 
também, como sendo: “a subjetividade em seus elementos individuais, porque 
o indivíduo age sobre o mundo, relaciona-se com outros indivíduos, realiza, 
objetivamente, o que ele elaborou subjetivamente”. 

Para logo em seguida, “naturalmente” ocorrer e diretamente ser 
conduzido a uma espécie de hibridização em amplos sentidos, Canclini (2015), 
desenvolve a ideia de um porvir do passado, onde as acentuações de silêncios 
são um conjunto de subentendimentos gerados a partir de uma noção, ou ainda 
busca de uma afirmação de identidade, para uma coerência interna frente a 
aquilo que seria estranho. E como anuncia o mesmo:

[...] as únicas operações possíveis- preservá-lo, restaurá-lo, difundi-lo- são 
a base mais secreta da simulação social que nos mantém juntos. Frente à 
magnificência de uma pirâmide maia ou inca, de palácios coloniais, ce-
râmicas indígenas de três séculos atrás ou à obra de um pintor nacional 
reconhecido internacionalmente, não ocorre a quase ninguém pensar nas 
contradições sociais que expressam [...] os donos “naturais” da terra e da 
força de trabalho das outras classes- os que fixaram o alto valor de certos 
bens culturais: os centros históricos das grandes cidades, a música clássica, 
o saber humanístico. Incorporaram também alguns bens populares sob o 
nome de “folclore”, marca que indicava tanto suas diferenças com respeito 
à arte quanto a sutileza do olhar culto, capaz de reconhecer até nos objetos 
dos “outros” o valor do genericamente humano [...] preservar um lugar 
histórico e costumes é uma tarefa sem outro fim que o de guardar mode-
los estéticos e simbólicos. Sua conservação inalterada testemunharia que 
a essência desse passado glorioso sobrevive às mudanças. (CANCLINI, 
2015, p. 160-161). 

O que pode ser observado a essa ausência forte do passado dos po-
vos invisibilizado, é correspondente ao processo em dias atuais, de uma certa 
forma, e tendo o devido cuidado para não generalizar, do processo de domínio 
dos museus e acervos históricos, que monopoliza ainda o acesso à aquilo que 
ficou do extermínio dos povos, desse modo, esse monopólio, e acessos sociais 
a locais de saberes formais, em muito cria uma parede invisível as massas 
sociais herdeiras e descendentes do “outro”, gerando assim uma constante e 
por muito tempo repetido processo de não acesso a uma outra possibilidade 
histórica. Por mais que esses locais sejam em muito, de domínio elitista, cabe-
nos perceber que mesmo assim, há contextos de histórias imprescindíveis para 
um reconhecimento e uma recolocação, ainda que simbólica desse local do 
“outro” no passado e para uma maior conscientização do momento presente. 

Contudo, essa consciência levaria de algum modo a uma mudança 
na estrutura social e as elites, aparentemente detentoras de diplomas e ex-
cessos sociais de privilégios, como coloca Bourdieu (2015), sobre algumas 
estruturas de distinção, onde menciona a existência de grupos mantenedores 



- 89 -

e criadores de “princípios de seleção, de inclusão e exclusão” fortemente em-
basados por medidas discriminatórias e acumuladoras de uma inverdade no 
tocante a homogeneidades de acesso. Acontecimentos muitas vezes institu-
cionalizados como o citado acima, e ainda na perspectiva do mesmo autor, 
são uma conjuntura de uma: “operação institucionalizada, portanto consciente 
e organizada, de segregação e de descriminação”, baseada no critério de não 
recolocação de mulheres ou negros, garantindo assim que haja falhas na clas-
sificação.

Que terá duração e manutenção a longo prazo, pois ainda vivemos 
ao reflexo da exploração e valorização das culturas invasoras, posto que, até 
a educação nos foi imposta como doutrinação e adestramento, primeiramente 
corporal e posteriormente intelectual, numa tentativa de mecanismo habilido-
sos e harmoniosos disfarçados sobre o nome de qualificação do capital huma-
no, que nada mais é, em outras palavras, uma distorção ideológica e acima de 
tudo dotada de violência e violação simbólica. Atentas a fala de Gamarnikov 
(2012), onde coloca que não há uma redistribuição equilibrada no tocante as 
oportunidades educacionais, e que as mesmas servem a um padrão reprodu-
tor de uma geografia de exclusão e desigualdades, entre locais de educação 
bem-sucedidos e malsucedidos. E muitas vezes nos locais malsucedidos, que 
seria até dispensável colocar que são os locais de pobreza econômica, mas por 
questões de contextualização, é preciso ressaltar, a educação não é apresen-
tada como uma rede de fios e tramas que teria ligação direta com economia e 
tecnologia.

Deixando assim, a esses locais “malsucedidos” de educação, ape-
nas o aspecto de controle disciplinador e formação de mão de obra barata, em 
uma constante manutenção de hierarquias sociais, a serviço do novo formato 
neocolonial de dominação e exploração, que por vez, continua a negar a exis-
tência de outras formas de conhecimento e sistemas sociais. Mas, cabe-nos 
perceber que, essas mesmas formas de outros saberes embora invisibilizado 
são herdados por questão de resistência e até de insubmissão a padrões tidos 
como normatizadores das funções sociais. 

Em muito foram hibridizados, e como civilizações mestiças em 
meio a estruturas pós-coloniais, cabe repensar que essas civilizações outro-
ra em seus sistemas sociais tinha as suas religiosidades indistintas de suas 
vivências, e é preciso observar a fala de Mbembe (2013) quando coloca que 
os simbolismos ancestrais de resistência, foram bases de movimentos indisci-
plinares culturais opositivos ao fator cristão após a colonização, caberia aqui 
por motivos de contextualização apresentar em Bastide (1971), que o sincre-
tismo embora fosse um processo violento, mas de algum modo foi o que se 
tinha para reviver e celebrar o sagrado. A conquista espiritual, franciscanos na 
maior parte da América Latina, Jesuítas no Brasil, o continente africano con-



- 90 -

denado a condição de não humanos. Dois continentes, um episódio triste que 
parece não ter fim simbólico, a colonização. Em nome do Estado, da igreja e 
da ciência, te subordino, te invisibilizo, te animalizo, te mato.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

“Funcionando simultaneamente como categoria originária, material e 
fantasmagórica, a raça tem estado, no decorrer dos séculos precedentes, 
na origem de inúmeras catástrofes, e terá sido a causa de devastações físi-
cas inauditas e de incalculáveis crimes e carnificinas” MBEMBE

Eu mestiço, tu africano, ele nativo, nossos filhos explorados, vossa 
terra subdesenvolvida, eles primeiro mundo. De (des)velados a dizimados e 
ocultados, a morte real e simbólica de dois continentes, além do epistemicídio, 
doenças como: gripe e varíola; maus tratos no trabalho; alteração dos modos 
de vida, como também a desestruturação das formas culturais, ocasionaram a 
extinção de modos de vida e de quase todo um continente. E tendo como um 
dos princípios a universalidade para o início desse processo, e a observando 
em tempos atuais. 

Deixando ser perceptível esse uso ou atributo do conceito de uni-
versalidade, na contemporaneidade por Wallerstein (1996), chama essa es-
truturação que parte de uma ideia de universalidade com o nome de sistema
-mundo, onde as potencialidades são geradas a partir de fatores econômicos 
e tem forte reflexo nos processos educacionais e seus desempenhos frente ao 
processo de desenvolvimento e manutenção do mundo globalizado, e suas 
nações de nível central do poder econômico. Bourdieu (2012) traz essa di-
mensão do universal como uma problemática criada por e para as diretrizes 
de promoção dos interesses norte-americano. Diante dessa atual conjuntura 
herdada pela colonização, é relevante percebermos que o processo histórico 
ao qual fomos inseridos, e porque não dizer gerador de uma anulação do ou-
tro enquanto seres livres e insubordinado, fazendo assim, até dos processos 
educacionais padrões, mutiladores de heranças ancestrais como a oralidade e 
corporeidade e outros mais.

Nesse tocante à educação consideramos necessário à constante in-
sistência em tratar um panorama mais elucidado de suas relevâncias em am-
plos sentidos para os elementos do fazer social e ser social, e que por questões 
de forjamento histórico, são deixados de lado e na maioria dos casos não são 
sequer mencionados, revitalizando assim e legitimando a história autoforma-
da moderna/colonial, como sendo uma linha unilateral. Em fios finais para o 
fechamento da trama apresentada, o continente europeu em sua maioria, passa 
de marginalizado a opressor, de perseguido a perseguidor, nesse momento 
buscarmos refletir essa panorâmica da morte real ou simbólica, é como ela 



- 91 -

opera historicamente, é ponto não apenas de partida, mas de continuação ou 
ainda cruzamentos de encruzilhadas de outras verdades, outras etnias, outras 
epistemologias descanonizadas, subalternizadas.

REFERÊNCIAS

ARNOVE, Robert F. Análise de sistemas-mundo e educação comparada 
na era da globalização. In ROBERT, Cowen; ANDREAS, M. Kazamias; 
ULTERHALTER, Elaine. Educação comparada: panorama internacional e 
perspectivas. Vol.1. Brasília. Unesco, CAPES. 2012.

BASTIDE, Roger. As Religiões Africanas no Brasil. Biblioteca Pioneira de 
Ciências Sociais. 1971.

BOGDAN, Robert; BIKLEN, Sari. Investigação qualitativa em educação. 
Porto, Porto Editora, 1994.

BOURDIEU, Pierre. Escritos de educação. Maria Alice Nogueira e Afrânio 
Catani (Org.). 13. ed.- Petrópolis, RJ: Vozes, 2012.

______. A Distinção: crítica social do julgamento. 2. ed.- Porto Alegre, RS: 
Zouk, 2015.

CANCLINI, Néstor Garcia. Culturas Híbridas: Estratégias para entrar e sair 
da modernidade. 7. ed.- São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo. 
2015.

CASTRO-GÓMEZ, Santiago. Ciências sociais, Violência Epistêmica e o 
problema da “invenção do outro. In: LANDER, Edgardo (Org.). A colonia-
lidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais: perspectivas latino-ameri-
canas. Buenos Aires: Clacso, 2005. (Coleção Sur Sur).

CORONIL, Fernando. Natureza do pós-colonialismo: do eurocentrismo ao 
globocentrismo. In: LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais: perspectivas latino-americanas. Buenos Ai-
res: Clacso, 2005. (Coleção Sur Sur).

DUSSEL, Enrique. 1492: O Encobrimento do Outro: A origem do mito da 
modernidade: Conferências de Frankfurt- Petrópolis, RJ. Vozes. 1993.

______. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: LANDER, Edgardo 
(Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais: perspec-
tivas latino-americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. (Coleção Sur Sur).



- 92 -

______. Meditações anticartesianas sobre a origem do antidiscurso filosó-
fico da modernidade. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Ma-
ria Paula (Org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. p. 341-395.

GAMARNIKOV, Eva. Educação na sociedade em rede: reflexões críticas. 
In ROBERT, Cowen; ANDREAS, M. Kazamias; ULTERHALTER, Elaine. 
Educação comparada: panorama internacional e perspectivas. Vol.1. Brasí-
lia. Unesco, CAPES. 2012.

GONÇALVES, Teresa N. R. Investigar em Educação: Fundamentos e Di-
mensões da Investigação Qualitativa. In: Alves, Mariana Gaio; Azevedo, Nair 
Rios (Org.) Investigar em Educação: Desafios da Construção do Conheci-
mento e da Formação de Investigadores num campo Multi-Referenciado. Es-
trada Nacional. Várzea da Rainha Impressores. 2010.

GONÇALVES, Maria da Graça M.; BOCK, Ana Mercês Bahia. A dimensão 
subjetiva dos fenômenos sociais. In: GONÇALVES, Maria da Graça M.; 
BOCK, Ana Mercês Bahia. A dimensão Subjetiva da realidade: Uma leitura 
sócio-histórica. Cortez editora. São Paulo. 2009.

HOUNTONDJI, Paulin J. Conhecimento de África, conhecimento de afri-
canos: duas perspectivas sobre os estudos africanos. In: SANTOS, Boaven-
tura; MENESES, Maria Paula (Org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: 
Cortez, 2010.

LANDER, Edgardo. Ciências Sociais: saberes coloniais e eurocentrismo. 
In: LANDER, Edgardo (Org.) A colonialidade do saber: eurocentrismo e 
ciências sociais: perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. 
(Coleção Sur Sur).

MBEMBE, Achille. África Insubmissa: Cristianismo, poder e Estado na so-
ciedade pós-colonial. Edições Pedago, Lda. Colecção: Reler África. Portugal. 
2013.

_______. Crítica da Razão Negra. Antígona editores refractários. Tradução: 
Marta Lança. Portugal. 2014.

MENESES, Maria Paula G. Corpos de violência, linguagens de resistência: 
as complexas teias de conhecimentos no Moçambique contemporâneo. In: 
SANTOS, Boaventura de Sousa; Meneses, Maria Paula (Org.). Epistemolo-
gias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010.

MICHALISZYN, Mario Sergio. TOMASINI, Ricardo. Pesquisa: orientações 
e normas para elaboração de projetos, monografias e artigos científicos. 7. ed. 



- 93 -

Petrópolis, RJ. Vozes, 2012.

MIGNOLO, Walter D. A colonialidade de cabo a rabo: o hemisfério ociden-
tal no horizonte conceitual da modernidade. In: LANDER, Edgardo (org.). A 
colonialidade do saber. Eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas lati-
noamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América La-
tina. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber. Eurocentrismo 
e ciências sociais. Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 
2005

______. Colonialidade do poder e classificação social. In: SANTOS, Boa-
ventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (Org.). Epistemologias do Sul. 
São Paulo: Cortez, 2010.

RAMOSE, Mogobe B. Globalização e Ubuntu. In: SANTOS, Boaventura 
de Sousa; Meneses, Maria Paula (Org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: 
Cortez, 2010.

_______. Sobre a Legitimidade e o estudo da filosofia africana. Ensaios 
Filosóficos, Volume IV - outubro/2011 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (Org.). Epistemo-
logias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010.

VELOSO, Caetano. Índio. Álbum BICHO, Polygram. 1977. Acessado em 29 
de maio de 2017 https://www.letras.mus.br/caetano-veloso/44788/

WALLERSTEIN, I. La restructuración capitalista y el sistema-mundo. In: 
ELÍZAGA, R S. (Coord.) América Latina y el Caribe, perspectivas de su re-
construcción. México: Associación Latino Americana de Sociologia, 1996.



- 94 -



- 95 -

CAPÍTULO VI

INJÚRIA, PUNIÇÃO E MORTE DE LGBTs: 
BREVES NOTAS A PARTIR DA HISTÓRIA DA 

(HOMO)SEXUALIDADE36

Antoniel dos Santos Gomes Filho

INTRODUÇÃO

Este estudo/texto surge como um desdobramento da investigação 
intitulada: Experiências sociais e educacionais de travestis no Ceará: um es-
tudo comparado entre Juazeiro do Norte e Canindé37; desenvolvida junto ao 
Programa de Pós-graduação em Educação Brasileira da Universidade Federal 
do Ceará (UFC), na linha de História e Educação Comparada (LHEC), sob 
supervisão do Prof. Dr. Gisafran Nazareno Mota Jucá.

Noutros estudos apresentei discursões sobre as relações de sexo, 
gênero e sexualidade numa perspectiva mais conceitual envolvendo princi-
palmente os conhecimentos históricos, sociais, antropológicos e filosóficos; 
também voltei meus olhares para o âmbito escolar, visto que a investigação 
“guarda-chuva” inseriu-se no campo da educação, que de modo transdisci-
plinar também buscou compreender experiências nos espaços escolares, bem 
como (re)conhecer as possíveis experiências de violência sofrida por travestis 
cearenses (GOMES FILHO; MEDEIROS; JUCÁ, 2015; GOMES FILHO, A. 
S. et al.; GOMES FILHO; SANTOS, 2015; GOMES FILHO, 2016; GOMES 
FILHO; SANTOS; MAIA, 2017). 

Mesmo apresentando um corte sobre a população travestis (para a 
pesquisa empírica e/ou de campo) a discussão sobre a violência alarga-se e 
agrega as Lésbicas, Gays, Bissexuais, Transexuais e Transgêneros (LGBTs), 
uma vez que, os números que contabilizam as diversas violências sofridas 
por essa população no Brasil são alarmantes, como bem aponta o antropólogo 
Luiz Mott:

Hoje no Brasil, a cada 27 horas um gay, travesti, transexual ou lésbica é 
brutalmente assassinado, vítima da homofobia – ódio à homossexualidade. 
Nosso pais é campeão mundial nestes crimes: nas últimas três décadas, 

36  Partes do texto foram apresentadas na III Semana de Iniciação Científica da Faculdade Vale do Salgado 
(FVS) entre os dias 21 e 23 de Novembro de 2017.
37 Investigação financiada pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES, 2015-2017).



- 96 -

4.648 homicídios foram documentados. Metade dos assassinatos registra-
dos ao redor do mundo ocorre em nosso pais. Matam-se muitíssimo mais 
LGBTs no Brasil do que nos 78 países onde ser gay ainda é crime (MOTT, 
2015, s/p)38.

Não posso deixar de mencionar, que na preparação final desse estu-
do/texto (na semana da páscoa), dois casos de homofobia resultaram na morte 
de duas travestis em Fortaleza, capital do Estado do Ceará, e que tiveram 
grande repercussão na imprensa nacional e internacional no primeiro semestre 
de 2017. Os casos Dandara e Hérika Izidório. 

Dandara, tal como Jesus Cristo, passou por uma via crucis até mor-
rer, foi espancada e morta em via pública. Enquanto Jesus Cristo carregou 
sua cruz, Dandara, espancada, fraca e toda ensanguentada foi obrigada por 
seus algozes a subir num carro de mão enferrujado para ser levada até seu 
“calvário”. 

Se os algozes de Jesus Cristo zombaram e injuriavam dele, como 
relata o Evangelho segundo Mateus (27, 39-40): “Os que passavam o injuria-
vam, sacudiam a cabeça e diziam: ‘Tu, que destróis o templo e o reconstróis 
em três dias, salva-te a te mesmo! Se és o filho de Deus, desce da Cruz!’” 
(BÍBLIA, 2007, p. 1320), Dandara durante seu martírio também foi injuriada: 
“Sobe logo! A “mundiça’ tá de calcinha e tudo.”, diziam seus algozes enquan-
to deferiam golpes sobre seu corpo, e principalmente sobre sua cabeça (SE-
VERO, 2017). A violência contra Dandara foi filmada e divulgada nas redes 
sociais, causando grande repercussão nacional e internacional. 

Hérica Izidório também foi espancada, no dia 12 de Fevereiro de 
2017, na Avenida José Bastos quando voltava de uma festa de pré-carnaval, 
dando entrada no Instituto Doutor José Frota (IJF) (ARAÚJO, 207). Sua luta 
pela vida durou exatamente dois meses, pois na quarta-feira dia 12 de Abril 
de 2017, Hérica Izidório veio a falecer por conta de uma parada cardíaca, e do 
seu grave quadro de traumatismo craniano (G1-CE, 2017). 

Dandara e Hérica Izidório são duas, das 30 travestis, e dos 110 
casos de violências contra LGBTs no Brasil de acordo com dados do Grupo 
Gay da Bahia (GGB, 2017; HOMOFOBIA MATA, 2017), organização não-
governamental que desde a década de 1990 apresenta Relatórios dos Registros 
de Violência contra LGBTs no pais.

Apresentada a triste realidade que assola as pessoas e populações 
LGBTs do Brasil na contemporaneidade, acredito que seja pertinente e neces-
sário realizar um movimento no pensamento, para além das questões do tem-
po presente, em outras palavras: a violência contra LGBTs no Brasil, e mesmo 
no mundo ocidental tem suas raízes ligadas a processos históricos de continui-

38 Deve-se apontar que a contabilidade destes números estão ligados a dados hemerográficos disponibilizados 
nos mais diversos meios de comunicação. Assim, os mesmos números poderiam ser menores ou maiores caso 
o tratamento dos dados utilizassem outras categorias de análise. 



- 97 -

dades e rupturas, nos remetendo as sociedades greco-romanas, consideradas 
como “berço” da civilização ocidental, passando pelas formulações cristãs da 
Idade Média, ganhando novos contornos com o pensamento iluminista e seus 
ideais de liberdade-igualdade-fraternidade, sendo no século XIX-XX com o 
advento das ciências modernas ganhando novas configurações, principalmen-
te as de cunho criminológico e patológico. Deste modo, se aproximando de 
uma arqueologia, nos termos foucaultianos, tenho como objetivo nesse estu-
do/texto apontar momentos históricos onde a injuria, a punição e a morte de 
homossexuais foram presentes historicamente na sociedade ocidental. 

Ao leitor deste estudo/texto aponto que tenho a (cons)ciência de 
que tal empreendimento é por deverás arriscado, uma vez que não há espaço 
suficiente para realizar detalhamentos de ordem sociológica, cultural, antro-
pológica e política, que os períodos históricos (tomados aqui de modo didático
-organizativo) carecem, porém, como apontam Marco Aurélio Máximo Prado 
e Frederico Viana Machado (2012, p. 31) “[...] a análise histórica proporciona 
o espaço e as ferramentas para realizarmos um trânsito entre culturas de for-
ma comparativa, de modo que possamos visualizar nossos próprios hábitos e 
concepções por ângulos diferentes.”, desta forma, muito do que acontece na 
atualidade, poder ser melhor compreendido quando voltamos nossos olhares 
para o passado. Assim, a forma escolhida aqui para (re)ver e (re)pensar as 
continuidades e rupturas das violências (injuria, punição e morte) contra ho-
mossexuais historicamente, é apenas mais uma forma, dentre tantas outras 
que podem ser utilizadas por investigadores/as, para compreender a temática 
desenvolvida. Desse modo, reescrevo as palavras de Deleuze,

Escrever é um fluxo entre outros, sem nenhum privilégio em relação aos 
demais, e que entra em relações de corrente, contracorrente, de redemoi-
nhos com outros fluxos, fluxos de merda, de esperma, de fala, de ação, de 
erotismo, de dinheiro, de política, etc. (DELEUZE, 1992, p. 17).       

INJÚRIAS CONTRA AS PRÁTICAS HOMOERÓTICAS NAS 
SOCIEDADES GRECO-ROMANAS

É comum encontrar socialmente, em alguns grupos sociais 
mais conservadores, discursos que afirmam que a homossexualidade é um 
fenômeno que sempre existiu na sociedade (o que está correto), porém, mes-
mo existindo “desde que o mundo é mundo” não é algo correto e/ou comum 
da “natureza”. Para justificar tal enunciado, muitas vezes fazem menção as 
sociedades greco-romanas, porém tal comparação não é tão simples, uma vez 
que a organização social, bem como os valores morais destas sociedades se 
diferenciava largamente das sociedades ocidentais contemporâneas.



- 98 -

Como já mencionado na introdução deste estudo/texto, não terei 
espaço suficiente para desenvolver notas sobre a organização sócio-sexual das 
sociedades greco-romanas, neste sentido, os estudos de Michel Foucault em 
seus três volumes da História da Sexualidade (2014, 2014a, 2014b) e Paul 
Veyne em seu estudo intitulado: Sexo e poder em Roma (2008) são fontes que 
podem ser consultadas para compreender como se dava tal organização sócio-
sexual. Mas, a grosso modo, pode-se apontar que as relações homoeróticas39 
dos homens adultos considerados cidadãos fossem elas com outros homens, 
ou com mulheres e escravos seguiam as hierarquias sociais, tendo em vista 
a díade dominador-dominado, sendo que a penetração constituía o meio de  
materialização dessa díade visualizada pelos demais membros da polis grega, 
por isso, a atividade sexual constituía-se,

[...] en un gesto asimétrico - la penetración del cuerpo de una persona 
por el cuerpo (y, específicamente, por el falo) de otra -; el sexo efecti-
vamente dividía y distribuía a sus participantes en categorías distintas e 
inconmensurables (“penetrador” vs. “penetrado”), categorías que eran 
completamente congruentes con las categorías sociales de supraordinado 
y subordinado. La penetración fue tematizada como una dominación: la 
relación entre el partenaire sexual penetrador y el penetrado era del mis-
mo tipo de relación que se tenía entre una persona socialmente superior 
y otra inferior. Los roles sexuales penetrador y penetrado eran por ello 
necesariamente isomórficos con el estatus social del supraordinado y del 
subordinado; un adulto, ciudadano varón de Atenas, podía tener legítimas 
relaciones sexuales sólo con personas socialmente inferiores (no en edad 
sino en estatus social y político); los blancos apropiados de su deseo se-
xual incluían, específicamente, mujeres de cualquier edad, varones libres 
que habían traspasado la pubertad pero que aún no tenían edad para ser 
ciudadanos (los llamaré “muchachos”, para abreviar), tanto como extran-
jeros y esclavos de cualquier sexo (HALPERIN, 2000, p. 25-26).

Como pode ser visto, o contexto de “liberdade” sexual que era 
compartilhado por um pequeno grupo, o dos cidadãos gregos e romanos, não 
se dava de modo uno, pois havia aqueles cidadãos que livremente não tinham 
tais experiências, mantendo uma vida amorosa monogâmica, optando pela 
abstinência sexual, ou mesmo afrontando as normas estabelecidas para as 
relações homoeróticas, promovendo assim o casamento entre dois homens, 
seguindo os mesmo ritos realizados no casamento entre um homem e uma 
mulher (NAPHY, 2006; FOUCAULT, 2014a; POSSAMAI, 2010). 

39 A utilização do termo homoerótico e homoerotismo para denominar as práticas sexuais entre pessoas do 
mesmo sexo nas sociedades greco-romanas neste estudo/texto segue o olhar de Jurandi Freire Costa (1992, p. 
77), uma vez que esses termos em geral são utilizados para retratar as relações e práticas sexuais anteriores ao 
processo de patologização das relações entre pessoas do mesmo sexo, em especial pela psiquiatria no século 
XIX - ressaltando que o termo instaura um outro modo de pensar esse fenômeno, onde segundo o próprio 
autor o “[...] homossexualismo [ou homossexualidade] é uma configuração histórica particular das práticas 
homoeróticas [...]”. 



- 99 -

As relações homoeróticas era alvo de injurias por parte de mora-
listas do período. Paulo César Possamai (2010) ao analisar as obras de Marco 
Valério Marcial, nascido entre 31 e 41 d.C, e Juvenal, do qual pouco se sabe 
sobre sua biografia, aponta como esses dois moralistas romanos através dos 
seus epigramas condenavam algumas práticas homoeróticas, entre elas a pas-
sividade masculina, o casamento entre dois homens, a prática do cunilíngua e 
principalmente o que achavam o ápice da degradação sexual, o homoerotismo 
feminino e as mulheres que assumem um papel viril/masculino. 

Com relação ao casamento entre dois homens na Roma Antiga, 
poucos eram os cidadãos que ousavam fazê-lo, tendo estes certo prestígio 
social, sendo estes alvos de grandes críticas por parte dos moralistas, tal como 
no epigrama de Marcial e na sátira de Juvenal que se destinava ao homem que 
assumia o papel feminino:

O barbudo Calístrato se casou ontem com o robusto Afro, segundo os ritos 
que se costumam seguir quando uma virgem se casa. Precediam-lhe tochas 
acesas, um véu vermelho lhe cobria o rosto e não lhe faltaram, ó Talásio, 
deus dos matrimônios, os teus cantos. Também se fixou um dote. Não te 
parece suficiente, Roma? Ou acaso espera que Calístrato dê à luz? (MAR-
CIAL, Epigramas, XII, 42 apud POSSAMAI, 2010, p. 88).

É uma pena que essas pobres esposas [o homem que assumia o papel 
feminino] não possam parir e segurar o marido com os filhos! Felizmente 
a natureza não concede à vontade direitos sobre o corpo (JUVENAL, Sáti-
ras, II, 143-148 apud POSSAMAI, 2010, p. 88).

Se as críticas para os homens que assumiram um papel feminino já 
apresentavam um teor de desprezo social, pior ainda, era quando uma mulher 
buscava assumir os papéis de masculinidade e virilidade socialmente com-
partilhado entre os romanos, Marcial faz um epigrama sobre essas mulheres:

A tríbade Filenis enraba os garotinhos e, mais libidinosa que o um marido 
no seu ardor lúbrico, num só dia ela fode onze moças. [...] Embora faça 
tudo com libidinagem, não chupa um caralho, ayo que ela julga ser pouco 
viril, mas devora com frenesi as bocetas das moças. Que os deuses conser-
vem a tua inclinação, Filenis, tu que julgas coisa e homem chupar bocetas 
(MARCIAL, Epigramas, VII, 67 apud POSSAMAI, 2010, p. 91).

Como já foi ressaltado e como pode ser visualizado através do Epi-
grama de Marcial, acima citado, todo o conjunto de normas e os valores, e a 
moral sexual dos Romanos, estava voltada para o homem cidadão, sendo estas 
“[...] uma elaboração da conduta masculina feita do ponto de vista dos homens 
e para dar forma à sua conduta.” (FOUCAULT, 2014, p. 30), desse modo, uma 
mulher que toma para si o papel da masculinidade e virilidade torna-se uma 
“[...] ameaça à ordem estabelecida, na imagem de uma mulher que ousa tomar 



- 100 -

o lugar do homem, invertendo os papéis de dominador e do dominado que o 
gênero deveria indicar em uma sociedade patriarcal como a romana.” (IB).

A CONFISSÃO A COMUNIDADE COMO MEIO DE PUNIÇÃO 
NA IDADE MÉDIA

As transformações religiosas advindas do cristianismo nas socie-
dades greco-romanas ocorreram de modo paulatino, mesmo com a chamada 
“crise do século III” como discorre Marcos Silva da Cruz (2010). Michel Fou-
cault (2001, 2006, 2014, 2014a, 2014b) aponta que essa mudança e consolida-
ção das ideias de uma moral cristã perpassaram todo um conjunto de questões 
que envolviam as formas de governo de si e dos outros, no uso dos prazeres 
e principalmente nas formas de poder, lembrando que muitas dessas questões 
morais, que erroneamente são atribuídas ao cristianismo, já eram conhecidas 
dos Gregos e Romanos antes mesmo do século III. Por isso, o cristianismo não 
introduziu novas interdições sócio-sexuais, uma vez que, muitas dessas inter-
dições já circulavam na sociedade greco-romana, sendo privilégio de poucos 
homens cidadãos viver fora de tais convenções, de tal modo, o cristianismo in-
troduziu novas técnicas de moral sexual, ou seja, “[...] um conjunto de novos 
mecanismos de poder para inculcar esses novos imperativos morais [...] que 
haviam deixados de ser novos no momento em que o cristianismo penetrou no 
Império Romano e se tornou, muito rapidamente a religião do Estado.” (FOU-
CAULT, 2006, p. 65), a esse mecanismo, onde indivíduos exerciam um poder 
sobre os demais, Michel Foucault chamou de pastorado, ou seja:

[...] a existência dentro da sociedade de uma categoria de indivíduos total-
mente específicos e singulares, que não se definiam inteiramente por seu 
status, sua profissão nem por sua qualificação individual, intelectual ou 
moral, mas indivíduos que desempenhavam, na sociedade cristã, o papel 
de condutores, de pastores em relação aos outros indivíduos que são como 
suas ovelhas ou seu rebanho (IB.).

O poder pastoral introduzido nos primeiros séculos da era cristã, 
tomou formas diversificadas nos séculos posteriores, como pode ser visuali-
zado nos escritos do Curso do Collège de France (1974-1975) ministrado por 
Michel Foucault e publicado com o título: Os anormais (2001), sendo mais 
especificamente na aula de 19 de Fevereiro de 1975, que o filósofo apresen-
ta resultados nos resultados de sua pesquisa, o desenvolvimento da pastoral, 
posteriores ao século V, e, como está, tomou novos contornos diante do pastor 
e do indivíduo que já conheciam as técnicas de (01) interiorização, de (02) 
tomada de consciência e a técnica do (03) despertar de si para si mesmo, no 
que diz respeito ao seu corpo, suas fraquezas, seus pecados, sua sexualidade, 



- 101 -

enfim a sua carne (FOUCAULT, 2006). Juntamente a essas técnicas junta-se 
a prática do pastor, na figura do Bispo e do Padre, que são responsáveis por 
conhecer cada indivíduo, sendo que para tal, o indivíduo deve revelar-se atra-
vés da confissão, pois, só assim o pastor pode guiá-lo a salvação, e deve-se 
confessar tudo, como já foi explanado.

Michel Foucault levanta a hipótese de que a sexualidade na Idade 
Média não seria silenciada. De modo geral, em Michel Foucault não temos 
a ideia de uma sexualidade silenciada, escondida, trancada. Ao contrário, os 
anúncios da sexualidade sempre estiveram presentes nas sociedades ociden-
tais, mesmo que em alguns momentos históricos, em especial o século XVII 
no período de formação da sociedade capitalista tenha ocorrido uma censura, 
uma “regra de silenciar” a sexualidade, ainda assim, postulou-se na sociedade 
meios de dizer o que é a sexualidade individual, o que se passa no interior de 
cada individuo. 

De acordo com o filósofo, na Idade Média o pastorado toma novas 
formas, pois o Padre é responsável por escutar a confissão sacramental. Des-
tarte, em sua gênese o pastor toma de conta de suas ovelhas, posteriormente a 
ovelha vem até o pastor, já com uma obrigação, e sua confissão resulta numa 
penitência, que mais parece uma jurisdição, e agora apresenta-se de forma 
simbólica, pois, a vergonha e a humilhação proporcionada pela confissão dos 
pecados, seja ao padre ou a pessoas que cercam o pecador é meio para redi-
mir-se da culpa, sendo que nesse momentos os leigos adentram nessa sistemá-
tica da enunciação, ampliando para mais indivíduos as ideias de vergonha e 
humilhação pública por conta dos pecados, bem como as ideias de julgamento 
daqueles pecadores que anunciam seus pecados a comunidade. Na segunda 
metade da Idade Média, a partir do século XII a confissão obrigatória torna-se 
regular, assim, o fiel leigo deve se confessar pelo menos uma vez no ano, sob 
uma perspectiva de continuidade, ou seja, os pecados que devem ser ditos são 
aqueles posteriores a última confissão. Neste momento também apresenta-se 
a totalização dos enunciados no momento da confissão, chegando a exausti-
vidade.

Não bastará dizer o pecado no movimento em que foi cometido, e por 
acha-lo particularmente grave. Vai ser preciso enunciar todos os pecados, 
não apenas os graves, mas também os que são menos graves. Porque será 
papel do padre distinguir o que é venial do que é mortal; cabe ao padre 
manipular essas sutilíssima distinção que os teólogos fazem entre pecado 
venial e pecado mortal, que, como vocês sabem podem transformar um no 
outro, conforme as circunstâncias, conforme o tempo da regularidade, de 
continuidade, de exaustividade (ID, p. 220-221).

Nesse momento os fieis “adotam” um padre para realizar suas con-
fissões, assim o padre não mais será aquele que esporadicamente verá o fiel, 



- 102 -

mais entrará em contato direto com este individuo, e saberá tudo sobre ele, 
tendo em suas mãos o poder de questionar, perguntar, relembrar o seu fiel tudo 
que fez. Ou seja, através do que Michel Foucault denomina: técnica de exame 
da consciência, o padre pode realizar um exame – bem como os médicos – do 
seu fiel, e assim a partir do século XII-XIII o padre não mais recorrerá às 
penitencias tarifadas, mais vai ter o poder de dizer qual é a penitência para o 
seu fiel pecador. Nesse novo movimento, há a centralidade na figura do padre, 
ou seja, só este é capaz de ouvir os pecados, e, como representante de Deus, 
pode perdoá-los, por isso a penitência torna-se um sacramento, sendo o padre 
responsável pela absolvição dos pecados. 

AS CIÊNCIAS MODERNAS E A PATOLOGIZAÇÃO DAS 
HOMOSSEXUALIDADES

O corpo até o século XVIII era considerado como isomórfico, ou 
seja, possuía apenas o sexo masculino, sendo que o homem seria o perfeito 
desenvolvimento da natureza e a mulher menos perfeita, assim essa ideia re-
verbera-se para o campo social. 

Não se pode esquecer, o iluminismo rompe com o teocentrismo, 
e em seu lugar coloca o antropocentrismo, que vai ser fundamental para os 
estudos em anatomia, já que, quando vigoravam as visões teocêntricas em 
períodos anteriores o corpo era considerado como sagrado, algo divino, que 
não podia ser tocado, mesmo após a morte.

El sexo tal como lo conocemos fue inventado en el siglo XVIII. Los órganos 
de la reproducción pasaron a ser lugares paradigmáticos que manifesta-
ban la jerarquia, ressonante en todo el cosmos, por ser el fundamento de la 
diferencia inconmensurable.” (LAQUEUR, 1990, p. 258). 

Tal como aponta Thomas Laqueur, a mudança de paradigma corpo-
ral de único sexo, inicia sua modificação ainda no século XVIII e consolida-se 
no século XIX, esse processo se dá por conta dos estudos da medicina no cam-
po da anatomia, e também por conta das mudanças no campo social e cultural.

No século XIX, com o dimorfismo (LAQUEUR, 1990) vai-se pro-
duzir um pensamento dualista como bem aponta Anne Fausto-Sterlling (2006) 
que atravessa todo o século XX e perdura até os dias atuais. Como pode ser 
percebido, entre os/as teóricos/as que se debruçam sobre o período, percebe-
se que a pergunta, a grosso modo, que vai nortear os estudos no campo da 
medicina, da biologia, do direito, e mesmo da educação, vai ser: “Qual é o 
verdadeiro sexo do indivíduo?”. Porém, esse sexo vai ter como referência 
não mais o social e as formas de diferenciação convencionadas, o verdadeiro 



- 103 -

sexo, nos termos foucaultianos, vai ter como referencia, os órgãos genitais, ou 
seja, o pênis definirá o masculino, e a vagina definirá o feminino, sendo que 
os olhares biológicos, médicos, psiquiatras, psicólogos, e educacionais em 
relação aos hermafroditas estavam voltados para buscar o sexo que prevale-
ce, para que possa haver uma correção, e diante desta correção a inserção do 
individuo na sociedade. 

No século XIX a ciência vai ter um status discursivo de verdade, 
sendo a medicina, a ciência que vai ter o poder de dizer qual é o verdadeiro 
homem e qual a verdadeira mulher, sendo o médico a figura responsável pela 
mediação dos postulados científicos para o sexo, no cotidiano, já que, uma 
nova ordem social vinha a se consolidar neste século, inclusive as formu-
lações do que Foucault chamou de biopoder, ou seja, “[...] a capacidade do 
soberano de não mais causar a morte, mas a de gerenciar e garantir a vida.” 
(LEITE JÚNIOR, 2008, p. 56).

É neste gerenciamento da vida que as,

[...] identidades serão construídas, ideias e comportamentos serão natu-
ralizados e/ou patologizados, desejos serão cientificamente classificados 
e politicamente hierarquizados, e a busca pelo “verdadeiro sexo” terá um 
lugar de destaque na formação desta nova maneira de pensar, lidar, sen-
tir, organizar, vivenciar ou mesmo discutir o sexo: a chamada sexualidade 
(ID., p. 57).

O modelo do dimorfismo sexual acompanha as formulações cien-
tificas da época, que tratavam da universalização do discurso, ou seja, a pro-
dução discursiva da ciência sexual é universal, sendo assim “[...] capaz de 
regular os papéis e comportamentos sexuais, ocultando seu comprometimento 
ideológico com os valores morais de uma classe dominante.” (PRADO; MA-
CHADO, 2012, p. 37). 

É nesta mescla, entre a produção científica em conexão com a 
realidade social, e da produção científica para a própria ciência, que vai se 
criar e legitimar um modo discursivo de sexualidade normal, ou seja, o hetero-
sexual.  

Assim, esses discursos estavam autorizados a proferir crenças como se 
fossem verdades, uma vez que a noção de verdade na ciência moderna se 
autoriza a totalizar determinados aspectos da realidade, de modo que as 
experiências que se afastem ou neguem suas premissas são desqualificadas 
ou invalidadas. A distinção regulatória que se estabeleceu entre heterosse-
xuais e homossexuais se erigiu colocando a heterossexualidade burguesa 
como “natural”, como única experiência identitária capaz de expressar o 
desejo humano de forma saudável e correta (PRADO; MACHADO, 2012, 
p. 37-38).



- 104 -

O intersexuais também adentram nesse rol heterossexual, já que 
após a determinação do “verdadeiro sexo” pelos médicos, o indivíduo teria 
que seguir essa regulação que ligaria, seu sexo biológico, fundado nos seus 
órgãos reprodutores, a uma identidade socialmente correspondente aceita para 
esse órgão, bem como a prática sexual que esse órgão desempenharia no inter-
curso das relações sexuais, vemos o que poderia se denominar de: gênese da 
inteligibilidade contemporânea da sexualidade. 

Portanto observa-se que não há uma voz que se sobressai no sé-
culo XIX em relação à sexualidade, seja ela emanada da ciência, da política, 
da sociedade, etc., temos o contrario disto, dito de outra forma, tem-se uma 
polifonia da sexualidade, e seus diversos desdobramentos, que vão contribuir 
para uma noção de sexualidade patológica, ou seja, as formas de sexualidade 
que se afastam da heterossexualidade enquadram-se no campo da anomalia, 
da patologia, sendo necessário processos de correção, seja este no campo da 
medicina ou das ciência psi (psicologia, psiquiatria e psicanalise), ou mesmo 
no campo direito ou da educação.

Jeffrey Weeks (2000) aponta que a invenção e institucionalização 
social da heterossexualidade, tal como a conhecemos na atualidade, é paralela 
a invenção da homossexualidade. Outro ponto destacado pelo autor, é que, 
o que denominamos de polifonia da sexualidade, em fins do século XIX vai 
se consolidar como uma disciplina especifica sobre o sexo e a sexualidade, 
temos assim a sexologia, que vai observar os fenômenos da sexualidade como 
naturais, como diz Richard von Krafft-Ebing (1931, p. 1 apud WEEKS, 2000, 
p. 25), o pioneiro no campo da sexologia, que descreveu o sexo como um 
“[...] instinto natural [...] com uma força e energia absolutamente avassala-
doras, exige satisfação.”, deste modo, Jeffrey Weeks (IB.) aponta que nestas 
formulações “[...] há uma ênfase no sexo como um “instinto”, expressando as 
necessidades fundamentais do corpo. Isso reflete uma preocupação pós-darwi-
niana do final do século XIX, em explicar os fenômenos humanos em termos 
de forças identificáveis, internas biológicas.”. 

Em fins do século XIX vai se observar uma notória preocupação ta-
xonômica daqueles considerados anormais, em especial no campo da sexualida-
de e das praticas sexuais, assim terminologias são criadas para dar conta de uma 
universalidade sexual, principalmente no que diz respeito às praticas sexuais, 
que não envolvam homem e mulher e que não sejam para fins de procriação e 
inseridas em determinados padrões morais “normais”. Assim é nessa polifonia 
da sexualidade, que se inicia no século XIX, e abarca os discursos médicos cien-
tíficos, os discursos moralistas vitorianos (mesmo repletos de hipocrisia) que as 
denominações heterossexual e homossexual vão adentrar no eu dos indivíduos, 
sendo a heterossexualidade institucionalizada como boa, normal, saudável, e a 
homossexualidade como seu oposto, mau, anormal, patológica/doente.



- 105 -

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Pensar a injúria, a punição e a morte de homossexuais e/ou LGBTs 
na contemporaneidade é realizar um processo reflexivo sobre as conjunturas 
que atravessam o tempo presente e suas singularidades, tais como as relações 
de classe social e etnia, que se configuram como marcadores da diferença 
social que se interseccionam com a sexualidade, e que tem no campo prático 
uma materialização diferenciada em relação aos corpos.

O retorno a momentos históricos como sugestionei nos três mo-
mentos do texto, nos lembram, que historicamente as homossexualidades es-
tão alocadas nas diferentes sociedades e sob diversos contornos sociais, assim 
na Grécia e Roma Antiga as relações homossexuais estavam “protegidas” 
dentro de uma determinada estrutura social, onde alguns homens poderiam 
ter acesso a este tipo de relação institucionalizada, o que não significa que nas 
outras relações sociais não houve homens que amassem outros homens, mu-
lheres que não amassem outras mulheres. Vale destacar a organização social 
das práticas homossexuais e suas confluências com as relações sociais mais 
amplas, ou seja, o cidadão deve manter seu status numa hierarquia social – 
sua posição é a atividade e/ou penetração, enquanto que os outros devem está 
numa passividade, mantendo assim a ordem social. Escapar destas regras so-
ciais colocava o cidadão a mercê de injurias sociais, como foi apresentado na 
primeira parte do texto. Assim, manter dentro de determinadas regras sociais 
que se dirigem as práticas sexuais, é uma forma de manutenção de um status 
de cidadão nas sociedades greco-romanas.

Os processos punitivos destinados aos homossexuais apresentaram-
se, e ainda continuam se apresentando de modos diversificados, desde o inicio 
do cristianismo, passando pela Idade Média e até os dias atuais, é perceptível 
que os discursos religiosos de matriz judaico-cristão, mais especificamente a 
Igreja Católica Apostólica Romana, não inserem as pessoas homossexuais, 
mesmo após os ensinamentos de Jesus Cristo que pregava o amor ao próximo, 
como a si mesmo, independente de qualquer coisa. 

Como pode ser visualizado a prática da confissão em muitos mo-
mentos tornou-se meio de punição para o “pecador” que deveria publicamente 
explanar sua culpa. Esse mesmo modo de punição pode ser visualizado nou-
tros períodos históricos, e com outros/as atores/as da história, em especial as 
mulheres, queimadas nas fogueiras da inquisição.

Com o avanço da ciência e os tempos modernos, outras vozes en-
tram em cena, a religião católica continua, e vê emergir outras instituições que 
produzem saberes que estão na ordem da razão, na ordem do logos, e não mais 
pautados numa divindade que comanda a tudo e a todos. O Estado vai pensar 
num modo de controle dos corpos, afinal é necessário que estes corpos estejam 



- 106 -

dentro de uma ordenação mínima de controle, assim controlar o dual é mais 
fácil que o múltiplo. Pensar e governar um Estado formado por HOMENS 
e MULHERES, que ocupam seus espaços sociais, dentro um funcionalismo 
prescritivo, é por deveras mais fácil do que pensar e governar um Estado onde 
as duas unidades, que são obras do criador, se fundem e se misturam.

O pensamento dualista inscrito a partir do momento em que os 
corpos foram pensados como dismorficos até hoje paira sobre a sociedade 
ocidental, inclusive no Brasil quando observamos os diversos crimes contra 
homossexuais, principalmente em relação às populações Travestis, Transe-
xuais e Transgêneros, que na grande maioria das vezes não tem reconhecido 
seu modo de vida, sua identidade de gênero, sendo tomado como centro de 
reconhecimento oficial suas genitálias.

Além deste processo de ordem Estatal é necessário pensar que os 
discursos bio-médico-psi que surgiram mais enfaticamente a partir do século 
XIX e se desenvolveu por diversas correntes, sejam as mais conservadoras 
(imbuídas de pensamentos religiosos) até as mais liberais, contribuíram para 
a formulação de uma sexualidade natural, ou seja: uma heterossexualidade. 
As homossexualidades foram alocadas na ordem do desnatural, na ordem do 
anormal, do patológico. 

A busca pelo verdadeiro sexo, centrado nas genitálias por parte dos 
discursos bio-médico-psi, se mesclam com os discursos religiosos anterior-
mente apresentados, e com uma formulação moral já vista nas sociedades gre-
co-romanas (trans)formadas no início do cristianismo com o poder pastoral. 
A todas estas vozes elencadas de modo suscito neste estudo/texto, bem como 
as vozes que se propõem na contemporaneidade falar algo sobre as sexualida-
des, aqui denominamos de polifonia da sexualidade, ou seja, o falar sobre a 
sexualidade não é algo linear, que tem um único fazer histórico, é pensar nas 
mais diversas conexões de tempo e espaço, de continuidades e rupturas em 
torno da sexualidade.

Portanto, pensar a injúria, a punição e a morte de homossexuais na 
contemporaneidade é adentrar nestes movimentos polifônicos, que tem suas 
origens em diversos pontos, e suas ondas ressonantes se cruzam, se sobre-
põem e se (trans)formam, deixando assim os investigadores/as dentro de infi-
nitas possibilidades para pensar e refletir sobre esta tal sexualidade, tão barata 
a uns, e tão caras a outros.  

REFERÊNCIAS

ARAÚJO, A. Travesti é espancada na avenida José Bastos. In: In: Jornal O 
Povo Online. 2017. Disponível em: < http://mobile.opovo.com.br/noticias/
fortaleza/2017/02/travesti-e-espancada-na-avenida-jose-bastos.html>. Aces-



- 107 -

so em: 17 Mar. 2017.

BÍBLIA. Português. Bíblia Sagrada: edição pastoral-catequética. 69. ed. Edi-
tora Ave-Maria, 2007.

COSTA, J. F. A inocência e o vício: estudos sobre o homoerotismo. Rio de 
Janeiro: Relume-Dumará, 1992.

CRUZ, M. S. RELIGIOSIDADE TARDO ANTIGA E A CRISTIANIZAÇÃO 
DO IMPÉRIO ROMANO. In: Revista Territórios e Fronteiras, v. 3, n. 2, jul/
dez, 2010. Disponível em: <https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codi-
go=4807388>. Acesso em: 23 Nov. 2016.

FOUCAULT, M. Ética, sexualidade, política. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2006. (Ditos e escritos; V).

FOUCAULT, M. História da sexualidade 1: A vontade de saber. São Paulo: 
Paz e Terra, 2014.

FOUCAULT, M. História da sexualidade 2: O uso dos prazeres. São Paulo: 
Paz e Terra, 2014a.

FOUCAULT, M. História da sexualidade 3: O cuidado de si. São Paulo: Paz 
e Terra, 2014b.

FOUCAULT, M. Os anormais: curso no Collège de France (1974-1975). São 
Paulo: Martins Fontes, 2001.

G1-CE. Travesti espancada em Fortaleza morre após dois meses em hospital. 
G1-CE. 2017. Disponível em: < https://www.google.com.br/amp/g1.globo.
com/google/amp/g1.globo.com/ceara/noticia/travesti-espancada-em-fortale-
za-morre-apos-dois-meses-em-hospital.ghtml>. Acesso em: 13 Abr. 2017.

GOMES FILHO, A. S. et al. “MENINAS PARA UM LADO, MENINOS 
PARA O OUTRO”: QUESTÕES DE GÊNERO E SEXUALIDADE NA ES-
COLA. In: Anais do XV Encontro de Pós-graduação e Pesquisa da Uni-
versidade de Fortaleza-UNIFOR. Fortaleza: UNIFOR, 2015. Disponível 
em: < http://uol.unifor.br/oul/conteudosite/?cdConteudo=6131026>. Acesso 
em: 10 Mar. 2017.

GOMES FILHO, A. S. Violência, Homofobia e Educação. In: Anais do XV 
CONGRESSO DE HISTÓRIA DA EDUCAÇÃO DO CEARÁ: Histórias 
das Ideias Pedagógicas e das Ciências: uma circulação de longa duração por 
continentes e oceanos.  Fortaleza: UFC, 2016. Disponível em: < https://lhecu-



- 108 -

fc.files.wordpress.com/2016/11/anais-chec-2016-r.pdf >. Acesso em: 10 Mar. 
2017.

GOMES FILHO, A. S.; MEDEIROS, J. L.; JUCÁ, G. N. M. EDUCAÇÃO, 
CORPOS E TRAVESTILIDADES: PELOS (DES)CAMINHOS DA NOR-
MA SOCIAL. In: SILVA, M. F.; ARAÚJO, O. H. (Orgs.). A educação sob a 
ótica da transdisciplinaridade. João Pessoa: Ideia, 2015.

GOMES FILHO, A. S.; SANTOS, C. E. História da Educação e Teoria Queer: 
Diálogos possíveis no processo de ensino-aprendizagem. In: Revista do Lhis-
te, v. 2., n. 3. jul/dez. 2015. Disponível em: <https://www.google.com.br/?-
gws_rd=cr&ei=6PDwWMi_B4XCwAThuLOgDw#>. Acesso em: 15 Mar. 
2017.

GOMES FILHO, A. S.; SANTOS, C. E.; SILVA, L. M. Sexo, Gênero, Sexua-
lidade: Via(da)gens em Conceitos. In: Id on Line Revista Multidisciplinar 
e de Psicologia, v.10, n.33, p. 20-36. Disponível em: < https://idonline.emnu-
vens.com.br/id/article/view/629>. Acesso em: 14 Mar. 2017.

GRUPO GAY DA BAHIA (GGB). Disponível em: < http://www.ggb.org.
br/>. Acesso em: 10 Abr. 2017.

HALPERIN, D. ¿Hay una historia de la sexualidad? In: GIORDANO, R.; 
GRAHAM, G. (Orgs.). Grafías de Eros. Buenos Aires: Ediciones de la école 
lacanienne de psychanalyse - Edelp, 2000.

HOMOFOBIA MATA. Disponível em: < https://homofobiamata.wordpress.
com/>. Acesso em: 10 Abr. 2017.

MOTT, L. AINDA A BARBÁRIE. In: Revista de História da Biblioteca 
Nacional, 2015.

NANPHY, W. BORN TO BE GAY: HISTÓRIA DA HOMOSSEXUALI-
DADE. Lisboa, Portugal: Edições 70, 2006.

POSSAMAI, P. C. Sexo e poder na Roma Antiga: o homoerotismo nas obras 
de Marcial e Juvenal. In: Bagoas, v. 4, n. 5, p. 79-94, 2010. Disponível em: 
<https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2313>. Acesso em: 17 Set. 
2016.

PRADO, M. A. M.; MACHADO, F. V. Preconceito contra homossexualida-
des: a hierarquia da invisibilidade. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2012.

SEVERO, L. Travesti é espancada até a morte no Bom Jardim. In: Jornal O 



- 109 -

Povo Online. 2017. Disponível em: < http://mobile.opovo.com.br/noticias/
fortaleza/2017/03/travesti-e-espancada-ate-a-morte-no-bom-jardim.html >. 
Acesso em: 15 Mar. 2017. 

VEYNE, P. Sexo e poder em Roma. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2008.

LAQUEUR, T. La construción del sexo: Cuerpo y género desde los griegos 
hasta Freud. Ediciones Cátedra, Universidad de Valência / Istituo de la Mu-
jer. Madrid, 1990. (Coleción Feminismos).

FAUSTO-STERLING, A. Cuerpos sexuados: la política de género y la cons-
trucción de la sexualidad. Barcelona-EP: Melusina, 2006.

PRADO, M. A. M.; MACHADO, F. V. Preconceito contra homossexualida-
des: a hierarquia da invisibilidade. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2012.

LEITE JÚNIOR, J. “NOSSOS CORPOS TAMBÉM MUDAM”: SEXO, 
GÊNERO EA INVENÇÃO DAS CATEGORIAS “TRAVESTI” E “TRAN-
SEXUAL” NO DISCURSO CIENTÍFICO. Tese (Doutorado em Ciências So-
ciais) – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2008.



- 110 -



- 111 -

CAPÍTULO VII

REFLEXÕES EM TORNO DA RELAÇÃO ENTRE 
AIDS, SUICÍDIO E VIDA NA OBRA DE FICÇÃO 

DE HERBERT DANIEL
Antonio Carlos Borges Martins

INTRODUÇÃO

Este artigo compõe parte da pesquisa realizada em nossa disserta-
ção de mestrado intitulada Aids, vida e morte no romance Alegres e irres-
ponsáveis abacaxis americanos, de Herbert Daniel (2009). Nosso trabalho 
se insere nas discussões da literatura brasileira contemporânea, com o princi-
pal objetivo de analisar as relações entre aids (síndrome da imunodeficiência 
adquirida), suicídio e vida no romance supramencionado.

Provocaram tal análise principalmente duas questões: 1 - Como o 
texto de ficção em estudo desenvolve esta problemática na década de 1980? 
Vale lembrar que se trata dos anos do advento da epidemia da aids, período 
em que acontece a história narrada e também em que o romance é publicado 
(1987);  2 – De que maneira a obra foco da pesquisa representa a epidemia da 
aids e o enorme impacto provocado em nossa sociedade?

A investigação está ancorada na teoria psicanalítica freudiana, 
numa interlocução com temas filosóficos, em especial com o tema do suicídio. 
A análise realizada firma-se também na leitura da crítica literária.

Existem hoje no Brasil e no mundo inúmeras publicações relacio-
nadas ao tema da aids.  A cada dia elas se tornam mais frequentes abrangendo 
as várias áreas do conhecimento. Pesquisas biomédicas, pedagógicas, psico-
lógicas, psicanalíticas, com enfoques sociológicos ou antropológicos, dentre 
outras, contracenam com textos literários – romances, contos, crônicas, me-
mórias, testemunhos, peças de teatro -, além de textos fílmicos, mostras de 
arte, designer e humor cujo tema é a aids ou onde ela aparece como um dentre 
outros temas. No entanto, temos poucas informações de estudos, dentro ou 
fora da literatura, cujo tema seja a relação aids e suicídio.  

Deste modo, permanece desde a década de 1980, a relevância de 
investigações que buscam refletir sobre os discursos literários que tratam da 
relação aids, suicídio e vida, inclusive aqueles que emergem do texto de ficção 
aqui analisado, um dos primeiros romances brasileiros a inscrever tal síndro-
me como tema do enredo.   



- 112 -

 A obra de ficção por nós pesquisada, explora o advento da epide-
mia da aids fazendo emergir na narrativa diversos temas que, na realidade bra-
sileira   daqueles   dias   representavam   novos   e   antigos   problemas.   Nele, 
encontram-se questões do tipo:  convivência, direitos humanos, ética, edu-
cação, etnia, identidade cultural, política, pobreza, marginalização, processo 
de inclusão social, sexualidade e homossexualidade, homofobia e aidsfobia, 
relações de gênero, arte, censura, saúde/doença, direitos reprodutivos, aborto, 
morte, suicídio, ecologia, adolescência, vida adulta, terceira idade e senilida-
de, violência, drogas, campo religioso brasileiro, subjetividade, dentre outros.

A narrativa apresenta um grande número de personagens não con-
taminados pelo vírus da imunodeficiência humana (HIV) mas pela proble-
mática da aids. Ali são contempladas personagens de ambos os sexos, faixas 
etárias, etnias e atuações profissionais diversas, destacando a coletividade em 
suas variadas cores, com seus valores morais e éticos, ideologias etc.

Nos fatos narrados, por vezes, surpresas bem humoradas, quase 
sempre exposição de pânico e atos obsessivos, frutos de preconceitos antigos, 
medos recentes e prognósticos sombrios. Outras vezes, o foco é a convivência 
entre vizinhos e são salientados monótonos diálogos ou mesmo acirradas dis-
cussões provocadas pelas problemáticas da aids. Alegrias, tristezas, solidão, 
mágoas, amores, esperanças e sonhos funcionam no enredo como marcado-
res dos vínculos e dos afastamentos na relação sujeito-comunidade.

A cidade, primeira morada da epidemia, espaço onde aids, vida e 
morte aparecem como questão através de imagens socialmente estereotipadas, 
grupos estigmatizados  (homossexuais  e  usuários  de  drogas)  e  de  contrain-
formações geradas não apenas pela epidemia fruto da ação e multiplicação 
do vírus biológico, mas como bem afirmou Herbert Daniel (1989), por outra, 
daquela vinda da contaminação pelo vírus ideológico, capaz de promover o 
pânico na comunidade e condenar à morte, pessoas infectadas pelo HIV.

O cenário de quase toda a narrativa é assim composto: uma vila por 
trás de um casarão bem próximo de uma favela. No casarão reside uma senho-
ra viúva portuguesa com seus familiares. Na vila, uma diversidade enorme de 
moradores. Nela e no casarão a vida segue seu   curso normal comportando 
acontecimentos que evidenciam amores, vícios, convivência, virtudes, cordia-
lidade, diálogo e solidariedade percebida, por exemplo, na dedicação de uma 
personagem ao cuidar de um doente ou na atuação de um grupo, buscando 
aliviar as dores da perda de uma viúva, no velório de seu marido, ou ainda, 
na disposição desse mesmo grupo em aprender com a vida, inclusive em seu 
derradeiro instante, a morte.

Escrever sobre o HIV, a síndrome, a epidemia, a vida e a morte, 
tendo ou não o vírus da aids no organismo, é compreender que:



- 113 -

Fenômenos extremos são fenômenos históricos e a escritura da aids é 
um gênero inseparável da circunstância dos anos 80 do século pas-
sado e da maneira como tanto nossas visões naquele momento quanto 
nossas visões atuais daquele momento foram afetadas pelas transforma-
ções tecnológicas, ideológicas, existenciais corridas ao longo dos anos 
90 e na virada de século. Toda literatura da urgência se radica numa 
circunstância singular, seja esta acontecimento, situação ou condição.  
Se abordo a situação da aids, minha atenção é também chamada pela 
circunstância histórica do acontecimento. (MORICONI, 2007).

Contemplado tal acontecimento, faz-se mister voltar a atenção tam-
bém para as metáforas na escrita da aids posto que, desde os anos oitenta do 
século passado, no discurso literário acerca da aids, encontra-se muito presen-
te o jogo metafórico, e mais, a cada uma de suas enunciações, um novo dis-
curso é inaugurado, e nele, aspectos distintos da problemática são acentuados.

Serão os acontecimentos, os jogos metafóricos e os discursos sur-
gidos com o suicídio da viúva Judite, os conteúdos que analisaremos a seguir.

DESENTERRANDO OS RETALHOS DA VIDA E DA 
CONVIVÊNCIA DA MULHER QUE ENTROU NA MORTE

Por mais que se deseje o contrário, não existe outro caminho, se 
nascemos inexoravelmente em um dado instante da vida, nos defrontaremos 
com a morte, todavia é somente vivendo que podemos observar a morte. Um 
morto só poderia fazê-lo em situações muito especiais, como o caso daquele 
que, ao narrar a vida, parece matar a morte. Ele se nos apresenta não como 
um autor defunto, mas um defunto autor de Memórias Póstumas de Brás 
Cubas (ASSIS, 1977). Salvo este tipo de exceção, a tarefa supramenciona-
da se destina aos que estão na vida.

 Pensando nisto é que nos colocamos a caminho, investindo numa 
tentativa de refletir sobre algo apresentado na duodécima sequência, última 
do romance em análise, a morte da mulher do Nestor. Se o narrador tece vários 
detalhes sobre o velório do Nestor, o mesmo não ocorre com o da sua mulher. 
Ela cometeu o suicídio, um suicídio quieto. 

Diante do suicídio, no Ocidente a ordem é a discrição, e mais, no 
Brasil há algum tempo é proibida a divulgação de notícias sobre este tipo 
de morte. Há mesmo os que afirmam que tal decisão tem contribuído nota-
velmente para a diminuição do número de casos.

Sabe-se que a origem da temática do suicídio na literatura encontra-
se na mitologia grega. Desde então, ela percorreu um longo caminho/discurso 
até a contemporaneidade. E mais, será no século XVIII, com o denominado 
movimento romântico que ele será um tema recorrente na literatura.   



- 114 -

Em algumas culturas a relação com o suicídio e com a pessoa que 
o praticou é bem diversa da nossa. No Japão, o Hara-Kiri ainda em nossos 
dias é visto como uma maneira célebre de suicidar-se. É possível também 
mencionarmos os Kami- Kasi, suicidas também admirados pela coragem e 
determinação ou ainda pela capacidade de suas entregas por uma determinada 
causa.

Em outras culturas há uma certa institucionalização do ato. Os es-
quimós mais velhos costumam suicidar-se. Existe um costume hindu de acei-
tar o suicídio da viúva quando da incineração do corpo do marido (ANTO-
NIAZZI, 1984). Na verdade, a ação da mulher naquela ocasião na maioria das 
vezes, não tinha ou não tem nada do suicídio. Pressionada pela tradição que se 
faz carne nas pessoas de seus pais e dos pais do falecido, ela era e ainda hoje, 
algumas vezes, é forçada a morrer queimada ao lado do corpo do marido. Vale 
ressaltar que em nossos dias tal imposição feita pelas famílias é condenada 
como crime e para os culpados a prisão é prevista em lei.

O judaísmo e o cristianismo têm um posicionamento contrário ao 
suicídio. Uma vez que a vida vem de Deus, somente a Ele é dado o direito de 
retirá-la, portanto, quem destrói a sua própria vida ofende gravemente a Deus.

Comunga com estes pensamentos de condenação o espiritismo 
kardecista. Ele também prevê para o espírito da pessoa que cometeu o ato 
grandes sofrimentos até que seja resgatado por um espírito superior que 
o conduzirá a um hospital espiritual. Somente depois de passar por um 
período de tratamento naquele lugar é que terá uma nova oportunidade de 
reencarnação.

Abandonemos por enquanto nossos comentários e verifiquemos o 
que nos dá a conhecer o narrador sobre o sepultamento daquela mulher. “No 
domingo à tarde, quente e elétrica, enquanto Félix faz a última oração no tú-
mulo de Judite, Miro chega correndo, aproxima-se de Ia e discretamente lhe 
entrega um envelope mandado por Hermírio.” (DANIEL, 1987, p. 294).

O velório e o enterro da viúva já aconteceram. É sobre o túmulo 
que o padre Félix faz a última oração, o que nos permite apreender que outras 
orações foram realizadas e que possivelmente o corpo da morta foi encomen-
dado a Deus. O narrador nos apresenta um brevíssimo relato do fim do funeral 
da filha de Rita e Prudêncio, contudo, faz-se necessário acrescentar o que 
ele nos informa no próximo parágrafo “[...] Rita está ausente. Não conseguiu 
vencer as tranquilizações dos médicos e dopada permanecerá até a manhã 
de segunda-feira.” (DANIEL, 1987, p. 294). Diante do túmulo uma última 
oração é feita por Félix. Aqui uma pergunta: por que o padre francês e não o 
outro, Claudionélio, o brasileiro?

Em várias passagens da narrativa Rita discorda do francês e, às 
vezes, até mesmo faz críticas severas às suas ideias. No enterro do Nestor, 



- 115 -

por exemplo, quando Félix tentou ajudá-la a perceber que não deveria ser tão 
agressiva com as pessoas que cuidaram de sua filha durante todo velório, ela 
respondeu com um “- Compreendo suas boas intenções. Agradeço. Mas eu 
preciso me defender, padre. A saúde não dá trégua. E a gente é obrigada a 
viver. É nossa maldição.” (DANIEL,

1987, p. 291). Vale salientar, as pessoas que cuidaram da viúva 
foram as mesmas que organizaram tudo para o velório, um quase grupo orga-
nizado odiado por Rita.

Rita sempre concordou com o pensamento do padre Claudionélio, 
era uma de suas colaboradoras, uma divulgadora de suas advertências, como 
nos é possível ver desde a primeira sequência do romance. Comentando 
sobre a aids e a presença dos homossexuais no velório de Gauderêncio, ela 
explica ao francês:

Padre, o padre Claudionélio, que é brasileiro, advertiu que os moralistas 
da cristandade têm que se cuidar. E esses coisos? Quem é que garan-
te? [...] Padre, é um caso de língua estrangeira – ensina Rita. – Na 
França, pode ser como vocês quiserem, mas aqui fresco é perigoso. 
(DANIEL, 1987, p.25).

Vemos que, a princípio, não seria o francês o escolhido para rezar 
pela alma de Judite, pelo menos se isto dependesse de sua mãe. Ao falar da 
morte de Judite, o narrador não tece comentário algum sobre Prudêncio, o 
pai da defunta. Parece que as iniciativas quanto às cerimônias fúnebres foram 
tomadas por Deli que contou com a assessoria de seus amigos e amigas, posto 
que seu nome, o de Val, Ia, Roi e Miro são citados pelo narrador. Assim, não 
é difícil compreender a presença e a atuação de Félix naquele ritual, uma vez 
que também ele sempre aparece associado àquele grupo de pessoas, comparti-
lha de muitas de suas ideias e de seus ideais de solidariedade.

Lembremos que as cerimônias das quais estamos falando eram de-
dicadas a uma mulher suicida. Antoniazzi (1984, p.222) observou que sobre 
o suicídio a doutrina católica tradicional pode ser sintetizada em breves pa-
lavras:

[...] Trata-se de um crime gravíssimo, porque constitui uma deserção 
das obrigações morais, sociais e religiosas da pessoa humana.  Do ponto 
de vista religioso, aliás, é muitas vezes interpretado como uma revolta 
contra Deus, senhor da vida. Alguns autores admitem até que o suicídio 
seja um pecado de menor gravidade entre os ateus, exatamente por-
que, para eles, não há essa dimensão de revolta. Manifestação pública 
da gravidade dessa culpa é a sanção canônica que veda a sepultura dos 
suicidas no cemitério eclesiástico (CF. CIC 1240). 



- 116 -

Aos sobreviventes das tentativas de suicídio o destino eclesial era 
a excomunhão, posto que o ato da retirada da própria vida deve ser publica-
mente condenado. Os vivos deveriam aprender com esta condenação pública 
e também com a proibição do sepultamento eclesiástico das pessoas suicidas.

Em Antoniazzi (1984), encontramos o enfoque de outra faceta do 
problema quando explica que, mesmo naquela doutrina monolítica, é possível 
detectarmos exceções quanto aos casos de suicídio. Recorda que tanto Agos-
tinho, o bispo de Hipona, santo e doutor da Igreja, quanto o também doutor e 
santo Tomás de Aquino reconheciam pelo menos um caso de suicídio lícito, 
os quais explicavam ser fruto de inspiração do Espírito Santo. Citavam a deci-
são de uma jovem virgem em providenciar sua morte entre as águas do mar a 
cair nas mãos dos que a perseguiam.  O autor registra também que em outros 
tempos era permitido aos católicos rezarem pela alma de quem cometeu o 
suicídio, contudo, isto não deveria ser realizado publicamente.

Salientamos que o romance em estudo se passa na segunda metade 
da década de oitenta e temos um padre estrangeiro preocupado com questões 
sociais e/ou políticas, com causas como a prevenção da aids e cuidados e 
acolhimento às pessoas infectadas pelo HIV. É este o padre e não o brasileiro 
que encontramos rezando a última oração no túmulo da mulher que cometeu 
o suicídio.

As declarações do Concílio Vaticano II e com elas a denomina-
da Reforma Litúrgica, parecem ter aberto brecha para novas reflexões acerca 
da problemática do suicídio, senão em documentos oficiais, pelo menos no 
cotidiano das comunidades católicas. Fez-se necessário também considerar, 
dentre outras questões, aquelas referentes à subjetividade da pessoa autora 
do ato. Diante destas explicações compreendemos que quanto às orações in 
memoriam de Judite, Félix agia em consonância com as possibilidades da 
Igreja de seu tempo. Mas também percebemos nitidamente seu vínculo com a 
conhecida igreja dos pobres ou da libertação.

Voltemos então ao que nos contou o narrador sobre a morte da mu-
lher do Nestor.

Foi um suicídio quieto: Judite enforcou-se com uma corda delicada-
mente costurada com roupas de Nestor.  Entupiu-se, em todos os buracos 
do corpo, de lembranças, principalmente os objetos de uso mais íntimo, 
de um marido que nunca amou   realmente.   Apenas partilhou os retalhos 
de convivência descosturada. (DANIEL,1987, p. 294).

Analisemos por parte, comecemos por esta ideia de suicídio 
quieto. Na literatura brasileira encontramos alguns casos de suicídios que, à 
primeira vista, poderiam ser tomados como quietos, o da jovem Helena, do 
romance seu homônimo, do escritor Machado de Assis (1991), por exemplo. 
No entanto, ao dedicarmos um pouco mais de tempo à questão, verificamos 
que a trama machadiana, como era de se esperar, não é tão simples.



- 117 -

Nos últimos dias de vida de Helena o que observamos é uma gran-
de inquietação associada a um sofrimento a olhos vistos. A jovem que desde 
o início do enredo encontrou nas cartas um modo de registrar seu percurso, 
agora estava entregue ao seu dorido existir.  Na verdade “não há nos outros 
romance de Machado de Assis tantas cartas pejadas de histórias.” (BESSA, 
2004, p. 59). E Helena sempre soube tirar bons proveitos delas.

Angustiada e deprimida por não conseguir nenhum apoio em sua 
decisão de partir da casa de Estácio e Dona Úrsula, a moça só encontrava 
uma única alternativa – a morte. Ela, então, entrega-se à doença e daí à morte. 
Vemos que a personagem Helena, não o romance, é romântica, encontra-se 
imersa no seu caos interior, na terrível angústia que, pouco a pouco, lhe suga 
as esperanças, donde o desespero e a morte (suicídio).

Se reconduzirmos nossa atenção para a morte de Judite, o que te-
mos? Algo que o narrador nomeou suicídio quieto. Se Helena em seus derra-
deiros dias reúne todos em torno de si, Judite arquiteta, prepara delicada-
mente e executa seu plano na solidão. Não há carta, bilhete ou palavras 
soltas. Como costureira profissional que era, a viúva costura com zelo peças 
de roupas do falecido, transformando-as numa peça única, a corda de seu en-
forcamento. Algo não escrito, mas inscrito.

Que corda é essa? Por que tamanho cuidado em sua elaboração? 
O que queria registar aquela mulher com tamanha dedicação ao instrumento 
com o qual faria sua entrada na morte, ou se acharem mais adequado, que 
usaria para pôr fim a sua vida? 

É possível pensar a montagem do derradeiro momento de vida 
da viúva como uma fantasia de agressão às pessoas próximas sobreviventes 
numa tentativa de puni-las pelo mal que lhe causaram. A quem estaria ela 
endereçando aquela punição?

Conta a narrativa que,

Judite, sem rumo, corre, tenta encontrar uma solução entre as tumbas. 
Ele nem me deixava em paz, gente – grita.  Era machão demais. Era 
quatro vezes por noite, todas as noites. Uma mulher era pouco prá ele. 
Juro que ele não era.  Não me olhem assim.  Ele odiava viado!  Odiava!  
Não odiava, seu Deli? (DANIEL, 1987, p. 289).

Os vizinhos parecem ser um bom alvo para a punição originada 
do suicídio daquela mulher.  Seus olhares lhe chegavam carregados de discri-
minação, no entanto, observamos que, pouco depois de correr sem rumo, 
amparada nos braços de Deli, será à sua mãe que ela direcionará sua agressão 
verbal e gestual. Rita, não aceitando ver a filha nos braços daquele homem, 
que por ser homossexual, era por ela sempre apontado como um ser desprezí-
vel, então avança até eles e agride o rapaz dizendo:



- 118 -

“- Tira a mão de minha filha, seu porco, seu saco de Aids!” (DA-
NIEL, 1987, p. 289). A resposta à agressão não veio de Deli, mas da sua 
filha. “- Eu não sou nenhum saco de Aids   reage com violência Judite   sua 
velha nojenta.  Se eu peguei a peste do Nestor... foi por amor, sua bruxa sem 
entranhas.” (DANIEL, 1987, p. 289).

Rita tenta contornar a situação com um argumento divergente da-
quele utilizado pela filha, porém, diante da situação, seu argumento se fez tão 
fraco quanto aquele.  “- Minha filhinha, mas eu... Ele era um frouxo. Não 
pode ter te contaminado.” (DANIEL, 1987, p. 290).

A viúva não silencia diante do que ouve da mãe e segue com sua 
explosão de ódio há muito recolhido. Continua tentando convencer os pre-
sentes de que amou e foi realmente muito amada pelo seu marido. “- Con-
taminou! Por amor! Muito amor [...] Judite, rugindo, cospe várias vezes na 
mãe.  Vá! Toma! Agora é você que vai pegar. Eu vou cuspir ódio em você. 
Vou te apodrecer de Aids. Mas é por ódio. É por ódio!” (DANIEL, 1987, p. 
290).

Depois da catarse, libertos os sentimentos e ideias há muito recal-
cados “Judite fica muito calma, nos braços de Deli.” (DANIEL, 1987, p. 
290) -  um alívio emocional.

Se é verdade que no ato daquela mulher há alguma fantasia de pu-
nição dirigida aos sobreviventes, e nos parece que de fato existe, tal fantasia 
não se restringe à mãe e ao pai, abrange também aqueles que presentes no 
velório – conforme vimos há pouco – com seus olhares, causaram-lhe temor.

Desde o velório de Nestor, ou até mesmo antes, aquela mulher pas-
sou a ser socialmente uma portadora de um estigma, era contada entre aquelas 
pessoas de quem se deveria desconfiar e se afastar. A imagem de si mesma, 
absorvida daquela que o coletivo lhe destinara, a de uma pessoa morta, por-
tanto, nada deveria esperar de acolhida afetiva, nem mesmo das pessoas com 
quem se relacionava – família, amigos e vizinhos. Acrescente-se a isto sua 
percepção de que todos aqueles acontecimentos sugeriam que sua morte física 
era só questão de tempo, na verdade, de pouco tempo.

Uma vez mais imaginamos o objeto confeccionado por Judite, ao 
qual também podemos associar suas palavras. “[...] ele vai me matar de tanto 
que me amava [...]” (DANIEL, 1987, p. 290). Ali, à corda sutilmente cosida 
com as roupas do falecido, imediatamente, colamos outras imagens de outrora. 
Em nossa memória, o final da década de 1980 e o início de 1990, a feitura das 
colchas do Projeto Nomes (Names Project). Nascido nos Estados Unidos, este 
projeto visava à preparação de colchas e através de suas exposições promover 
a sensibilização das pessoas para a questão da aids. Amigos e familiares de 
alguém falecido em consequência da aids se reuniam para confeccioná-las.



- 119 -

Para a feitura daquelas colchas matizadas, geralmente utilizavam-
se coisas que trouxessem à lembrança peculiaridades dos seus entes queridos. 
Em um tamanho pré-estabelecido pelo Projeto Nomes a fim de facilitar as 
exposições, nelas poderíamos ver pequenos objetos, retalhos de roupas  às 
vezes até mesmo uma peça  inteira  ,  frases,  desenhos,  poemas,  iniciais  do  
nome  da  pessoa homenageada, trechos de letras de músicas favoritas, 
ou seja, uma  brevíssima biografia,   símbolo   personificado,   homenagem   
associada   às    denúncias   da transformação das pessoas falecidas em apenas 
números  os números da aids no Brasil e no mundo.

Sensibilizar a população para o problema denunciado era a palavra 
de ordem. Afinal, cada ser humano é singular, especial, portador de um valor 
também singular e específico e isto precisava e precisa ser considerado a todo 
instante.

Muitas vezes, algumas daquelas colchas eram também exibidas 
numa Vigília celebrada no terceiro final de semana do mês de maio, em 
mais de quinhentas cidades de setenta e cinco países, inclusive no Brasil. O 
objetivo daquele evento em parte coincidia com o do Projeto Nomes, lembrar 
as pessoas falecidas e repudiar o modo como os governantes vinham lidando 
com o viver com HIV/aids, convidando, assim, a comunidade local a se mo-
bilizar para reivindicar mais informações, prevenção e melhor assistência às 
pessoas acometidas pela síndrome (MARTINS, 2005).

Interessante como cada vez mais aumentava, naquelas manifesta-
ções públicas, o número de pessoas que passaram a usar no peito o laço ver-
melho. Estampado em campanhas em todo mundo, tornou-se um símbolo de 
solidariedade, comprometimento e mobilização.

Homenagem de um grupo de profissionais de arte de New York aos 
amigos mortos em consequências da aids ou vivos infectados pelo HIV, o laço 
foi criado, em 1991, e se popularizou desde o seu uso por artistas famosos 
que assumiram um compromisso com a luta antiaids. A cor vermelha foi 
escolhida pelas reminiscências do sangue e da paixão. No laço duas pontas de 
uma fita unindo-se em um abraço, a solidariedade.

Mais uma vez reconhecendo o que nos foi apresentado pelo nar-
rador, escrevemos que existiam mágoas, raivas antigas que reapareceram na 
explosão da viúva com sua mãe no velório do Nestor.  Como então, não sus-
peitarmos que Judite tenha procurado com o casamento se libertar das sempre 
incômodas e perversas pressões da mãe?  A união legal com um homem não 
poderia neste caso significar para ela a saída das garras da mãe, por ela quali-
ficada como uma “[...] bruxa sem entranhas [...]” (DANIEL, 1987, p. 289) e 
do pai prudente em excesso?

Consideremos ainda uma outra vez a corda de Judite. Por mais que 
queiramos ver naquele objeto apenas o instrumento utilizado pela viúva para 



- 120 -

se dar a morte, não conseguimos ignorar que, para além da junção de roupas 
do marido morto, havia ali uma escritura sem palavras. Quem sabe, o registro 
de uma busca de fuga daquilo, daqueles e do espaço de que não conseguiu se 
libertar na vida.

Existem inúmeras histórias tentativas de fuga de presídios no Brasil 
e em outros países utilizando para tanto a emenda de roupas de presidiários 
– sobretudo roupas de cama. A corda daí originada era pelos presos lançada 
pelas grades da janela da cela e aos poucos, um a um dos candidatos à liber-
dade ia escapando no silêncio da noite. A ação exigia quietude semelhante 
à do suicídio da filha de Rita. Judite estaria realmente fugindo em busca da 
liberdade? Ou não se trata de fuga alguma?           

Sair da vida, de uma vida encarcerada, dos descontroles e da falta 
de limites da mãe que tratava quase todas as pessoas como seres desprezíveis, 
inclusive, àquelas que estiveram tão próximas da viúva durante todo o veló-
rio. Parece-nos pertinente uma leitura do suicídio da viúva como uma fuga da 
mãe, do pai e dos membros da comunidade que já a rotulavam desde seus 
olhares carregados de medo e de seus afastamentos.

Fugir sim, para bem longe, pois durante o velório de Nes-
tor, Judite “[...] chorou deixando correr lágrimas que formavam cordões de 
mágoa.” (DANIEL, 1987, p. 288), provavelmente já havia compreendido que 
acometida ou não pela aids, para ela viver seria cada vez mais difícil. Aqui, a 
metáfora cordões de lágrimas se associa perfeitamente ao instrumento usado 
por ela para se colocar fora da vida. 

Percebemos que a aids ainda permanece marcada pelas definições 
estreitas do tipo: contagiosa, incurável e mortal. Se tais termos expressam par-
te de uma verdade acerca da aids, estão longe de exprimir a verdade. Os 
pavores gerados pela ignorância dão origem às diferentes fantasias de trans-
missão da doença por contato imediato. E mais, funcionam como parte do 
alicerce da terceira epidemia, a epidemia do pânico e dos preconceitos, que 
faz adoecer toda a sociedade, até porque toda ela se encontra no mesmo barco, 
o barco da aids biológica real ou imaginária. “Somos universalmente porta-
dores, seja do HIV, seja do fantasma da aids.” (LENT; VALLE, 1997, p. 6).

As reflexões destes autores permaneceram distantes do que era vi-
venciado pela personagem Judite. Com o conflito instalado a partir dos acon-
tecimentos daquele dia do velório do Nestor que, segundo o narrador, “[...] 
era muito, como as vozes [...]” (DANIEL,

1987, p. 287), ela compreendeu: já lhe haviam imposto a morte 
civil, da outra ela mesma se encarregaria dias depois, não a deixando sob a 
responsabilidade do tempo, dos preconceitos e das discriminações.

Naquele velório, “como um dia plural, as vozes demoraram um 
longo tempo até atingir Judite [...]” (DANIEL, 1987, p. 287), contudo, quando 



- 121 -

a atingiram, o fizeram com requinte de crueldade sem igual. E ainda que, sem 
saber o que diziam os presentes quase ausentes, posto que muito afastados 
dela e do féretro, “[...] observou que as vozes demoradas vinham de um consi-
derável ajuntamento de curiosos que se mantinham à distância, no meio das 
quais a maioria das pessoas ela conhecia bem. Inclusive seu pai.” (DANIEL, 
1987, p. 287).

Sem a consideração e a acolhida solidária da mãe e do pai, restou-
lhe admirar:

[...] a imensa coloração de flores muitas que a cercaram toda a noite. 
Inclusive esplêndidos girassóis.  Lembrou-se de gente que sofria com 
ela, preocupada de estar ali, grave e digna, gente que atravessou a noite. 
Silenciosamente.  Esta gente continuava à sua volta, como se prote-
gessem Nestor da curiosidade dolorosa dos que estavam longe [...] 
(DANIEL, 1987, p. 287).

As pessoas sempre desprezadas por Rita – Deli, Miro, Val, Roi, Ia 
e Padre Félix – passaram a noite à volta de sua filha. Solidárias elas deixavam 
fluir a sensibilidade, o acolhimento, o carinho e o respeito à vida – sim à vida 
–, Judite estava viva. E garantiam as últimas homenagens ao falecido Nestor.

Justamente as pessoas que Rita não gostaria de encontrar no cemi-
tério foram as que se responsabilizaram pela organização do velório e 
ofereceram à viúva aquilo que ela enquanto mãe deveria ter dado naquelas 
primeiras horas de luto – atenção, compreensão, carinho e talvez até um pou-
co de tranquilidade –, mas, nada disto, antes a mãe colaborou, e muito, para 
acelerar o estresse de Judite, deixando- a ainda mais vulnerável ao desequilí-
brio emocional que não tardou a se manifestar.

A viúva decidiu que não iria inaugurar, ainda que apenas para os 
seus conhecidos, a fila das mulheres vivendo com aids. Aliás, Judite é do tem-
po em que ainda não era possível a escrita de O amor que rouba os sonhos: 
um estudo sobre a exposição feminina ao HIV (CARVALHO, 2003).

No texto do psicanalista João Alberto Carvalho (2003) encontra-
mos uma reflexão sobre o patriarcalismo com sua ideia de relação de gêne-
ro como parte de uma estrutura hierárquica e a tradição do conhecido amor 
romântico marcado pelas ideias de que há um outro que completa cada 
pessoa. Há na relação algo perene, de eterno mesmo e capaz de exigir incon-
dicionalidade. Deste modo, vê-se que a realidade vivenciada pela mulher que, 
tendo uma relação de amor estável, é aquela em que tal mulher apresenta uma 
enorme dificuldade de argumentar o uso do preservativo com o parceiro. Um 
laço perfeito: subjetividade e cultura.

No bojo de sua ação, o silêncio do discurso, a mulher parece deter 
o poder de criar o real, daí nosso entendimento de que o seu agir é antagônico 
ao das Cobaias de Deus. Judite não solicita “[...] traga uma corda irmão, ir-



- 122 -

mão a-corda [...]” (CAZUZA; RÔ RÔ, 1999), é ela mesma quem não apenas 
pega a corda e executa o ato como também prepara delicadamente o objeto. 
É possível pensar que sem o marido, afastada e com ódio de Rita que, pro-
vavelmente lhe dificultava o acesso das pessoas, principalmente as ligadas ao 
Deli, é possível que a viúva em conformidade com as Cobaias de Deus, tenha 
vivido muito só naqueles seus últimos dias. Donde a solidão, o distanciamen-
to, o silêncio do discurso, a passagem ao ato. 

 “[...]- Miro, você é muito novo. Sou uma mulher infeccionada. 
Não fique perto da gente. Eu e seu Deli estamos abraçando o amor de Nestor e 
estamos com Aids.” (DANIEL, 1987, p. 290). Assim falou Judite logo após o 
confronto com a mãe, episódio que foi seguido da iniciativa do jovem Miro de 
ajudar o seu amigo Deli a conduzi-la no cemitério. Nota-se que há no discurso 
da enlutada uma insistência no tema da infecção. Pouco antes, ela já havia 
solicitado a Deli que não a tocasse pois poderia lhe contagiar, ao que ele 
respondeu: “Não tenho medo, dona Judite [...] se a senhora não tem medo 
de que eu lhe contagie, posso ficar abraçado, porque amor a gente tem que 
abraçar...” (DANIEL,1987, p. 290). O amor a que Deli se refere é o da 
viúva pelo falecido.

Recorrente no discurso da viúva durante o velório, o amor por 
Nestor surge em uma de suas falas como uma exemplar conexão com a cena 
do suicídio descrita pelo narrador, quando, mais uma vez, dirigindo-se a Rita, 
ela diz: “[...] Eu estou estufada de Aids, que é de amor, em todos os meus 
buracos. Ele me enchia de Aids, todos os dias [...]” (DANIEL, 1987, p. 290,).

A partir da exposição sobre a inquietação daquela mulher durante 
o velório, suspeitamos que sua trilha seja a preocupação com a ausência de 
sensibilidade, de solicitude, de atenção e de compaixão das pessoas a que ela 
se percebia exposta a partir de então, daí a recorrência do tema da contamina-
ção em seu discurso. 

A maioria dos seus vizinhos se limitava a dizer “matou-se de 
medo da peste.” (DANIEL, 1987, p. 294). O que foi feito por Judite propiciou 
emergir mais inquietações nos membros da comunidade e também em nós 
que escrevemos e em você leitor que agora nos acompanha nesta jornada–
perscrutação. Pois ao refletir sobre a morte de Judite cada um esbarra em sua 
impotência diante do processo do morrer escolhido por ela. E para além desta 
perplexidade constatada em si mesmo, o sujeito termina se vendo obrigado a 
constatar que o suicídio é uma possibilidade também para si.

O dispor da própria vida não era privilégio da viúva do Nestor, de fato 
era/é uma questão de todos. Para Camus (1989), ele é o único problema filosófico 
sério. A exigência é examinar se a vida vale ou não a pena ser vivida. O suicídio é 
considerado pelo autor, o único problema existencial realmente sério, dado que a 
entrada na morte não pertence mais ao destino e sim ao próprio sujeito.



- 123 -

Freud (1974, v. XXI), em seu texto O mal-estar na civilização, 
escrevendo sobre a pulsão de morte, afirma que ela é constituída de forças 
enigmáticas da natureza humana.  É através dela que o sujeito põe em ação a 
agressividade, que é inerente à condição humana. Uma vez que é impossível 
suportar a presença da agressividade em todos os momentos da vida, faz-se 
necessário que ela seja inibida e reenviada ao próprio ego do sujeito, que dela 
retoma uma parte, dando origem ao superego, ou seja, à consciência moral. 
Mas isso não impede que de uma peripécia da agressividade ela se retorne ao 
próprio sujeito. Já que o superego não proíbe o desejo e sim a satisfação plena 
dele. O desejo estará sempre ali, levando o sujeito a uma busca incessante e à 
consciência de sua incompletude.

A passagem ao ato realizada por Judite, possibilita também pensá
-la a partir da lógica de uma destas peripécias da agressividade que, tendo ido 
ao extremo, voltou-se contra o próprio sujeito.  E assim, promoveu a morte 
daquela mulher.

Faz-se mister que estejamos atentos às peculiaridades do caso em 
questão, assim como o faz a Psicanálise nos estudos de casos individuais. Há 
em cada um deles, motivações singulares, muitas fantasias, motivos incons-
cientes básicos, além da própria dinâmica interna do sujeito, que de fato muito 
contribuem para o surgimento de fatores que desencadeiam os investimentos 
na autodestruição.     

 Retomando o texto de ficção, vemos que os conhecidos da viúva 
presentes no cemitério durante o seu enterro passam a ter a inquietação como 
companheira, porque sabedores e divulgadores daquilo que para eles torna-
ra-se um motivo de grande preocupação “[...] a Aids se espalha!” (DANIEL, 
1987, p. 294). Como um enorme desmancha prazeres, a Aids está no meio de 
nós. Saiu daquele lugar distante onde o discurso inicial a havia colocado 
- entre os gue i s 40, os usuários de drogas, os artistas etc. – e se estabeleceu 
na vila,ou mais que isto, na vida, em outras vidas. Instalou-se, veja só, até 
mesmo no corpo de mulher.

De volta ao começo, uma vez que é impossível olvidar as palavras 
da narrativa – enforcou-se, suicídio quieto. Nossa impressão é que o narrador 
tem razão ao ser sucinto. Enquanto ato acabado, não existe o que ser pronun-
ciado e/ou interpretado do suicídio, contudo ousamos contrariar esta impres-
são citando aqui as palavras de Neves (1984, p. 218-219).

Dentro de uma visão realmente psicanalítica, acredita-se que o suicídio 
é uma situação psicótica [...] Digo que o caracteriza   como ‘psicótica’ a 
atuação suicida é a reativação de núcleos e componentes psicóticos de 
personalidade (e quem não os tem, em algum lugar, em algum grau?!) 

40 Em conformidade com os escritos de Herbert Daniel, optamos por usar neste trabalho a palavra “guei” 
e não aquela em inglês – gay. A escolha do escritor salienta o contexto sociocultural e político no qual, as 
homossexualidades masculinas encontram-se inseridas em nosso país.



- 124 -

que, podendo permanecer inativos e neutralizados pelas partes não psi-
cóticas de personalidade, por motivos específicos, podem se manifestar 
em determinados momentos. Esta emergência das partes psicóticas da 
personalidade pode se fazer tanto de modo súbito, brusco e violento, 
como de modo lento e gradual.

Do que acabamos de ler, nosso interesse no momento procurando 
transitar ainda um pouco mais pelos caminhos que nos está levando à morte 
de Judite, se localiza particularmente na frase que o autor colocou entre pa-
rênteses e encerrou com interrogação e exclamação. Assumir que todos nós 
somos portadores de núcleos psicóticos de personalidade em algum espaço 
e/ou grau, ajuda-nos a confirmar quão complexo é o tema do suicídio. Se é 
comum o escamotear o discurso sobre a morte, mais ainda ele se faz quando 
o que está em pauta é o dar a morte a si mesmo. O tema não é da personagem 
Judite, não é do outro, é nosso.

O –  nosso – aqui reivindica um entendimento mais amplo, ou 
seja, compreender que     a problemática dos atos suicidas é plurideterminada, 
carece de uma reflexão que contemple não só aquilo que a lente de uma ciên-
cia alcance, mas também que se abra às considerações oriundas das teorias 
das diversas ciências que se debruçam sobre a questão.

[...] O suicídio deve ser encarado como um ato multidimensionado e 
multideterminado, que ocorre como ponto máximo de tensão dentro de 
uma situação de crise, a qual, por sua vez, é emergente de um panorama 
existencial complexo e bastante tumultuado, e tem como objetivo a 
morte. (NEVES, 1984. p. 218).

Assim, ao analisarmos a questão, precisamos estar atentos à his-
tória de vida do sujeito, ao contexto sócio cultural em que ele se encontra 
inserido e também ao entendimento que a sociedade do seu tempo tem do 
suicídio. Ou seja, ao abordar o tema deve-se considerar também o binômio 
sujeito-comunidade.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Salientamos entre os achados desta pesquisa, a representação que a 
obra estudada faz da epidemia naqueles primeiros anos, apontando o caráter 
de conflito permanente encontrado na aids e ressaltando a angústia dos su-
jeitos infectados pelo HIV. E também, capturando, de um lado a ausência de 
compaixão das pessoas mais próximas dos acometidos pela aids e, de outro, 
a solicitude e a solidariedade vindas de pessoas não pertencentes ao grupo de 
familiares ou de amigos daqueles sujeitos.   

Na trama, aids, vida e morte surgem relacionados entre si. Ali, des-



- 125 -

de os ritos fúnebres de Judite, algumas personagens empenharam-se em res-
significar suas vidas; outras continuaram dedicando o seu viver aos mesmos 
afazeres, pensamentos e sentimentos e ainda sustentando atitudes de outrora.    

 Convidativa, a escritura da aids possibilita a multiplicação de te-
mas e questões. Associá-la ao suicídio, outra temática multiplicadora de te-
mas, fez-nos observar o quanto uma e outra são capazes de mobilizar o mundo 
interno, a alma das pessoas, e no caso da trama, a experiência subjetiva das 
personagens. Por isso, a entrada de Judite na morte deve ser tomada como 
um ato multidimensionado que impõe aos sobreviventes empreenderem, uma 
vez mais, a reflexão sobre o significado de suas próprias vidas. Afinal, se o 
comentário durante a última oração do rito fúnebre da viúva do Nestor, é que 
a aids estava se espalhando. É importante observar que se ela se espalhava, a 
vida não parava, seguia sempre avante.

A vida com suas luzes e sombras, nunca se faz inerte, e na narrati-
va, o ato da viúva costura aids, vida e morte. Se a corda de Judite não foi capaz 
de enforcar e levar à morte ideias equivocadas acerca do v i v e r ,  d o  ví-
rus, da síndrome, da epidemia, do ser humano e de sua relação com o poder, 
é certo que ela acordou para a vida alguns personagens adormecidos pela falta 
de esperança em novos tempos, pelo pânico ou mesmo pelo comodismo. As-
sim, podemos pensar que o suicídio de Judite, para além da morte, fez-se 
provocador de vida e de discursos dela contempladores.

REFERÊNCIAS

ANTONIAZZI, A. O suicídio na doutrina católica. In: D’ASSUMPÇÃO, Ed-
valdo Alves. (Coord.). Morte e suicídio: uma abordagem multidisciplinar. 
Petrópolis: Vozes,

1984. p. 222-225.

ASSIS, M. de. Esaú e Jacó. Goiânia: Planeta, 2004.

            . Helena. In: _____. Obra completa. Rio de Janeiro: Nova Aguiar, 
1991. v.1.

______. Memórias póstumas de Brás Cubas. Rio de Janeiro: Civilização 
brasileira; Brasília: INL, 1977. 

BESSA, A. P. B. As correspondências nos romances de Machado de Assis.

2004. 156f. Dissertação (Mestrado em Letras). Centro de Ensino Superior de 
Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2004.



- 126 -

CAMUS, A. O mito de Sísifo. Rio de Janeiro: Guanabara,1989.

CARVALHO, J. A. O amor que rouba os sonhos: um estudo sobre a exposi-
ção feminina ao HIV. São Paulo: Casa do Psicólogo, 2003.

CAZUZA; RÔ RÔ, A. Cobaias de Deus. Intérprete: Ângela Rô Rô. In: 
RÔ RÔ, A. Milênium Ângela RÔ RÔ. 1999. Polydor, 1999. 1 CD. Faixa 14.

DANIEL, H. Alegres e irresponsáveis abacaxis americanos. Rio de Janeiro: 
Espaço e Tempo, 1987.

            . Vida antes da morte. Rio de Janeiro: Jaboti, 1989.

FREUD, O mal-estar na civilização (1929-1930). In: _____. O futuro de uma 
ilusão; O mal-estar na civilização; outros trabalhos. Rio de Janeiro: Imago, 
1974. (Edição Standard Brasileira das Obras Psicológicas Completas, v. XXI).

LENT, C. F.; VALLE, A. do. (Org.). Pontes: AIDS e Assistência. Rio de Ja-
neiro: Banco de Horas do IDAC, 1997.

MARTINS, A. C. B. O processo de ressignificação da vida por pessoas 
infectadas pelo HIV. 2005. 153 f. Dissertação (Mestrado em Psicologia). 
Centro de Ensino Superior de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2005.

MARTINS, A.C.B. Aids, vida e morte no romance Alegres e irresponsáveis 
abacaxis americanos, de Herbert Daniel. 2009. 158 f. Dissertação (Mes-
trado em Letras/Literatura Brasileira). Centro de Ensino Superior de Juiz de 
Fora, Juiz de Fora, 2009.

 MORICONI, I. Urgência, orgia, escrita da AIDS. Disponível em <http:w-
ww. cronopios.com.br/site/colunistas.asp?id=1746>. Acesso em: 19 set. 2007.

NEVES, F. J. de L. O suicídio na perspectiva psicanalítica. In: D’ASSUMP-
ÇÃO, Edvaldo Alves (coord.). Morte e suicídio: uma abordagem multidisci-
plinar. Petrópolis: Vozes, 1984. p. 218-221.



- 127 -

CAPÍTULO VIII

TRAVESTI NA PERIFERIA DO CAPITALISMO: 
OS ARRANJOS ENTRE O DISCURSO, A MÍDIA E 

A NECROPOLÍTICA
Ribamar José de Oliveira Junior

Rosana Costa de Sousa
Leda Mendes Gimbo

INTRODUÇÃO

Apesar de pouco conhecido no Brasil, o cientista social e historia-
dor africano Achille Mbemb (1957), possui uma obra voltada para o pensa-
mento pós-colonial e tece noções sobre o conceito de necropolítica — enten-
dido como uma política situada na produção da morte em larga escala frente a 
crise sistêmica da periferia do capitalismo — que se encaixa no contexto bra-
sileiro de violência urbana. O autor se refere à “destruição material dos corpos 
e populações humanos julgados como descartáveis e supérfluos” (MBEMBE, 
2012, p. 135). 

A partir desse conceito, explanado primeiramente em francês no 
ano de 2003 na revista americana Public Culture, Necropolitcs e republicado 
no ano de 2008 em Foucault in an Age of Terror: Essays on Biopolitics and 
the Defende of Society, organizado por Stephen Morton e Stephen Bygrav, o 
artigo propõe uma análise da crítica social diante do caso que teve repercus-
são nacional e internacional na mídia hegemônica, sobre a morte da travesti 
Dandara dos Santos, assassinada brutalmente no dia 15 de fevereiro no bairro 
Bom Jardim, periferia da cidade de Fortaleza, Ceará.

Os desdobramentos sobre a noção de necropolítica tocam nos refe-
renciais teóricos de Foucault (2009) sobre a produção de subjetividade do po-
der frente às formas sociais no sistema capitalista. A teoria social foucaultiana 
discute as ferramentas de governo, as maneiras de reger e controlar corpos de 
indivíduos (biopolítica) e coletividades (anatomopolítica). Na perspectiva do 
biopoder, “o homem moderno é um animal em cuja política sua vida de ser 
vivo está em questão” (2008, p. 155). A travestilidade, ao desafiar o corpo dis-
ciplinado, e por ser um fenômeno contemporâneo em relação a corporeidade 
do sujeito no contexto do capitalismo tardio aponta os rumos para a compre-
ensão da teoria crítica periférica. 



- 128 -

Distante do pensamento eurocentrado, a noção de biopolítica des-
liza para a necropolítica no eixo de desvelamento do corpo travesti que se 
inscreve, na sociedade contemporânea, enquanto corpo abjeto, conforme as 
discussões de Butler (2011). A relação desses corpos com os mecanismos de 
governo e controle sociais, ganham caráter discursivo, produzem discursos, 
no mesmo movimento em que se convertem em fatos/dados políticos, dota-
dos de fisicidade. O corpo de Dandara só se materializou, ou seja, o discurso 
engrendra materialidade para construção de si e provoca reverberação social, 
após a disseminação da gravação do vídeo nas mídias. Antes disso, o que 
aconteceu a Dandara restringe-se à vida nua (zoé), desprovida de qualquer 
valor de troca, tal qual o judeu no campo de concentração, reduzido a valor 
zero e despojado de todos seus valores de uso “assinala o ponto em que a bio-
política converte-se necessariamente em tanatopolítica” (AGAMBEN, 2010, 
p. 138).

Sendo o país que mais mata travestis e transexuais, segundo pes-
quisa realizada em 2014 pela organização não governamental (ONG) Trans-
gender Europe (TGEU), o Brasil é um exemplo de funcionalidade no âmbito 
da violência urbana da periferia do capitalismo, operacionalizando o conceito 
de necropolítica de corpos queer.

INVENÇÃO DE SUJEITO E CORPO ABJETO
	
O debate de gênero, portanto, é político, estratégico, sofre influên-

cia decisória do capital, a partir da expansão do sistema econômico vigente. 
Como afirma Spargo (2006, p.17), desde o século XIX “essas ‘tecnologias do 
sexo’ tinham por objetivo preservar e fomentar uma população (ou força de 
trabalho) produtiva e procriadora que ia ao encontro das necessidades de um 
sistema capitalista em desenvolvimento”. Ou seja, a inauguração da categoria 
‘homossexual’ no século XIX vinha de acordo com a expansão do sistema 
capitalista e visava prioritariamente o controle do corpo homossexual. No que 
Foucault antecipa:

É o diagrama de um poder que não atua no exterior, mas trabalha o corpo 
dos homens, manipula seus elementos, produz seu comportamento, enfim, 
fabrica o tipo de homem necessário ao funcionamento e manutenção da 
sociedade industrial, capitalista (FOUCAULT, 2008a, p. 17).

Foucault (2014) argumenta que não é possível falar de homosse-
xualidade antes do século XIX porque quem organiza esse discurso dentro 
de um sujeito chamado ‘o homossexual’ é a ciência moderna. Como Spargo 
explica as palavras de Foucault, o homossexual “era sujeito de, e sujeito a 
investigação sistemática num vasto leque de campos discursivos, incluindo a 
demografia, a educação e o direito, que estavam preocupados em proteger a 



- 129 -

saúde e a pureza da população” (SPARGO, 2006, p. 18). Foucault diz que não 
é possível citar o homossexual porque até o século XIX não existia a produção 
desse sujeito. 

Esquemas lineares e simples não permitem compreender o modo singular 
de atenção que, no século IV, se dava ao amor pelos rapazes. É preciso 
tentar retomar essa questão em outros termos que não o da ‘tolerância’ a 
respeito da ‘homessexualidade’” (FOUCAULT, 2014, p. 236).

Até aquele momento existiam pessoas que eram condenadas à fo-
gueira por práticas sodomitas, por exemplo, dentro do contexto das socieda-
des cristãs, quando o pecado vira doença e o comportamento vira identidade. 
Então, a partir da modernidade percebemos a construção de um tipo ideal de 
ser humano, não é o homem que inventa a realidade, é a ciência que inventa 
o homem, essa noção de sujeito centrado, dono da sua percepção. É a moder-
nidade que entroniza a razão como o ápice do humanismo, então o homem 
utiliza a razão, não mais a religião, para explicar a realidade, constituindo o 
pensamento racional. E essa noção de ser humano é bastante restrita, quem 
fica fora dessa regra fica fora do humano, o que a teoria queer chama de ab-
jeção. Colling diz que “os abjetos são pessoas que não gozam do estatuto de 
humanos e, por isso, podem ser violentadas” (COLLING, 2012, p. 125).

O intuito da heteronormatividade em padronizar e excluir o dife-
rente é completamente divergente das estratégias políticas e de emancipação 
da teoria queer. Segundo o conceito de Miskolci, “a heteronormatividade é 
a ordem sexual do presente, fundada no modelo heterossexual, familiar e re-
produtivo. Ela se impõe por meio de violências simbólicas e físicas dirigidas 
principalmente as normas de gênero” (2012, p. 47). Complementando, para os 
estudos queer, de acordo com Spargo (2006), não há a tentativa de “desconsi-
derar ou inverter a oposição, a teoria queer pode ser entendida como o exame 
das maneiras pelas quais essa oposição moderou hierarquias morais e políticas 
de saber e poder” (SPARGO, 2006, p. 44). Ou seja, não há aqui a intenção de 
sobrepor um sujeito ao outro, mas de desconstruir a hierarquia pautada pela 
heterossexualidade compulsória41. 

Nessa perspectiva de quem produz os discursos, o poder se torna 
fruto da relação de um centro que se coloca como normal e produz uma peri-
feria, gerando o lugar necessário de ‘anormal’ para que a subjetividade-cen-
tro, nomeativa, se mantenha e se institucionalize como ‘normal’ configurando 
uma relação de poder. É dessa maneira que a abjeção é constituída, a travesti 
não está nem na heterossexualidade nem na homossexualidade, nem no ho-
mem, nem na mulher. A heterossexualidade possui o interesse exclusivo na 
masculinidade e feminilidade no modo convencional dos termos. 

41 Heterossexualidade compulsória é termo cunhado por Adrienne Rich (1980) em argumentação sobre a orien-
tação sexual lésbica. Designa a obrigação de se desejar o sexo oposto.



- 130 -

	 Então, a heterossexualidade seria o lugar dominador com 
relação às práticas sexuais e a homossexualidade o ocuparia o lugar domi-
nado, porém, dentro dessa relação existe algo que não está nem na ordem do 
discurso, que constitui o fora, o abjeto. Aquilo que não é sequer nomeado, não 
deveria nem existir, em nossa análise: a travesti. Nesse ponto, existe a quebra 
da teoria foucaultiana com a modernidade sustentada na dialética, nos binaris-
mos opostos, na noção de senhor-escravo conforme Butler (2016). 

	 Prosseguindo a leitura foucaultiana, o filósofo começa a dar 
visibilidade a essas zonas da vida que não são sequer nomeadas: o louco, o 
prisioneiro, gay, pervertido, as práticas não ortodoxas de sexualidade. Para 
ele, as relações de poder são produtos e produtoras dos discursos, engrendra-
das uma na outra a prática discursiva e a de poder operam sobre os modos de 
subjetivação (FOUCAULT, 2003). Se atenta ao que não está sequer na ordem 
do discurso. 	

Os corpos queer, então, são aqueles que estão fora das margens do 
que seria ‘inteligível’, daquilo que pode ser compreendido dentro das nor-
mas, normas estas, como vimos, criadas pelas instituições, pelos dispositivos 
disciplinares. No caso das travestis e transexuais, há ainda mais a definição 
de lugares subalternos na sociedade devido à caracterização padronizada que 
cada corpo ‘deve’ seguir. Existe a ideia de que para ser de fato considerada 
mulher, a transexual precisa obrigatoriamente sentir o desejo de realizar a 
cirurgia de redesignação sexual e a travesti não, mas isso nem sempre ocorre 
porque existem as inúmeras especificidades de cada indivíduo. 

Foucault influenciou amplamente o desenvolvimento da teoria que-
er e dos estudos com perspectiva desconstrucionista. Aqui, o que apropriamos 
dos seus estudos da primeira fase é como se dedica em A Ordem do Discurso 
(1970), As Palavras e as Coisas (1966) e História da Loucura (1961) a inves-
tigar como a ciência produz/inventa sujeitos, como o saber é capaz de fabricar 
o homem. Em suas obras desse período, Foucault traça uma espécie de gene-
alogia do poder e se preocupa exatamente em compreender como a ciência 
se torna um elemento dentro dos dispositivos de poder que disciplina nossos 
corpos, torna nossos corpos economicamente úteis e politicamente dóceis. Em 
seus termos se caracteriza, portanto, como sendo:

Uma “anatomia política” que é também igualmente uma “mecânica do po-
der” está nascendo; ela define como se pode ter domínio sobre o corpo 
dos outros, não simplesmente para que façam o que se quer, mas para que 
operem como se quer, com as técnicas, segundo a rapidez e a eficácia que 
se determina. A disciplina fabrica assim corpos submissos e exercitados, 
corpos “dóceis” (FOUCAULT, 2000, p. 135).

Direcionando o debate para a perspectiva de quem produz os dis-
cursos de poder e a relação de um centro que se institucionaliza como ‘nor-



- 131 -

mal’, a produção da periferia em que configura a relação de poder entre o 
que é considerado anormal, comunga com a análise do caso Dandara e pode 
se aplicar ao conjunto da periferia do capitalismo, principalmente quando é 
notória o fenômeno das “massas supérfluas” que vivem expulsos dos arranjos 
socioeconômicos. 

Utilizando o conceito de ‘dispositivo’ em Bentham, Foucault de-
senvolve a lógica de ‘dispositivos de controle’, onde as instituições possuem 
modelo arquitetônico bastante parecido. Na obra, o pensador francês analisa 
prisão, escola, fábrica, exército e hospital, cinco instituições que a moderni-
dade inventa para adestrar os nossos corpos, nos tornar economicamente úteis 
para o capital e politicamente dóceis para não resistir à dominação. Como 
questiona em História da sexualidade, volume I,

Toda esta atenção loquaz com que nos alvoroçamos em torno da sexua-
lidade, há dois ou três séculos, não estaria ordenada em função de uma 
preocupação elementar: assegurar o povoamento, reproduzir a força de tra-
balho, reproduzir a forma das relações sociais; em suma, proporcionar uma 
sexualidade economicamente útil e politicamente conservadora? (FOU-
CAULT, 2006, p. 43-44).

Foucault (2000b, p.61), destaca que “o panóptico funciona como 
uma espécie de laboratório de poder. Graças a seus mecanismos de observa-
ção, ganha em eficácia e em capacidade de penetração no comportamento dos 
homens. Funciona, desse modo, com mais eficácia do que o poder violento, 
físico, de controle dos corpos. As diferenças entre materialidade e imateriali-
dade do dispositivo se explicam dessa maneira para Dalmonte:

Enquanto elemento concreto, na verdade, o panóptico opera com base na 
ideia de vigilância decorrente de sua estrutura, ocasionada pelo dispositivo, 
representado pela visibilidade, que assegura ao observador a capacidade de 
ver e fragiliza o observado, que pode ser devassado a qualquer momento. O 
dispositivo, portanto, decorre de uma estrutura física, mas opera no campo 
das ideias, buscando-se um consenso em benefício da maioria, o que é 
próprio da filosofia utilitarista. (DALMONTE, 2000, p. 61).

Nos meios de comunicação a mensuração objetiva do controle 
exercido se dá pela materialidade na própria discursividade, Dalmonte (2000, 
p. 62) diz que “na comunicação midiática, o dispositivo se faz presente na 
mesma perspectiva” que as instituições de controle dos corpos citadas ante-
riormente. Dalmonte aponta as relações entre materialidade e imaterialidade 
do discurso midiático segundo os dispositivos de apelo de Véron (1985) “tí-
tulos, subtítulos, chapéus etc.”, de modo que títulos, por exemplo, enquanto 
grafia, não são apenas físicos, mas se tornam “elementos capazes de operacio-
nalizar um conjunto de sentimentos/sensações quanto ao que indicam” (VÉ-
RON, 2000, p. 62).



- 132 -

No entanto, Foucault não se pergunta como nós resistimos a esse 
processo nem quais são as estratégias de resistência perante o poder (a teoria 
queer faz isso), seu objeto é perguntar quais são os efeitos desse poder sobre 
os corpos quando eles são introduzidos na vida. Preocupa-se em desvendar 
quais são os mecanismos de dominação. O poder cria os corpos, por exemplo, 
quando o médico diz se é menina ou menino, a partir do nascimento já somos 
compelidos a sermos o que esperam de nós, o que nos dizem que somos. 

É na perspectiva de análise dos resultados do exercício de poder 
sobre as formas de vida que podemos pensar em como o discurso médico criou 
o termo homossexual, quando o médico húngaro Karoly Maria Kertbenyo o 
utilizou pela primeira vez, em 1896, para designar as pessoas do mesmo sexo/
gênero que se relacionam. Encontramos reforço nessa argumentação pelas 
palavras de Judith Butler que explica:

A situação do discurso consiste no fato de que a linguagem chega como um 
endereçamento que não desejamos e pelo qual somos, num sentido origi-
nal, capturados, para não dizer – segundo os termos do próprio Levinas – 
feito cativos. Portanto, já há certa violência quando somos remetidos a um 
discurso, nomeados, submetidos a uma série de imposições, compelidos a 
responder a uma alteridade exigente. (BUTLER, 2011, p. 23).

Em Foucault o gênero não aparece como um dado da realidade em 
si, não existe antes da linguagem. A identidade de gênero é efeito do poder. 
Não é o homem que exerce o poder, o poder que inventa o homem. E antes 
desse homem dizer o que é masculino e feminino existe um mundo estrutura-
do, inclusive antes de ele próprio entrar no mundo. Só pode existir enquanto 
homem se ele se adequar a essas regras cristalizadas que o torna inteligível 
ante a sociedade, isto se relaciona a noção de performatividade de Butler 
(2011), citada brevemente no início deste estudo. Spargo (2006) alerta para o 
uso indevido do conceito de performatividade, para ela “no senso comum, a 
performatividade é muitas vezes mal interpretada como performance. 

BIOPOLÍTICA E NECROPOLÍTICA NO CASO DANDARA 

Na argumentação de Mbembe (2014), há enlaces foucaultianos fin-
cados diante do que é entendido como biopoder, esse domínio da vida sobre a 
qual o poder tem estabelecido controle. O ensaio sobre necropolítica, planteia 
a hipótese de que a última expressão de soberania reside amplamente em o po-
der de decidir quem pode viver e quem deve morrer. Para o autor, fazer viver 
ou fazer viver, constitui os limites da soberania e seus atributos. 

A proposta, de acordo com Mbembe (2014), se distancia das consi-
derações tradicionais sobre a soberania que se dão as ciências políticas e das 



- 133 -

relações internacionais, se aproxima mais a crítica foucaultiana as noções de 
soberania circuncidadas pelo biopoder e as relações com a guerra. O poder, 
que não é necessariamente um poder estatal, faz referência contínua e invoca 
a exceção, a urgência e a noção ficcional de inimigo. 

	 O ponto chave para compreender a argumentação de Mbem-
be (2014) é compreender como o exercício do biopoder dentro da periferia do 
capitalismo, parece decidir e controlar quem deve morrer ou viver, quais vidas 
importam. 

Este controle pressupõe a distribuição da espécie humana em diferentes 
grupos, a subdivisão da população em subgrupos e o estabelecimento de 
uma ruptura biológica entre uns e outros (MBEMB, 2014, p. 22).

Tomando o racismo como exemplo, o autor desenha um esquema 
de entendimento influenciado pela perspectiva de alteridade em Hanna Aren-
dt, a propósito do caráter espectral que há no mundo entre a nação e raça. 
O racismo é entendido na obra, como uma tecnologia que pretende permitir 
o direito de exercício do biopoder, visto em uma passagem como o direito 
soberano de matar. No nosso trabalho, a travestifobia, relacionada dentro do 
aspecto do racismo, parece se relacionar com esse arquétipo de uma formação 
dos mecanismos de biopoder inscritos na forma com que funciona os Estados 
modernos. 

Corroborando o pensamento de Foucault sobre o Estado nazi, como 
exemplo de Estado que exerce o direito de matar, o autor pontua que dentro da 
economia do biopoder, a função do racismo consiste em regular a distribuição 
de mortes, pondo em jogo as possibilidades das funções mortíferas do Estado 
e a condição e aceitabilidade da matança. A travestifobia, no caso é entendida 
como um atentado a ordem e se relaciona com as formas do poder de atuar no 
campo biológico e social. Por isso, a produção de subjetividade das travesti-
lidades acabam negligenciadas e desarranjadas do setor socioeconômicos, se 
rendendo a marginalização e as relações de silenciamento. 

A necropolítica atua como reconhecimento da percepção de que a 
existência do Outro, não importa, segue o rebanho de “massas supérfluas” por 
não possuir efeito produtivo, romper com a disciplina da biopolítica e com 
a ordem discursiva, mas que ao mesmo tempo, a existência do Outro é um 
atentado a vida. Se o diálogo entre o desejo e a instituição apresentado por 
Foucault em A ordem do discurso (FOUCAULT, 1996) pauta que a instituição 
não pode lidar com o desejo, pelo fato do mesmo não se inserir numa ordem 
discursiva, a travestilidade controlada pelo discurso, acaba invalidada e quan-
do validada, codificada a maneira da instituição.

	 Parte daí que Hilário (2015), defende dentro do conceito de 
necropolítica, a possibilidade e pertinência de uma crítica radical ao século 



- 134 -

XXI, tendo em mente a crise sistêmica do arranjo do Estado e do Bem-Estar 
Social no dinâmica econômica do plano neoliberal, uma teoria crítica peri-
férica como ponto para entender o mundo atual. A consideração final dele é 
entender:

A questão da crise sistêmica atual e de como a necropolítica se apresenta 
como a forma da política adequada ao declínio da forma social capitalista, 
no sentido de exercer a função de manter esta sociedade minimamente fir-
me numa época marcada por sua decomposição (HILÁRIO, 2015 p.196).

	
Hilário aponta as variações foucaultianas para analisar as formas 

com que o poder voga dentro da periferia do capitalismo para explicar proces-
sos de barbárie em curso em países como o Brasil. Aqui, vamos elucidar o fato 
do país ser o que mais mata travestis e transexuais no mundo e refletir sobre a 
materialidade do corpo no discurso midiático, tendo como base a repercussão 
midiática do vídeo em que transmite a morte da travesti Dandara dos Santos, 
42, assassinada brutalmente na periferia de Fortaleza no dia 15 de fevereiro de 
2016, para se evidenciar a funcionalidade da necropolítica. 

Se para Foucault (2010), o governo é entendido como o conjunto 
das instituições e práticas guiadas por procedimentos, técnicas e métodos que 
garante a orientação dos homens, uns pelos outros, e as instituições atuam em 
conflito com o desejo e a ordem do discurso, podendo ser invalidada dentro 
da esfera pública, como pensar a questão da segurança das populações e a 
produção de vidas das coletividades marginalizadas?

As travestis fora do eixo da política voltada para a produção da 
vida, atalham dentro do dispensável pelo processo produtivo amplo, assim 
como aqueles que “são expulsos e jogados no mercado informal e precário, 
nas margens da cidade etc”. De acordo com Hilário, a necropolítica parece 
cada vez mais com aquilo que Marx (1988) chamou de “trabalho morto” (isto 
é, força de trabalho que se acumula na forma de máquinas) e, assim, passa a 
descartabilizar sujeitos agora tornado supérfluos, dispensáveis, sobrantes.

Voltando ao conceito de Foucault sobre biopoder e agora pontuan-
do o termo biopolítica — a forma na qual o poder tende a se alterar no final 
do século XIX e início do século XX e as práticas disciplinares usadas para 
governar populações — Achille Mbemb vem considerar diante do fato social 
atual que “em termos de política, isso se traduz na passagem da biopolítica 
para uma necropolítica (MBEMBE, 2014). 

Para compreender a noção de necropolítica de corpos queer, iremos 
utilizar como ferramenta de análise crítica da representação midiáticas inseri-
da no discurso na mídia hegemônica sobre vídeo do assassinato de Dandara. 
Se por um lado a imagética de travesti é materializada diante biopoder na 
ordem discursiva da mídia apenas após o registro viral na internet, podemos 



- 135 -

considerar que o sujeito travesti é apontado como um sujeito supérfluo, como 
cita Hilário em Bertrand Ogilvie (2012), “aquele cuja força de trabalho já não 
é mais necessária ao modo de reprodução do capital em sua fase atual conver-
te-se em portador de uma vida matável”. 

Se os modos de vida dentro do sistema capitalista são baseados 
em troca de mercadorias dentro do eixo de socialização da compra e venda 
de trabalho, significa que as travestis está fora do circuito. Dentro, quando se 
fixa no mercado informal tendendo de recorrer ao corpo como saída de so-
brevivência, dentro de um sistema que não legitima sua subjetividade e suas 
formas de produção de vida, distantes da matriz heterossexual e compulsória 
de institucionalização do modo de viver e designadas a prostituição, como 
corpos abjetos. 

REPRESENTAÇÕES MIDIÁTICAS DE DANDARA E 
BREVE ANÁLISE DE COMO O JORNALISMO PAUTA A 

TRAVESTILIDADE 
	
“Quando subiu na moto que a levaria ao local onde o vídeo de seu 

espancamento foi feito, Dandara dos Santos deu tchau e sorriu para quem 
estava ao redor”, conta a matéria Dandara dos Santos: a travesti prestativa, 
alegre e cheia de amigos da repórter Sara Oliveira do jornal O Povo. De acor-
do com a matéria Dandara tinha 42 anos e se viu mulher aos 18 anos, quando 
não abandonou mais roupas curtas. A narrativa jornalística segue Dandara foi 
para São Paulo por volta dos 25 anos e lá morou por dez anos. Voltou a For-
taleza e descobriu ter HIV. A mãe, Franscisca Ferreira de Vasconcelos, 72, 
aposentada, segundo Sara, sabia das constantes humilhações que a filha sofria 
por ser travesti. 

Um mês depois, no dia 25 de março de 2016 o jornal publicou a 
matéria de Igor Cavalcante MPCE detalha como agiu cada um dos envol-
vidos na morte de Dandara. Ao todo foram 12 envolvidos, e um ainda não 
foi identificado, e nove foram capturados pelo assassinato. Em esquema, o 
jornal O Povo especificou e detalhou como agiu cada no homicídio. Quatro 
são adolescentes e entre os agressores, eles são os mais violentos, um deles 
sendo responsável pela pedrada que desfigurou o rosto da travesti. O jornal 
publicou no mesmo dia a matéria Dandara, Hérika e Paulete: a demanda por 
respeito e justiça pontuando mais três casos de violência um mês após a morte 
de Dandara. 

Tomando como foco a narrativa jornalística do O Povo, vários ou-
tros meios de comunicação da mídia hegemônica também pautaram o caso 
como foi o G1, Folha de S. Paulo, Estadão, BBC Brasil, Agência Brasil e 



- 136 -

entre outros. Na imprensa internacional, o Daily Mail, The Sun e Mirror e o 
The New York Times. Tendo em vista a representação construída da imagem 
da travesti Dandara na mídia, se vale questionar a forma como o jornalismo 
produz pautas sobre a violência LGBTT. Os desdobramentos da notícia e a 
materialidade do corpo ser significado pelo discurso da mídia hegemônica. 

Ainda, o discurso midiático colabora para a manutenção de uma 
hierarquia entre as identidades de gênero, orientações sexuais e práticas sexu-
ais dos sujeitos em prol da heteronormatividade. O pautado no caso Dandara 
não foi a negligência das políticas públicas para as pessoas LGBTT, isso foi 
um desdobramento da pauta. O que causou o furor por parte da mídia hege-
mônica foi o registro violento da morte de Dandara e o compartilhamento nas 
redes sociais. 

Nesse mesmo movimento, a mídia deve ser caracterizada como uma cons-
trução discursiva obrigatoriamente co-determinada por vozes e operações 
que se realizam para além do espaço midiático, reconhecendo como fator 
intrínseco à midiatização, tanto a acolhida de outras falas, quanto a defi-
nição das condições dessa acolhida. Ao acolher outras palavras, a mídia 
passa a ser lugar de mistura e metamorfose (GUIMARÃES, 2006, p.51).

Uma imprensa livre de estereótipos também contribui para a ma-
nutenção da própria democracia, uma vez que garante os direitos fundamen-
tais de todos. Desse modo colaboramos para o fim de práticas opressoras, 
produzindo contradiscursos que contestam veemente, expõem as falhas da 
materialidade discursiva no jornalismo, fornecendo soluções para um melhor 
exercício, mais ético, plural e humanizado. A boa representação de diferentes 
identidades nos meios de comunicação, pesquisas sobre gênero e sexualidade 
juntas ao amplo debate sobre Direitos Humanos na cena política são a chave 
para a criação de políticas públicas com respeito à comunidade LGBT.

Neste contexto de articulações do cotidiano e contradições sociais, 
observamos de acordo com Festa (1986), que os movimentos sociais atuam 
na busca por espaços democráticos, se estruturando com grupos negados pela 
classe detentora do poder em torno de projetos alternativos. Observamos a 
perspectiva de estar reorganizando uma noção de poder, na tentativa de diluir 
uma repartição desigual devido à hierarquia dos discursos. Pensando as me-
diações, os atores sociais, e políticos, que tecem a trama comunicacional com 
seus dados simbólicos e imaginários do poder (MARTÍN-BARBERO, 2009).

Os jornalistas têm que identificar novas posturas diante da plura-
lidade identitária. Devem visar à liberdade de imprensa não só do meio polí-
tico, da censura, mas também da economia, do capital e interesses privados. 
Uma série de valores e comportamentos implícitos são tramados no cotidiano, 
decorrentes de um modelo pelo qual o corpo social se guia, com relações 
de poder tomadas pela identidade e diferença (SILVA, 2014). Os diferentes 



- 137 -

modos em que os indivíduos se baseiam, geram diferentes apropriações, in-
terpretações. Esboçando um laço social, que abriga o ambiente do cotidiano, 
as relações midiáticas e as negociações de argumentos entre estes (GUIMA-
RÃES, 2006). 

Pois se uma identidade consegue se afirmar é apenas por meio da repres-
são daquilo que a ameaça. Derrida mostrou como a constituição de uma 
identidade está sempre baseada no ato de excluir algo e de estabelecer uma 
violenta hierarquia entre os dois polos resultantes – homem/mulher etc. 
Aquilo que é peculiar ao segundo termo é assim reduzido – em oposição 
à essencialidade do primeiro – á função de um acidente. Ocorre a mesma 
coisa com a relação negro/branco, na qual branco é, obviamente, equiva-
lente a “ser humano”. “Mulher” e “Negro” são, assim, “marcas” (isto é, 
termos marcados) em contraste com os termos não marcados “Homem” e 
“Branco” (LACLAU, 1990, p. 33).

Os diversos aparelhos sociais que estão presentes desde o nosso 
nascimento e tendem a nos acompanhar por toda vida se não forem questio-
nados e tencionados para que se pense sobre e ligue a fronteira entre o que é 
excluído e incluído, formam sujeitos que tendem a formular suas preferências 
de acordo com um dado pré estabelecido a ser seguido. Essa situação impli-
ca um falso reconhecimento do sujeito com a sua identidade, transitando na 
questão de que o nosso corpo é submetido a práticas e é maleável dentro delas 
como estuda Foucault (2006).

Uma imprensa livre é imprescindível para a manutenção da demo-
cracia onde os direitos de todos são respeitados. A análise aprofundada do 
exercício jornalístico se faz necessária para que a construção da notícia não 
signifique simplesmente a manutenção de velhos e opressores valores sobre 
as vidas da comunidade LGBT. Compreender o que Orlandi traduz quando 
afirma que “o dizer não é uma propriedade particular. As palavras não são só 
nossas. Elas significam pela história e pela língua” (ORLANDI, 2009, p. 32):

A cultura em todas as formas de discurso, do jurídico ao científico, e dos 
meios de comunicação, ajuda na produção do “abjeto” como um tipo de 
diferenciação na qual se configura o excluído. O excluído é produzido no 
discurso; seu lugar é o silêncio que, em termos sociais muito concretos 
realiza-se na injustiça do não poder existir. Essa diferenciação precisa ser 
analisada e desmontada. Somente aí é que algo como a liberdade de existir 
como se é entrava em cena. Não apenas porque existem muitas pessoas 
fora das classificações, mas porque é preciso desmontar as classificações 
para lugar à expressão singular contra todo um campo da experiência silen-
ciada e, assim, proibida de existir ou condenada à morte (TIBURI, 2013, 
p. 26).

Através do discurso temos a disposição cultural a ser tomada pelo 
indivíduo. Sendo assim vemos uma questão histórica, dada como aspecto na-
tural, que sempre esteve posto. Vemos que subverte com as normas do poder 



- 138 -

está à margem, excluído de um circuito social com normas colocadas e que se 
parece ter uma premissa que todos conheçam e sejam criados para conhecer 
pelos órgãos reguladores ao longo de sua vivência (SILVA,2014).

O discurso midiático quando omite, reproduz opressão com as tra-
vestilidades. Seja por serem enquadradas frequentemente em grupos de risco 
da AIDS, por serem tratadas no masculino, sem direito ao tratamento do nome 
social pelos repórteres e serem descritas com tom de chacota em situações que 
foram forjadas exatamente por esse trato negligente da sociedade. A mídia 
hegemônica traduz que o lugar de travestis é o da marginalidade.

Consideramos que por sua imagem de confiança na distribuição de 
informações, o jornalismo pode construir e legitimar discursos que reificam 
práticas opressoras, uma vez que “o fundamento histórico do jornalismo está 
no conhecimento da realidade, na apuração dos fatos e na apresentação de 
narrativa correta, crível, isenta de opinião e de parcialidades” (DEL BIANCO, 
2004, p. 8). Como diz Louro, “tudo isso permite dizer que os discursos ‘ha-
bitam corpos’, que ‘eles se acomodam em corpos’ ou, ainda mais contunden-
temente, que ‘os corpos, na verdade, carregam discursos como parte de seu 
próprio sangue’” (LOURO, 2004, p. 79).

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Para Membe (2014), a necropolítica atua como um processo de 
execução em série, mecanizado e transformado em um procedimento téc-
nico, impessoal, silencioso e rápido. Facilitado pelos estereótipos, no caso, 
LGBTTfóbicos e com desenvolvimento de um preconceito também de classe. 
O autor fala que a relação entre modernidade e terror são provenientes de 
múltiplas frentes. Ele destaca a paixão do público por sangue e as noções de 
justiça e vingança. Ao citar Foucault em Vigiar e Punir, ressalta a execução 
pública do camponês regicida Damiens que dura várias horas principalmente 
por satisfazer a multidão. 

Compondo a relação poder-saber, os meios de comunicação podem 
reiterar as estereotipações disseminadas no senso comum, como Foucault re-
lata, “não há relação de poder sem constituição correlata de um campo de 
saber, nem saber que não suponha e não constitua ao mesmo tempo relações 
de poder” (FOUCAULT, 2000, p. 31).  O pedido de socorro de Dandara em 
poucos minutos de vídeo ecoa sobre a multidão. O registro e, por conseguinte 
a reprodução do discurso legitimado na violência urbana na mídia hegemôni-
ca, aponta como exemplo de funcionamento da necropolítica na periferia do 
capitalismo. 



- 139 -

REFERÊNCIAS

AGAMBEN, G. Necropolítica: seguido de Sobre el gobierno privado indi-
recto. Traducíon y edicíon: Elizabeth falomir Archambault. Melusina [sic], 
2011. 

BUTLER, Judith. Corpos que pesam: sobre os limites discursivos do “sexo”. 
Trad. Tomaz Tadeu da Silva. In: LOURO, Guacira Lopes (Org.). O corpo edu-
cado. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2001. p. 151-172.

______. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradu-
ção de Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização brasileira, 2016.

______. Vida Precária. Tradução de Angelo Marcelo Vasco. In: Contempo-
rânea. 2011, p. 13-33.

COLLING, Leandro. Como pode a mídia ajudar na luta pelo respeito à di-
versidade sexual e de gênero? In: PELÚCIO, Larissa; et al.(Org.). Olhares 
plurais para o cotidiano: gênero, sexualidade e mídia. São Paulo: Cultura 
Acadêmica, 2012.

DEL BIANCO, Nelia R. A internet como fator de mudança no jornalismo. 
2004. Disponível em<http://www.bocc.ubi.pt>. Acesso em: 10 jan. 2017.

FESTA, Regina. Movimentos sociais, comunicação popular e alternativa. In: 
FESTA, R.; SILVA, Carlos Eduardo Lins da (Orgs.). Comunicação popular 
e alternativa no Brasil. São Paulo: Paulinas, 1986. p.9-30

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução de Laura Fraga de Al-
meida Sampaio. São Paulo: Edições Loyola, 1996.

______.As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências humanas. São 
Paulo: Martins Fontes, 2000a.

______. História da sexualidade I: vontade de saber. Tradução de Maria 
Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. 17. ed. Rio de 
Janeiro: Edições Graal, 2006.

______. História da sexualidade II: o uso dos prazeres. Tradução de Maria 
Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. 1. ed. São Paulo: 
Paz e Terra, 2014.

______. A vida dos homens infames. In: ______. Estratégia, poder-saber. 
Ditos e escritos IV. Rio de Janeiro: Forense Universitária, p.203-22, 2003.



- 140 -

______. Microfísica do poder. Tradução de Roberto Machado. Rio de Janei-
ro: Edições Graal, 2008a.

______. Nascimento da biopolítica: curso dado no Collège de France. São 
Paulo: Perspectiva, 2008b. 

______.Vigiar e punir: nascimento da prisão. Trad. Raquel Ramalhete. Rio 
de Janeiro: 23ª ed. Vozes, 2000b.

GUIMARÃES, Cesar. Na mídia, na rua: narrativas do cotidiano/ Organizado 
por Cesar Guimarães e Vera França. Belo Horizonte: Autêntica, 2006.

HILÁRIO, Leomir Cardoso. Da Biopolítica À Necropolítica: Variações 
Foucaultianas Na Periferia Do Capitalismo. Sapere aude – Belo Horizonte, 
v. 7 – n. 12, p. 194-210, Jan./Jun. 2016 – ISSN: 2177-6342. 

LACLAU, E. New Reflections on the Revolution of Our Time. Londres, 
1990.

MARTÍN-BARBERO, Jesús. Dos meios às mediações: comunicação cultura 
e hegemonia/ Jesús Martín Barbero; Tradução de Ronald Polito e Sérgio Alci-
des, 5. ed. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2009.

MBEMBE, A. Crítica da Razão Negra. Lisboa: Editora Antígona, 2014.

MISKOLCI, Ricardo. A teoria queer e a sociologia: o desafio de uma analítica 
da normalização. Sociologias, ano 11, n. 21, p. 150-182, jan./jun. 2009.

______. Teoria Queer: um aprendizado pelas diferenças. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora: UFOP- Universidade Federal de Ouro Preto, 2012.

SILVA, Tadeu; WOODWARD, Kathryn. Identidade e diferença: uma in-
trodução teórica e conceitual. SILVA, Tomaz Tadeu da (Org.). Identidade & 
diferença. Petrópolis: Vozes,2014.

SPARGO, Tamsin. Foucault e a Teoria Queer. Tradução de Vladimir Freire. 
Rio de Janeiro: Pazulin; Juiz de Fora: Ed. UFJF, 2006.

TIBURI, Marcia. Judith Butler Feminismo como provocação, Revista Cult, 
Nº 185, 2013.



- 141 -

CAPÍTULO IX

MEUS MOTIVOS PARA MORRER: 
MICROPOLÍTICAS DO DESEJO DE MORTE NA 

VIDA HOMOSSEXUAL42

Antonio Leonardo Figueiredo Calou
Rodrigo Brito de Almeida

INTRODUÇÃO

O presente ensaio trata-se de uma produção que busca compreen-
der o sentido da morte no caminho da vida homossexual. Sobre a abordagem 
socioantropólogica, instigamo-nos a entender a morte como uma palavra ro-
deada de produções micropolíticas43 que buscam normalizar o âmbito privado 
das relações sociais. A partir da história de vida de um sujeito homossexual, 
buscamos no decorrer deste texto, trazer à tona, percepções micro das pro-
duções discursivas que surgem como possibilidades, desejos e motivos para 
pensar o não mais viver no mundo, visão característica daqueles que sofrem 
com estigmas sociais sobre sua orientação sexual. 

Voltamos então o nosso olhar para as construções sociais e seus 
violentos discursos que assolam as vidas de homossexuais. Pois há que se 
considerar a dimensão histórica da sexualidade, que desde o século XVII, vem 
trazendo a necessidade de falar-se desse objeto, em âmbitos como o direito e 
a religião. E após o século XIX, com a influência das ciências médicas, da pe-
dagogia, da política, sempre conotando em seus discursos relações de poder, 
interesse e dominação (FOUCAULT, 1988). Os discursos que se apresentação 
sobre as - como se refere Foucault (1988) - sexualidades fora da norma, se 
caracterizaram de enunciações linguísticas, expressões gramaticais que no-
meavam sujeitos, inserindo-os em seus lugares subalternos, patologizavam 
seus desejos e condenava-os ao inferno, construindo um saber/poder sobre 
seus corpos. 

42 Uma versão deste artigo será publicada na Revista Lugar Comum da Universidade Nômade, com o título: 
“Somos programados pra cair”: micropolíticas do desejo de morte na vida homossexual.
43 Entenderemos por micropolíticas, o que refletindo sobre as teorias de Michel Foucault, pensou Félix Guatta-
ri: “Através dessas prescrições, vê-se que o deciframento das “tecnologias políticas do corpo”, da “microfísica 
dos poderes” (S.P., p.31) e da “polícia discursiva” (O.D., p. 37), proposta por Michel Foucault não consiste 
numa simples demarcação contemplativa, mas implica o que eu chamei uma micropolítica, uma análise mole-
cular nos fazendo passar das formações de poder aos investimentos de desejo.” (2007, grifos do autor, p. 37).



- 142 -

A história de vida44 que elegemos com material de análise é a de 
Ronaldo45, 37 anos, natural da cidade Florianópolis onde viveu durante a in-
fância e metade de sua juventude, mudando-se para Joinville-SC. Residente 
hoje na cidade de Juazeiro do Norte-CE, Ronaldo vive com seus pais e man-
tém um relacionamento fixo com seu companheiro Yuri. É professor de língua 
portuguesa e trabalha em regime contratual numa escola de seu município. 
Ronaldo nos foi apresentado por Lucas, 22 anos, estudante de psicologia, que 
por ter uma proximidade com o nosso interlocutor e conhecer a sua história de 
vida, nos mediou à entrevista. 

A morte aqui é vista como ponto alvo de chegada, em que aquilo 
que a cerca (as micropolíticas) é o que nos dar base de compreendermos a 
mesma enquanto desejo, e um desejo imposto por enunciações indicativas de 
poder sobre corpos. Ensejamos primeiro sobre uma concepção que representa 
o fim dos papéis sociais criados no decorrer da vida homossexual, nos quais 
tendem a ser produtos das construções dominantes antes lhes imposta. A mor-
te (ou fracasso) desses papéis, dessas representações criadas, tipificam um 
desejo de uma morte real para um sujeito homossexual. Depois tratamos do 
sentido do desejo de morte, do não mais viver e o seu significado para os mo-
mentos repressivos vividos no decorrer do percurso de vida homossexual.46

A MORTE DOS DESEJOS E DA POSSIBILIDADE SER 
CRIANÇA: A INFÂNCIA

Assim, desde criança que eu acho que eu sei que sou gay. Acho complicado 
ainda falar assim, entende né? (deduzimos se referir a problemática do nas-
cer-se gay). Eu era de brincar com minhas primas de boneca, eu vestia os 
vestidos delas e não vou mentir, eu preferia, era melhor do brincar de bola 
ou de luta com meus irmãos. [...] Foi uma vez que meu pai me pegou brin-
cando com uma boneca, minha mãe já tinha me visto brincando de tudo 
com minhas primas, mas meu pai não, ele vivia trabalhando. Nesse dia eu 
aprendi da pior forma que eu não poderia nunca mais brincar daquele jeito 
com meninas. Eu deveria ter entre 6 e 8 anos, a idade eu não lembro bem, 
mas eu lembro da cena, dessa eu nunca vou esquecer. Ele gritou bem alto 
comigo, na frente das minhas primas, elas saíram correndo pra casa delas. 
Ele disse assim: Ronaldo seu filho da puta, você quer ser mulher é? Eu 
achei que ele tinha chegado bêbado, mas ele não tava. Ele tirou o sinto do 
guarda-roupa dele e começou a me bater. Minha mãe tentou intervir, eu vi 

44 A história de vida trata-se de nosso procedimento metodológico, no qual compreendemos essa, como uma 
expressão de forma experienciada, que traz sobre o discurso, o caráter mais subjetivos das ações de um indi-
víduo sobre aspectos psicológicos que advêm de suas relações sociais, pois é através delas que identificamos 
especificidades que nos ajudam a entender o ser humano nas suas relações cotidianas e privadas. (LOZANO, 
2002; OLIVEIRA, 2013).
45 Para preservar o anonimato do sujeito entrevistado, optamos por fazer nomeações fictícias. 
46 É necessário ressalta que este ensaio não se trata de uma pesquisa sobre suicídio, desde que consideramos 
o objeto, um tema com grandes produções feitas pelas Ciências Sociais, sendo o livro O Suicídio de Émile 
Durkheim, um dos clássicos na área. Reconhecendo a nossa limitação com esse arcabouço teórico-metodológi-
co, por isso preferimos recortar nossa pesquisa numa análise acerca das micropolíticas que produzem na vida 
homossexual o desejo de morte. 



- 143 -

que ela ficava pedindo pra ele parar e ficava dizendo assim: Ei Zé, ele só 
tava brincando. Daí eu vi ela saindo, chorando para o quarto. Ele ficava di-
zendo que eu ia ter que aprender a ser homem, tipo: Você vai aprender a ser 
homem, nem que seja na marra, vai apanhar até virar homem. (Ronaldo, 37 
anos, entrevista concedida em 04/03/2017).

	
As primeiras concepções que elegemos aqui, estão direcionadas ao 

que se tem concebido sobre a infância dentro dos campos da antropologia e 
sociologia. Enquanto correntes analíticas, essas ciências consideram a criança 
como sujeitos sociais que experienciam pontos de vista próprios, constituindo 
uma cultura que se distancia efetivamente da vida adulta (CORSARO, 2011). 
Estamos considerando aqui uma geração que constrói uma cultura distinta, 
aonde as normas produzidas no meio social não faz muita coerência, a não 
ser quando já lhes são impostas. Podemos perceber isso na fala de Ronaldo, 
quando ressalta que, por muito tempo brincou de boneca com suas primas, e 
que por sinal era algo que não incomodava sua mãe. Neste aspecto, podemos 
considerar que o ato de brincar constrói cultura como assim já afirmou Priscila 
Campanaro (2016), no seu texto, Infância, Relações de Gênero e Religião: um 
debate necessário. A autora vem nos conduzir a perceber que as relações de 
gênero e os papeis de masculinidade e feminilidade construídos e impostos 
pela pedagogia de normas adultas, tendem a ser contrariados pelo ato de brin-
car. Para ela, a criança em si busca companhia para interagir e comunicar-se 
dentro da sua forma de ver o mundo, o que independe de qualquer gênero. 

O sexismo é um aspecto construído e mantido pelas convenções 
adultas, que ao inserir-se, através de uma pedagogia de negação, é aprendido 
pela criança que vai se moldando e atuando dentro desses papéis para eles/elas 
agora estabelecidos. 

João dos Santos (1982), na sua celebre obra Ensaios para a educa-
ção I: a criança quem é?, vem nos trazer um aspecto importante a ser conside-
rado sobre a formação cognitiva e a personalidade da criança. Ele nos chama 
atenção para compreender a criança como um sujeito protagonista de seus 
próprios desejos, ou seja, subjetivo no mais estrito da vontade inconsciente. 
Assim, a criança tende a compreender para si aquilo que mais lhes atrai no 
meio em que está inserida, criando a sua forma de atuação no mundo. 

Ervin Goffman (1996), denominara essa atuação com uma repre-
sentação do Eu. No seu clássico livro, A representação do Eu na vida coti-
diana, o mesmo coloca que, as pessoas nas suas relações face-face, absorvem 
através das expressões transmitidas e emitidas os comportamentos desejados 
pela fala governável e intencional do outro, atuando sobre elas dentro de pa-
péis sociais. Em outra obra, Sobre o resfriamento do Marca: alguns aspectos 
da adaptação ao fracasso (2014), ele enfatiza esse processo como a formação 
do self, aonde os indivíduos tendem a representar através do uso do corpo as 
reproduções que incorporam como normas para suas ações.   



- 144 -

O que estamos querendo pensar aqui é que, a criança pode já está 
num processo constitutivo de sua personalidade, através daquilo que deseja, 
construindo o seu eu e atuando sobre ele, o que por muitas vezes pode inde-
pender das condições de gênero. No entanto, quando lhes impostas às regras 
sociais e estando eles/elas distantes das normas vigentes, esse eu construído 
é levado à guilhotina, pois a personalidade não condizente com as produções 
dominantes, não podem ser representadas. Logo, é necessário matar o eu e 
constituir um novo papel, rápido e bem adequado as convenções, principal-
mente se considerados as construções sociais de gênero.  

Com Ronaldo, a morte do seu eu - aquele no qual vinha-se edifi-
cando sobre seus próprios desejos - foi abruptamente morto pelos discursos 
anunciados e simbolizados através de suas marcas no corpo. Identificamos 
claramente essa situação quando o mesmo ressalta: “eu aprendi da pior forma 
que eu não poderia brincar daquele jeito com meninas”, e quando fala: “mas 
eu lembro da cena, essa eu nunca vou esquecer”. 

Na cultura ocidental, o entorno das emoções no sentido de morte, 
exige dos indivíduos um correspondente de atuação, no qual se dá no campo 
psicossocial das expressões humanas, o luto. Esse, poderíamos pensar ser, o 
tempo necessário para que um indivíduo possa se adequar a ideia de não ter 
mais a presença física, logo a interação de um ente por ele estimado. Todavia, 
esse ente tende a ser rememorado pelos símbolos de sua atuação em vida, 
como algo que marca as interações do individuo sempre que for esse ente 
lembrado. A maioria dos sujeitos que passam pelo processo de luto tendem a 
reagir com a decorrência de um espaço de tempo, buscando outra forma de 
adéqua-se sem aquele/la que se foi. 

A morte do eu parece exigir o mesmo processo de luto. Ao compre-
ender de forma trágica a morte do seu eu, a criança homossexual como sujeito 
reagente47 busca superar o luto dos seus desejos e da expectativa enquanto a 
sua personalidade, procurando adequar-se a sua nova realidade, mesmo estan-
do marcada por aquele/la que se foi.

Nos dias depois disso, toda vida que minha mãe me dava banho ela cho-
rava. Eu fiquei vermelho e roxo durante alguns dias, também sou muito 
branquelo né? [...] Quando ele chegava em casa, eu baixava a cabeça, fazia 
por onde não ficar perto. Eu quando tava assistindo televisão na sala com 
ele, ficava me policiando para não cruzar as pernas, ele não gostava. [...] 
Sabe? Sinceramente, eu acho que desde então não tive mais infância. Eu 
fui crescendo muito tímido, com medo de tudo. Pra tu ter uma ideia, eu não 
dava a mão para o ônibus, porque eu tinha medo de alguém rir se ele não 
parasse (a voz sai tremula, é notável a ansiedade). Por isso que eu digo que 
não tive mais infância, porque eu não consigo lembrar de cenas boas em 
que eu me veja me divertindo. [...] Quando criança eu nunca pensei em me 
matar, eu tinha era medo de morrer, mas eu lembro que desejava não exis-
tir, principalmente quando estava perto do meu pai, ou depois quando tinha 
que ir a escola. (Ronaldo, 37 anos, entrevista concedida em 04/03/2017).

47 Ver João dos Santos em Ensaios sobre Educação I: a criança quem é? (1982).



- 145 -

Após a morte do eu, o luto para Ronaldo tende a ser domesticado 
por uma espécie de medo ou vergonha do pai. Ele é impossibilitado de sentir 
falta do seu eu e busca rapidamente compreender as novas regras para sobre-
viver, se auto-educando para os padrões de masculinidade que é a todo tempo 
lhes acordado através de uma pedagogia do corpo48, aonde vai compondo um 
self, não mais sobre o aspecto de seus desejos, mas pela pressão das normas 
sociais de gênero. 

As cenas com que Ronaldo se depara na vida fazem com ele chegue 
a uma conclusão sobre sua infância; que ela morreu para dar vida a uma crian-
ça insegura, tímida e cheia de medos. As relações estabelecidas lhes dirigem a 
obter ações sempre cuidadosas, fazendo com que seus comportamentos sejam 
moldados. 

A morte de seus desejos, da constituição de seu eu, poderia levar, 
em um processo melancólico, ao desejo de morte real. Trata-se da possibili-
dade de se impactar e se ver sem qualquer atributo que ligue o seu desejo de 
ser, as normas sociais, preferindo morrer ao continuar vivendo sem que possa 
satisfazer seus desejos. 

Ronaldo não passou por essa possibilidade na infância. O seu medo 
da morte, felizmente lhes impedia de atentar contra a sua própria vida. No 
entanto, as melancolias experienciadas lhes traziam o desejo de não existir, 
essa nos parece conotar ser certa esperança na possibilidade que fica solta 
no plano das ideias, como se ele pudesse ser feliz em outro lugar, planeta, 
dimensão e etc. 

ESTRATÉGIAS DE PROTEÇÃO DO EU, O FRACASSO E A 
MORTE COMO SAÍDA: A JUVENTUDE

Uma das piores fases, foi na escola, entre quinto e sexto ano. Eu era pré
-adolescente né? Eu vivia sendo zoado na escola, agora eu não sei porque 
era assim, porque eu era muito calado. Eu tinha medo de abrir minha boca 
e sei lá, talvez eu parecesse com a voz fina. Mas uma vez, isso antes da 
professora entrar na sala, um dos meninos do fundo da sala ficaram me 
caçoando, daí um deles colocou a pinta (o pênis) pra fora e ficou dizendo: 
ei veadinho, olha pra trás, que é isso aqui que tu gosta. Eu tentava disfarça 
para não chorar e fingia que era comigo. Eu sempre ditava da escola com 
minha colega, porque ela era grandona, forte. Mas teve um dia que a gente 
brigou e ela quis me bater, ela ficou apertando meu pescoço e dizendo: tu 
deve ser veadinho mesmo, tu é muito mole. Teve uma vez que voltando 
para casa e eu tava com ela, mas ela tava com raiva de mim, um desses 
meninos que mexia comigo foi seguindo a gente e foi me batendo até meio 
do caminho. Ela só mandou ele parar, mas ele viu que ela tava com raiva 
de mim e ele não parou, foi até metade do caminho da minha casa assim. 
Naquele dia eu chorei tanto, eu esperei minha mãe sair, fui no quarto dela e 
peguei uns comprimidos, acho que uns três diferentes, eu levei para o meu 
quarto e tomei, eu queria morrer envenenado, mas eram aqueles compri-

48Ver Guacira Lopes Louro em Um corpo estranho: ensaios sobre sexualidade e teoria queer (2016).



- 146 -

midos, tipo analgésico e pra dor de cabeça. Ainda bem que não deu certo. 
[...] Teve também o dia que eles me apelidaram de Grampola, tu lembra 
de uma novela que passava na televisão que tinha uma mulher que era 
grampola, que ela era cheia de sarninhas? Então. Daí eles começaram eles 
começaram a me chamar de grampola, eu cheguei em casa e chorava sozi-
nho no banheiro ou ia lá pro quintal, pra ninguém me ver. Depois eu ficava 
só pedindo a minha mãe pra comprar um produto para tirar minhas sarnas. 
Você pode ver que ainda tenho nas minhas costas, mas no meu resto eu não 
tenho, eu fiz tratamento para tirar. (Ronaldo, 37 anos, entrevista concedida 
em 04/03/2017).

	
Ao ser interpelado sobre sua juventude, Ronaldo parece ter enten-

dido sobre dois momentos de sua vida, o primeiro em que ele chama de pré-a-
dolescencia e o segundo de juventude. O que nos parece que tais concepções 
para ele significariam, o primeiro como o momento meio, entre a criança que 
estaria em transição para certa maturidade, e o segundo como um que lhes 
demandaria uma forma mais rígida de negação da infância. 

Sua perspectiva não está errada, de acordo com Valentina Pigoz-
zi (2002), pode-se considerar que haja uma fase inicial da juventude, aonde 
os pais conhecem como “a fase dos hormônios”. Essa fase, dirá a autora, se 
conceberá muito mais de respostas para as relações obtidas na infância, do 
que os hormônios na ideia de serem eles os controladores de comportamento, 
tal perspectiva para a autora é até difícil de pensar. Essa fase é um período 
onde o jovem estaria se aventurando a conhecer o que ele/ela foi educado na 
perspectiva do “não”, um tipo enfrentamento das regras pedagogicamente im-
postas na infância, que escondiam através do medo, algo a se conhecer. Sem 
embargo, a autora afirma que quando não ultrapassada as normas do “não” os 
agentes tendem a prescrever seus caminhos timidamente e tornam-se hiperde-
pendentes dos pais. 

Estamos tentados a perceber essas perspectivas um tanto diferen-
ciadas nas relações que se dão para muitos homossexuais, pois o que nos pre-
sume é que, o homossexual com suas relações na infância não constituem de 
uma força vital para o enfrentamento do “não” e por isso não se aventuram na 
quebra de normas. Não se generaliza essas suposições para a vida de todos os 
homossexuais, um exemplo é Ronaldo. Primeiro, o “não” violento de sua vida 
o faz construir para si o medo, cujo a superação não é feita, tal medo repercute 
nas suas ações como a timidez excessiva. Depois que, homossexuais não tem 
como ter uma hiperdependência dos pais, haja vista que essa dependência para 
ser no mínimo saudável precisar haver atributos característicos do cuidado, 
como a cumplicidade, está por sinal exige uma metodologia básica para se 
efetivar, o diálogo. Mas a homossexualidade não é algo dialogável, mas muito 
pelo contrário, sob a visão conservadora, a mesma deve permanecer no se-
gredo de uma vida, na sombra do silêncio e no caso de sua exposição, no seu 
lugar subalterno e inferior. O homossexual estaria então condenado a sofrer 



- 147 -

no silêncio, já que seu segredo não pode ser dito. Ronaldo é alertado logo na 
infância, quanto a manter o seu segredo no porão de sua consciência, no fundo 
do armário, na qual entende como uma norma para sobreviver nesse mundo. 

Ronaldo nos relata três cenas dessa fase inicial de sua juventude, 
todas três estão inseridas no espaço escolar, ou nos seus arredores. O que 
nos toma como um problema, pois esse espaço se volta à idealização de um 
lugar de socialização e formação de sujeitos para sua atuação na sociedade 
de maneira cidadão. Logo, podemos constatar que não é bem essa a realidade 
educacional do ensino brasileiro. Contudo, o que podemos pensar é que esse 
espaço quando não aberto as discussões e esclarecimentos sobre as sexuali-
dades dos sujeitos que as preenchem, deixam vagas às reproduções dos dis-
cursos sexistas que inferem na existência de muitos. As violências acometidas 
nesse espaço, podem não marcar diretamente o corpo dos indivíduos estigma-
tizados, quando não há violência física, entretanto marcam seus corpos que 
produzem subjetivamente novos comportamentos estabelecidos pelo regime 
dos enunciados opressivos. 

Para muitos homossexuais a escola pode ser um lugar insuportável. 
Pode ser um espaço produtor de sensações de perigo, como se a qualquer mo-
mento seu segredo pudesse ser chamado a sua atenção, deixando-o em alerta 
para algum possível evento onde ele/ela sairá ferido. 

As relações colocadas em evidencia por Ronaldo na escola e sobre 
essa fase, constata o que ele pensa sobre a escola quando começa afirmando 
ser “a pior fase” de sua vida. Isso se explica pelas violentas formas nas quais 
ele experienciou neste espaço e tempo. Sua primeira fala demonstra como é a 
imposição do seu lugar subalterno perante uma masculinidade e hetoronorma-
tividade dominante e compulsória49. Essas duas perspectivas vêm nos mostrar 
que, no decorre da história, temos produzido na nossa cultura comportamen-
tos compulsórios diagnosticados no poder do macho e do hetero perante as 
relações de gênero e as sexualidades. Tudo muito incutido nos discursos que 
permeiam e dão corpo as micropolíticas dessas relações.

O denominador comum desse discurso concebe-se na “pinta” (o 
pênis), como símbolo biológico de poder. Logo, o ato de exposição da “pinta” 
afirma o lugar superior daquele que com atos anuncia a sua posição e dispo-
sição ao poder. Para além de com o enunciado informar a submissão do “ve-
adinho” que por se aproximar da feminilidade, ou “sensibilidade feminina”, 
acaba por assumir nessa relação discursiva, a passividade. Tal comunicação 
não deseja saber algo sobre o outro, mas informá-lo o seu lugar perante a mas-
culinidade e a heterossexualidade, sendo um informativo de que o seu segredo 
está ameaçado (ERIBON, 2008).

De acordo com Valentina Pigozzi (2002), é nessa fase inicial da 
49Ver Adrienne Rich em Heterossexualidade compulsória e existência lésbica (2010).



- 148 -

juventude que o pubescente procura se identificar com grupos em que tenha 
gostos aproximados, afinidades, ou seja, visões de mundo e experiências com-
patíveis, ou que deseja ainda vivenciar. Apesar disso, o que nos é perceptível 
em Ronaldo, na sua história, é que a sua integração em grupos não se con-
cretiza efetivamente e a sua amizade com sua colega, se atribui como uma 
estratégia de proteção, arma de intimidação, pelo fato de ser ela uma menina 
“grande e forte”. O ser “minha colega” não caracteriza uma relação efetiva de 
comunhão de segredos, mas uma proteção por estar perto dela. No momento 
do rompimento do laço que os unia, a enunciação da colega demonstra que o 
seu segredo nunca foi dividido nessa relação. 

A formação de grupos na juventude, parecem ser independentes 
(apesar de ter grande influência externa, muitas vezes midiáticas, e de normas 
sociais ligadas a família), mas é deles que se particularizam desejos, concep-
ções, evidenciam-se personalidades que se afinam criando identidades. Essas 
identidades por sua vez, podem se dá de distintas maneiras, em vários grupos 
ao mesmo tempo e de diferentes formas. Arriscar-se-ia dizer que poderia ha-
ver naquele espaço, sujeitos também homossexuais como Ronaldo, no qual 
pudesse se identificar e criar o próprio grupo por melhores afinidades. En-
tretanto, a timidez excessiva e o medo da exposição do seu eu, mantido em 
segredo, poderia ser no seu caso, mola propulsora para não permanecer ou 
formar um grupo. A proximidade com um sujeito de sexo feminino em especí-
fico poderia conotar para os demais certa masculinidade, como também certo 
perigo por ser ela uma menina grande e forte. 

No momento do rompimento temporário do laço, Ronaldo se sente 
desprotegido, e de fato está, quando lança luz ao que lhes acontece na volta 
para casa. Um sujeito que vai expressivamente lhes marcando com falas e 
agressões, sem que tenha mais ninguém para defender. A ameaça deixa seu 
status enunciativo e toma corpo na agressão verbal, física e moral de Ronaldo, 
que reage com a exclusão da solidão, do choro e do desejo de morte. O ato de 
tomar remédios tipifica a efetivação do desejo, a sua entrega a luta vencida, 
na qual ele nunca quis entrar e sobre a qual estava fadado a ser derrotado. A 
morte nesse sentido é indicativo de uma resposta de solução, pois no amanhã 
não teria que passar por todas as pressões novamente. 

A última cena apresentada por Ronaldo vem nos trazer um olhar so-
bre a representação da morte parcial do corpo, colocado pelo discurso segre-
gador do gênero feminino. A associação com Grampola (personagem de Karla 
Muga, na novela A Indomada, exibida pela rede Globo) notifica-se por traços 
estéticos e pela associação com feminilidade. O fato de ter sarnas, assim como 
a virgem vendida pela família para Zenilda (personagem de Renata Sorrah), 
o faz sentir-se na necessidade rápida de modificar seu próprio corpo para não 
mais passar pelo constrangimento de ser associado com a personagem, como 



- 149 -

também arriscar expor o segredo a ridicularização novamente. Nesse momen-
to há um jogo de controle e assujeitamento. Ronaldo é interpelado por um 
símbolo que está presente no seu corpo e ao ser abordado com tal associação, 
para ele negativa, começa a perceber aquela marca como algo que o faz tor-
na-se diferente, não normal perante os outros, pega-se na urgência de matá-la 
para não mais chamar atenção. O desejo de morte aqui é parcial e esta voltada 
ao seu corpo, às sarnas no seu rosto e ao que se pode concatenar com ela, a fe-
minilidade de uma virgem que acaba de ser vendida para uma dona de cabaré. 
O discurso faz com que haja um desejo de negação ao seu próprio corpo, que 
aderindo e cumprindo com as normas desse discurso, Ronaldo deseja matar os 
símbolos de vinculo com a feminilidade.

 
Eu sempre fui muito caseiro, eu nuca saia, se eu fui, foi umas duas vezes 
para baladas, eu sempre fui muito quieto. [...] Com meus 15/16 anos eu 
já sabia que gostava de meninos, porque eu me masturbava pensando em 
homens, mas eu me questionava se era certo, eu não sabia, até porque eu 
vivia na igreja. Na escola, no ensino médio, as meninas me assediavam 
sabe? Mas eu fingia não escutar, eu levava na brincadeira. Nunca tive ami-
zade com meninos, no ensino médio eu tinha com duas meninas e eu usava 
uma delas. Assim, era quando as meninas viam dar em cima de mim e 
pedir pra ficar comigo, ai eu mentia e dizia que namorava com essa minha 
amiga. Daí uma vez uma menina perguntou a ela se era verdade que ela 
namorava comigo e ela disse que não, daí veio as duas falar comigo e 
eu me senti humilhado sabe? Ficava remuendo: elas vão contar pra todo 
mundo que mentir porque sou gay. Foi um momento difícil, acho que sofri 
de depressão, porque era, eu passei dias com vergonha delas e via que elas 
ficavam com o olhar diferente. Teve um dia que eu tava sozinho em casa. 
Meus irmãos saíam, meus pais também, mas eu sempre preferir ficar em 
casa. Ai teve um dia que eu tava sozinho me lembrando disso, ai num tem 
aquelas cordas de varal, eu amarrei no meu pescoço e fiquei na frente do 
espelho apertando, apertando, eu apertei tão forte que teve uma hora que eu 
não conseguia mais respirar, minha cabeça ficou vermelha e meu pescoço 
todo marcado. Mas eu não tive coragem, fiquei lá no chão chorando, eu 
era mole até pra me matar (ele riu com o que falou), mas ainda bem que 
não conseguir. [...] Depois disso eu comecei a usar camisa gola alta, lá era 
sempre frio (Joinville-SC) e todo mundo usava, até jaqueta eu levantava 
gola. Só minha prima que brincando comigo viu e perguntou, eu disse que 
tava com alergia e ficava coçando e ficava a marca da unha. . (Ronaldo, 37 
anos, entrevista concedida em 04/03/2017). 

	
A demonstração inicial da fala de menino caseiro e quieto, diz mui-

to sobre as formas de silenciamento e assujeitamento informados a Ronal-
do durante sua vida. Diferente de outros jovens que buscando quebrar com 
os medos procuram inserir-se em grupos de amigos, Ronaldo se afasta desse 
prisma pensando estar impossibilitado dessa interação.  

Mesmo reconhecendo seu desejo por homens, sente-se confuso por 
gerar em si uma insegurança que questionar ser ele normal ou não. Sair do ar-
mário não é uma opção, pois como afirma Sedgwick (2007), essa figura ainda 



- 150 -

tem sido representada, para muitos homossexuais, como um cruzamento ame-
açador, principalmente para um jovem religioso, em que fazendo parte de uma 
instituição contrária a homossexualidade, poderia incidir na sua exclusão. 

Assim Ronaldo procura constituir seu self nas condições das nor-
mas exigidas, e pauta a heterossexualidade como a sua forma aceita para viver 
nas instâncias que lhes rodeiam. Chega a se utilizar de estratégias de fuga, 
para liberta-se de situações que possivelmente lhes causariam constrangimen-
to. Porém, tais estratégias corresponderiam a uma mudança de papel social, 
em que essa mudança teria de estar consonante com outra pessoa que poderia 
ou não participar de sua estratégia de fuga. Mas para isso, o seu segredo teria 
de ser revelado e assim negociado a estratégia. Ronaldo não entrou no jogo 
seguro, ele buscou esconder-se por trás de alguém que não conhecia as regras 
do jogo, que acabou revelando e participando da derrota daquele self. Nesse 
momento, há a morte de um Ronaldo que se colocava nas condições heteros-
sexuais e como afirma Goffman, “esse processo pode ser experiênciado por 
ele como uma perda de força moral” (2014, p. 272). A forma como se sente 
“humilhado” pode salientar a perda de sua força moral, que vem com a morte 
de seu papel social. 

Sobre mais uma tentativa de se enquadrar numa normalização hete-
rossexual, que é frustrada pela morte de seu self na descoberta de sua estraté-
gia, Ronaldo na solidão dos pensamentos infestados pela “humilhação”, tenta 
efetivar o seu desejo de morte enforcando-se, mas felizmente, sem êxito, o 
que considerou ser falta de coragem, mesmo aliviando-se de não ter efetivado 
o ato. 

ESTRATÉGIAS DE PROTEÇÃO DO EU, O FRACASSO E A 
MORTE COMO SAÍDA: A FASE ADULTA

 
Eu tentei ser hetero, sabe? (risos) Eu tive duas namoradas ainda. Eu na-
morei com uma prima minha, mas nunca transamos. Com nenhuma das 
duas, e forma relacionamentos que duraram. Tipo, o primeiro, um ano e 
oito meses, o segundo, quase dois anos. Mas nunca transei com nenhuma 
delas. Assim, tínhamos aqueles beijos que a gente se excita né? Mas eu 
nunca cheguei até o fim. [...] Mas eu sabia que gostava de homens eu me 
masturbava pensando neles. E acho que por isso que eu ficava triste, por-
que eu sabia que tava enganando elas. As vezes eu queria terminar, mas 
eu não sabia como. Da primeira vez, eu dei a desculpa que ela era muito 
ciumenta e me sai dela. A segunda foi bem pior, ela já queria transar e eu 
não sabia como eu ia fazer, vivia dando desculpa que esquecia a camisinha. 
Eu comecei a trabalhar em outro período e disse que não dava certo mais 
por conta dos nossos horários. Eu gostava dela sabe? Mas não tinha desejos 
nenhum. [...] Nesse tempo, eu não sabia se teria sido pior ou melhor ter ter-
minado. Porque eu e meus primos já trabalhávamos na indústria de lá e um 
deles já tinha comprado um carro. Eles queriam sair todo final de semana 
e como eu estava solteiro meio que me pressionavam a sair com eles. Eu 
não gostava. Ainda ia, quando ia alguma mulher ou prima junto. Porque 



- 151 -

eles tinham mania de dizer: hoje nos vamos para um puteiro e Ronaldo vai 
com a gente. Eu ficava com medo e inventava logo alguma coisa pra fazer. 
(Ronaldo, 37 anos, entrevista concedida em 04/03/2017).

	
Conseguimos identificar, nas primeiras frases desse depoimento de 

Ronaldo o enquadramento e as tentativas de construção de um sujeito hete-
rossexual, no qual busca negar seus desejos, se afirmando por trás de namoros 
com mulheres. Numa análise das micropolitícas de aceitação gay, Leandro de 
Oliveira (2013), vem nos mostrar que, nos processos de busca pela aceitação 
da família, o homossexual tende a construir outra vida, uma espécie de papel 
heterossexual no qual atua para proteger sua participação familiar do segredo 
ao qual esconde. No entanto, Oliveira nos expõe casos específicos de sujeitos 
homossexuais que já aceitam a homossexualidade como parte de si, buscan-
do manter uma vida dupla, aquela oculta com um/a companheiro/ra e a de 
um papel erigido para atuação em contextos onde sua sexualidade não pode 
ser revelada. Ronaldo nesse período do qual narra, enxerga seu desejo sexual 
por homens, mas não compreende ainda, principalmente pelo fato da recusa 
de sua família ao tema homossexualidade. Assim, ter relacionamentos com 
mulheres é uma forma de expor para família e os demais a sua masculinidade 
construída.  

A fase adulta para o homossexual que mantêm o segredo no fundo 
do armário, a sua sexualidade pode ser percebida como uma concessão de 
estratégias, cuja motivação é proteger o segredo para que não haja nenhuma 
perca ou prejuízo durante o seu percurso. Ronaldo por duas vezes força um 
jogo para manter seguro o seu segredo, talvez inconsciente de que as regras 
desse, uma hora ou outra poderiam modificar-se. Queremos esclarecer com 
isso que, nas relações conjugais contemporâneas o sexo tem maior evidência, 
sendo ele muitas vezes suposto da conjugalidade. O conhecimento sobre o 
sexo, traz então uma nova liberdade, não vista nas conjugalidades de tempos 
mais remotos, em que o sexo ainda era considerado algo pecaminoso e que 
deveria manter-se certo cuidado sobre ele. Sobre tal perspectiva, Ronaldo po-
deria uma hora ou outra, ser cobrado nas suas relações o ato do sexo, assim 
como também pelo meio masculinizado de seus primos e amigos, nos quais, 
cobrariam uma prova de sua masculinidade. Sim, porque o ato do sexo torna-
se um ritual de passagem no qual, o homem ao efetivar, prova que é “realmen-
te homem”. (GROSSI, 2004).

O jogo ao qual cria para manter seu segredo seguro acaba por lhes 
manifestar sensações onde questiona ele mesmo sua própria moral. “Seu novo 
papel pode exigir ação que parece hipócrita, desonesta ou hostil. Ele pode 
sentir esse processo como uma perda de pureza moral” (GOFFMAN, 2015, 
p. 272). Ronaldo reconhece que ao colocá-las no jogo sem esclarecê-las que 
estavam jogando, ele estaria sendo desonesto com elas, o que faz expressar em 
forma de tristeza, a perca de sua pureza moral. 



- 152 -

	 Para manter o jogo de atuação que asseguram seu segredo, 
Ronaldo busca novas estratégias, na qual, se qualifica como fuga. Assim, fu-
gindo da possibilidade que fere a segurança do seu segredo, como é no caso 
do ato de transar para Ronaldo, ele procura mecanismos para manter seu self 
vivo, se evadindo das situações que poderiam matar com o constrangimento 
da revelação.

 
Eu comecei a gostar de um cara que trabalhava na mesma empresa que 
eu. Daí eu sofri um acidente de trabalho, uma placa de ferro quente caiu 
no braço. Quando eu voltei a trabalhar, eu comecei a ter umas crises de 
pânico e encaminhado para a psicóloga da empresa, que me indicou outra 
psicóloga, e eu comecei terapias. No trabalho eu tinha dois problemas, esse 
do acidente que eu tinha vergonha e o do cara, do meu amigo por quem 
tava apaixonado. Eu ia para terapia e ficava contando pra psicóloga sobre 
ele, mas como não tinha coragem de dizer que era ele, eu dizia que era ela. 
Nas ultimas seções ela (a psicóloga) meio que deixou no ar que sabia da 
minha sexualidade, ela dizia assim: Ronaldo você precisa para de negar 
a si mesmo. Eu cortava o assunto, tinha medo que ela falasse que eu era 
gay. Pouco tempo depois, minha mãe chegou pra mim com uma história de 
saber se eu era gay, ela disse assim: Ronaldo, eu vou fazer uma pergunta e 
quero que me responda com sinceridade, eu já conversei com seu pai sobre 
isso, você é gay? Se for meu filho eu vou procurar entender, eu não quero 
é lhe ver mais assim com esses problemas que você tem. Eu ligeiro inter-
rompi o assunto e disse: sou não, eu num já fiquei com mulheres, pois é, eu 
não sou não. Dias antes do meu acidente, um dos operários de máquina se 
matou lá na empresa, daí juntou tudo, com o acidente e com o rapaz que eu 
gostava, era por isso que precisei de tratamento sabe? Eu já tava até bom, 
porque já tinha passado um tempo e a minha terapia tinha até acabado, mas 
depois dessa da minha mãe, foi como se tivesse voltado tudo de novo. Eu 
tinha uma moto e ia trabalhar nela. Teve um dia que tava tão mal que pensei 
várias vezes antes de sair de casa e não voltar mais, me matar no caminho. 
Daí eu comecei a acelerar, quando já tava no caminho do trabalho, cedo 
da manhã, caminhões passavam e eu colocava a moto bem perto daqueles 
pneus grandões, querendo encostar pra que talvez fosse engolido por um e 
morresse. Mas daí, caia na real e via que não era aquilo que queria, sabe? 
Às vezes eu parava a moto num encostamento cheio de mato e começava a 
chorar. [...] Eu ainda vivi assim por dois anos, foi quando pedi demissão e 
viajei para o Juazeiro, pra encontrar minha família daqui. Eu vi que aqui eu 
era muito mais feliz e resolvi morar aqui com essa parte da família. Pouco 
tempo depois, meus pais venderam a casa e vieram junto com meu irmão 
mais novo, o mais velho ficou lá porque ia casar. [...] Eu aqui era mais feliz, 
sabe? Longe daqueles espaços que me faziam mal, ainda sou né? (risos). 
(Ronaldo, 37 anos, entrevista concedida em 04/03/2017).

Ronaldo nos mostra aos poucos como construiu para si a imagem 
negativa do homossexual, em que, em momento algum, poderia ele ser iden-
tificado como. Assim, ele figura como um problema o seu desejo pelo outro, 
que por sinal, não sabia e nunca soube, desse desejo. Essa contingência fica 
bem clara em dois outros momentos: o primeiro, quando cria estratégias para 
conversar com a psicóloga e fazê-la subentender que era hetero, enquanto 
estava buscando respostas para a superação do seu desejo homo. O segundo, 



- 153 -

quando sua mãe pergunta sobre sua sexualidade, onde ele responde que não, 
fugindo da revelação do seu segredo. 

Os fatos ocorridos como o suicídio50 de outro personagem e o seu 
acidente contribuíram também, para um desequilíbrio emocional e psicológi-
co, pois se trata de momentos trágicos, nos quais deixam símbolos que volta e 
meia seriam lembrados. “Juntou tudo”, “era por isso que eu precisava de tra-
tamento”, aqui podemos deduzir que as junções de vários problemas trazem 
um cansaço ao sujeito que necessitará de alguma forma, de uma “orientação 
adequada, que dê plena vazão ao choque inicial” (GOFFMAN, 2015, p. 278). 
Esse papel é cumprido pelos psicoterapeutas, que por meio de técnicas procu-
ram “resfriar”, acalmar e reinserir os sujeitos no seu cotidiano. 

Porém, saber que sua mãe e o seu pai suspeitam de sua sexuali-
dade, associando os problemas psicológicos que tem a tristeza de sua vida, 
faz Ronaldo rever sua situação, criando novas estratégias para manter o seu 
segredo ainda mais no fundo do armário. A psicoterapia poderia conotar a sua 
fraqueza, a tristeza como via sua mãe, o que poderia consequentemente volta 
à pergunta de ameaça. Nesse momento, Ronaldo se vê sem saída e encontra 
na morte a resolução desses problemas, mas uma vez ele deseja a morte como 
a forma mais eficaz e ligeira de estancar o sofrimento. O momento de reflexão 
rápida do seu real desejo sobre a vida, “o cair na real”, salvou ele dos desejos 
de morte e da sua efetivação, em que o fazia entrar em estado de melancolia, 
necessitando de tempo e espaço agora para chorar sozinho, encontrando saída 
para essa demanda nas pausas feitas no caminho do seu trabalho. 

O ato de pedir demissão e viajar para a cidade de Juazeiro do Norte-
CE, é para Ronaldo libertador. Momento em que ele pode sair do meio onde 
se considera constantemente ameaçado. Para tanto que decidiu ficar. Esse as-
pecto dialoga com que Eribon (2011), teorizou sobre o capítulo de A fuga 
para a cidade, onde pensa-se que a saída de homossexuais de seus lugares 
de origem, é causa da busca de sensação de liberdade, deixando para trás os 
espaços ameaçadores de seus segredos. A cidade grande seria um espaço onde 
se poderiam constituir relações de acordo com seus desejos e assim não sofre-
rem com o contexto paradigmático familiar. Contudo, é um momento em que 
Ronaldo ainda não faz parte, por não aceitar a sua própria sexualidade. O que 
se assemelha mais com o que afirma Goffman (2015), sobre as representações 
que falham e os papeis que fracassam.

 
A pessoa que falhou em um papel é uma fonte constante de constrangimen-
tos, pois nenhum dos padrões convencionais de tratamento parece ser apli-
cável a ele. Em vez de aceitar uma segunda chance, o marca normalmente 
vai embora, para um outro lugar onde seu passado não traga confusão para 
o seu presente. (p. 277-278). 

50 O caso exposto, encaixa-se no que Durkheim (2000) sugeriu como um tipo de suicídio egoísta que se con-
venciona no estado em que o sujeito não adequando seus desejos individuais aos desejos do grupo, suicida-se. 
Típico do caso que seguiu, haja a vista à motivação ter sido uma traição, infidelidade por parte do conjugue. 



- 154 -

ACEITAÇÃO DE SI E CONHECIMENTO DO EU: 
A SUPERAÇÃO

 
A relação com minha família sobre o assunto sempre foi muito difícil, eu 
queria esconder de mim mesmo que era gay. Pensar em contar pra eles 
era uma tortura. Mas também sempre fui muito apegado a eles, porque eu 
tinha uma vida estável em Joinville e aqui também (Juazeiro do Norte), 
eu sempre trabalhei, mas nunca pensei em deixar eles. Eu não sei porque, 
talvez porque vi muitas vezes minha mãe sofrer com meu pai, com traição, 
ignorância e bebedeira, acho que sempre pensei mais nela. [...] A primeira 
vez que fiquei com homens foi quando entrei pra faculdade, já tinha 28 
anos, tarde né? Mas é que eu via eles naquele espaço e aquilo foi me con-
vencendo que era possível. Conheci um menino do mesmo curso que eu, 
e ficamos. Foi a pior sensação da minha vida, eu fiquei com muito nojo 
de mim, me sentia sujo, eu não sei explicar. Depois de um ano foi que fui 
conhecer e ficar com outra pessoa, daí foi mais tranqüilo, a gente entrou 
num relacionamento, mas não deu certo, ele ficava forçando eu me assumir 
para os meus pais e eu não tinha coragem. Mais um ano depois, conheci 
Yuri, ele sim mudou a minha vida. Ele estuda essas questões de homos-
sexualidade como tu, daí ele foi me dando leituras, me esclarecendo que 
não era doença, muito menos pecado e que pecado na verdade só existe na 
cabeça de quem crer né? Pois é, já acho que com dois meses eu contei pra 
minha mãe, para o meu pai não, ele descobriu por terceiros. Nesse dia a 
gente se agrediu fisicamente e tudo e eu fui morar com o Yuri, a mãe dele 
me recebeu e tudo. Semanas depois ele me ligou pedindo desculpas e eu 
voltei pra casa. Hoje parece esta tudo bem, mas o Yuri não freqüenta minha 
casa por causa dele. Mas tudo bem, logo eu vou sair de casa, eu quero viver 
com Yuri, eu quero viver agora o que eu não vivi a vida todinha. [...] Hoje 
eu já não penso em morrer, nem quando meu pai descobriu, nem nada. 
Pelo contrário, hoje eu tenho é medo de morrer e não realizar tudo que eu 
sonho ainda pra minha vida. (Ronaldo, 37 anos, entrevista concedida em 
04/03/2017).

 
Neste momento do nosso ensaio, estamos trazendo uma representa-

ção de Ronaldo mais cuidadosa do seu próprio eu. Afastar-se de um território 
cheio de marcas que a todo tempo alertavam-no a angustia, foi só um primeiro 
passo para a recuperação de uma identidade que pudesse compreender seus 
desejos. Essa formação se dá gradativamente, mesmo assim é possível perce-
ber certa melancolia durante esse período, que localiza-se no intervalo de uma 
difícil relação com a família e sua dependência a ela. Para entramos no cerne 
do que trata a questão, Eribon (2011), enfatizando os processos de formação 
do eu para vida gay e a partir da instituição familiar, ressalta: 

Há seguramente uma “melancolia” especificamente homossexual (“melan-
colia” devendo ser aqui entendida no sentido de um trabalho de luto jamais 
terminado e impossível de ser cumprido, que marca, segundo Freud, o 
processo de formação do “eu” [moi] por meio das identificações recusa-
das). [...] A “melancolia” procederia do luto impossível de ser cumprido 
ou terminado daquilo que a homossexualidade faz aos homossexuais per-
derem, a saber os modos de vida heterossexuais, a um só tempo, recusado 



- 155 -

e rejeitados (ou que se é forçado a rejeitar porque se é rejeitado por eles), 
mas cujo modelo de integração social comum a obcecar o inconsciente e 
as aspirações de muitos gays e lésbicas. [...] Aqui, a vida de gays – e das 
lésbicas – com certeza é obcecada pelos modos de vida e de relações com 
os outros dos quais eles quiseram ou tiveram de se afastar ou de se privar 
em razão da homossexualidade. (p. 52-53).

Com isso, podemos entender como se repercute na vida homosse-
xual essa introjeção heterossexual que finda por regular práticas e comporta-
mentos. Buscando aproxima-se o máximo possível dos modelos de vida nos 
quais se insere e os papeis sociais representados, na vida de Ronaldo, essa 
introjeção acaba refletindo nas suas primeiras relações que seguem consonan-
tes com o seu desejo. Na primeira, sobre um caráter de “nojo”, dar-se ênfase 
a um estranhamento, em que o ato de beijar uma pessoa do mesmo sexo lhes 
personificava vários tipos de transgressões apontadas já nas micropolíticas 
normalizadoras do ser heterossexual e masculino. No segundo relacionamen-
to, se dar pelo desejo desse parceiro de não permanecer no armário. Muito 
distante ainda das convicções de Ronaldo, terminar seria a melhor estratégia, 
para não coloca em risco o segredo guardado da família.

Consideremos uma pequena análise sobre o desejo de morte na 
vida de Ronaldo e sua superação. Dois aspectos importantes podem ser leva-
dos a atenção: o primeiro consiste na aceitação de si por meio da visibilidade 
de outros. Essa situação desperta em Ronaldo a aceitação de um mundo de 
seus desejos que podem ser supridos. Encara-se como uma espécie de enco-
rajamento por compreender ser possível ter uma relação. Neste caso, a visibi-
lidade de outrem se torna importante, pois desmobiliza os discursos normali-
zadores com a corporificação das histórias de vida que já fazem parte de um 
espaço visível, que por sinal vem de lutas históricas. O segundo trata-se do 
conhecimento do eu. A sua relação com Yuri lhes proporcionou, por meio de 
uma educação baseada em estudos específicos, o conhecimento de sua própria 
sexualidade, lhes libertando, através da desconstrução, alguns papéis norma-
tizados a heterossexualidade e a masculinidade. 

Encorpando-se de uma identidade que fundamenta-se na aceitação 
de si e no conhecimento do eu, Ronaldo começa a melhor reconhecer-se em 
um outro desejo, o de viver. Pois até o impacto de sua saída trágica do armá-
rio, na revelação forçada para seu pai, e sua saída do meio familiar, não lhes 
trouxe novamente o desejo de morte. Todavia, há que se pensar na ocasião, 
aliás, Ronaldo estava junto de Yuri, sujeito símbolo de sua superação e que 
se coloca como o personagem que prestaria ajuda e resfriamento a suas situ-
ações angustiantes. E quando não há esse personagem agente de pacificação 
de marcas? A melancolia e o desejo de morte poderiam surgir novamente. 
Contudo, nos conforta e contenta saber que o desejo de morte foi superado e 
que a aceitação de si e o conhecimento do eu foram os pressupostos para fazer 



- 156 -

de Ronaldo um novo sujeito. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Podemos considerar que as micropolíticas que se estabelecem 
como normalização sexual, tendem a produzir corpos docilizados nos quais 
se direcionam para padrões dominantes como a heterossexualidade e a mas-
culinidade. Tais políticas são corporificas através do discurso, que por sinal, 
subalterniza as relações de gênero e sexuais que possam divergir de suas nor-
mas. Elas estão contidas nas mais particulares relações e interações sociais 
que, através de discursos, na maior abrangência de seu significado, os dis-
cursos falados, sinalizados, simbolizados e silenciados, produzem, ou tentam 
produzir, comportamentos e ações uniformizadas e que inconscientemente 
são aderidas pelos sujeitos, onde na medida do possível tentam se moldar a 
ela, criando os seus papeis sociais e estratégias de atuação deles para sobrevier 
em sociedade.  

Estamos tentados a pensar que, o desejo de morte na vida homos-
sexual tem como mola propulsora essas micropolíticas que tentam regulari-
zar os corpos para padrões dominantes, afastando os sujeitos da possibilidade 
de atender seus próprios desejos. Todavia, o sentido da vida humana tem se 
dado, principalmente nas relações contemporâneas, pelo suprimento desses 
desejos em interrelação com o convívio social. Quando não nos colocamos 
a suprir os nossos desejos o que nos resta? Qual sentido se tem para a vida? 
Para a homossexualidade essa premissa é bem complexa, já que em todas as 
fazes, um/a homossexual pode criar vários papeis de atuação social que se 
enquadrem nos modus operandi dominante e assim contrariar os seus pró-
prios desejos, mantendo-os em segredo, movimentando-se entre estratégias 
de papeis para manter alguns deles vivos. Sem desejos a suprir e com papéis 
e estratégias fracassados, a morte na vida desses sujeitos pode ser vista como 
a única saída. 

Contudo, a história de vida de Ronaldo nos mostrou também, a su-
peração desse desejo, que no seu percurso se enceta a partir do momento em 
que vê na história de outrem a possibilidade de ter-los realizados, desmistifi-
cando e desconstruindo as negativas percepções da homossexualidade através 
do conhecimento. A história de vida de Ronaldo dá a possibilidade de hoje 
pensarmos o quão necessário é o debate sobre as relações de gênero e sexuali-
dades em todos os âmbitos e instituições sociais, pois alerta para uma criação 
histórica de uma cultura produtora de normas que impossibilitam sujeitos de 
constituir identidades com bases nos seus próprios desejos, alerta para micro-
políticas que através dos discursos segregadores tem produzido desejos de 
morte em vários homossexuais. 



- 157 -

Não temos a pretensão de colocar a história de vida de uma forma 
universalista ou generalista de todas as formas de vida homossexual. E esta-
mos conscientes que toda experiência de vida é única a subjetividade daquele 
que vive, mesmo que se tenham momentos semelhantes. Entretanto, a sua 
história nos bastou para compreender como se organizam e se reproduz as 
micropolíticas nas experiências de um individuo homossexual e como elas 
instituem o seu desejo de morte. 

Enfim, queremos abrir um espaço para reproduzir a mensagem de 
Ronaldo a todos os homossexuais que ainda se pegam desejando a morte, 
imaginado ser ela a saída: 

Eu quero dizer para eles que a gente pode viver sim, a gente pode ser feliz 
sim, que homossexualidade não é doença ou pecado como se diz por ai. 
Acredite nos seus desejos, faça aquilo que gosta, mas não tire sua vida, se 
você fizer isso, você não vai saber a felicidade que tem no amanhã. Aceite-
se, busque conhecer quem você é de verdade e enfrente o mundo se for 
preciso. Ame quem você quiser amar, vista o que quiser vestir, curta o que 
quiser curtir, não deixe que ninguém te manipule, a vida é sua e ela deve 
ser muito importante pra você, faça dela a jóia mais preciosa do mundo. 
Era isso que eu tinha pra dizer. (Ronaldo, 37 anos, entrevista concedida 
em 04/03/2017).

REFERÊNCIAS 

CAMPANARO, P. K. Infância, Relações de Gênero e Religião: um debate 
necessário. Mandrágora, v. 22, n. 1, 2016. 

CORSARO, W. Sociologia da Infância. São Paulo: Artimed, 2011.

DURKHEIM, E. O Suicídio: estudo de sociologia. São Paulo: Martins Fon-
tes, 2000.

ERIBON, D. Reflexões sobre a questão gay. Rio de Janeiro: Companhia de 
Freud, 2011. 

FOUCAULT, M. História da Sexualidade I: a vontade do saber. 22º ed. São 
Paulo: Graal, 1988.

GOFFMAN, E. A representação do eu na vida cotidiana. Petrópolis: Vozes, 
2009.

__________. Sobre o resfriamento do Marca: alguns aspectos da adaptação ao 
fracasso. RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção. João Pessoa/
PB, v. 13, n. 39, dez. 2014.  



- 158 -

GROSSI, M. Masculinidade: uma revisão teórica. Revista Antropologia em 
primeira mão. Florianópolis, v. 1, n. 1, 2004. 

GUATTARI, F. 1985 – Microfísica dos Poderes e Micropolíticas dos desejos. 
In: Queiroz, A.; CRUZ, N. V. (Org.) Foucault Hoje?. Rio de Janeiro: 7 Letras, 
2007.

LOURO, G. L. Um corpo estranho: ensaios sobre sexualidade e teoria queer. 
2° ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2016. 

LOZANO, J. E. A. Prática e estilos de pesquisa na história oral contempo-
rânea. In: AMADO, J. FERREIRA, M. de M. (Coord.). Usos e abusos da 
história oral. 5º ed. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2002.  

OLIVEIRA, L. de. O uso de histórias de vida na pesquisa sobre a família e 
orientação sexual. In: CORDEIRO, D. S. (Org.). Temas Contemporâneos em 
Sociologia. Fortaleza: Editora Iris, 2013.

__________. Os Sentidos da Aceitação: família e orientação sexual no Bra-
sil contemporâneo. Tese. Programa de Pós-Graduação em Antropologia So-
cial, Museu Nacional. Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 
2013.

PIGOZZI, V. Celebre a autonomia do adolescente: entendendo o processo 
de iniciação da vida adulta. São Paulo: Editora Gente, 2002.

RICH, A. Heterossexualidade compulsória e existência lésbica. Revista Ba-
goas, Natal/RN, v. 04, n. 05, 2010.

SANTOS, J. dos. Ensaios sobre Educação I: a criança quem é?. Lisboa: 
Livros Horizonte, 1982. 

SEDGWICK, E. K. A epistemologia do armário. Cadernos Pagu, n. 28, jan-
junh, 2007.



- 159 -

CAPÍTULO X

QUANDO O PRINCIPE ENCANTADO PARTE 
E O ARMÁRIO NÃO É MAIS UM REFÚGIO: 

ANÁLISE DA PERDA E DO LUTO NO 
CONTEXTO DA HOMOAFETIVIDADE

Francisco Francinete Leite Júnior
Francisco Arrais Nascimento

INTRODUÇÃO

Questões pertinentes a homoafetividade povoam os debates acerca 
da sexualidade humana, desde sua conceituação no século XIX, conforme se 
pode observar nos estudos foucaultianos. O que faz emergir termos e concei-
tos que tentam definir tal condição, a saber: nefandum51, sodomita, homos-
sexualismo, homossexualidade, homoerotismo e homoafetividade, onde o 
ultimo tem sido evidenciado por alargar o conceito, abrangendo não apenas 
a interação sexual entre indivíduos do mesmo sexo, mas evidenciando todo 
o contexto afetivo de onde emergem sentimentos, dores, tristezas e angus-
tias, trazendo uma nova faceta ao indivíduo abjeto. Permitindo a esse sujeito 
sonhos, idealizações e desejos tais como nos contos de fadas, permitindo a 
esfera da fantasia nos contextos das homossexualidades

Segundo Tomaz Tadeu (2000) “em geral, o chamado ‘multicultu-
ralismo’ apoia-se em um vago e benevolente apelo à tolerância e ao respeito 
para com a diversidade e a diferença”. Diante disso pensou-se adentrar ao 
universo das subjetividades, sob uma perspectiva interdisciplinar acerca da 
homoafetividade e suas relações com a perda real e simbólica além dos pro-
cessos de elaboração do luto no contexto afetivo de tal grupo. Objetivamos, 
portanto, discutir as vivencia das perdas e lutos no contexto da homoafetivi-
dade masculina. Possibilitando um olhar sobre a subjetividade com o intuito 
de propiciar uma reflexão sobre o contexto analisado.

Assim tal estudo se torna relevante por apresentar não apenas uma 
discussão acerca de lutos e perdas reais e simbólicas, mas também o contexto 

51 O termo nefandum pode ser compreendido enquanto aquele de natureza violenta, malvada, perversa, mo-
ralmente degradado, corrupta. O termo fora largamente empregado nos documentos produzidos pelo Tribunal 
do Santo Ofício da Inquisição, de forma a alocar os praticantes de tais atos como aqueles que nem se deve 
mencionar, por ser abominável. Execrável.



- 160 -

concernente a homoafetividade e todo o processo de ressignificação pelo qual 
tais indivíduos passam, compreendendo que atualmente tem-se uma socieda-
de marcadamente pautada em referencial heteronormativo, com forte conota-
ção preconceituosa que invisibiliza e estigmatiza os sujeitos que constituem 
sua sexualidade no avesso da norma. Academicamente, tal tema tem sido in-
visibilizado sob o estigma de não ser pertencente ao ambiente acadêmico, por 
contrariar paradigmas hegemônicos, no entanto o mesmo em contrapartida 
tem galgado espaços e construído um discurso que se origina na margem em 
direção ao centro o que em tempos hodiernos é apresentado como norma. 

METODOLOGIA

A pesquisa apresenta-se como qualitativa de natureza descritiva 
inicialmente a partir do uso de levantamento bibliográfico. Em um segundo 
momento, realizou-se uma pesquisa etnográfica com homossexuais mascu-
linos nas mais diversas faixas etárias que compartilhavam o sentimento de 
luto e perda, simbólica e real em relação ao(s) parceiro(s), com objetivo de 
estabelecer uma compreensão sobre as vivências da perda e do luto real e 
simbólico vivenciado por tais indivíduos. Tais sujeitos foram selecionados de 
forma aleatória e por conveniência, a partir da técnica de snowball. Os sujeitos 
da pesquisa foram se colocando à disposição para participação na pesquisa 
sendo um sujeito inicialmente convidado indicando outros sujeitos para com-
por o grupo da pesquisa. Cabe ressaltar o cuidado ético que não se restringe 
a apenas o termo de consentimento, mas ao cuidado diante dos discursos dos 
sujeitos, preservando na integra a importância dos sujeitos de pesquisa. O 
lócus de pesquisa é delimitado como região metropolitana do Cariri cearense.

O ARMÁRIO

Ao pensar no passado, trago de volta a dor de ter sido uma criança e um 
adolescente diferente da maioria dos meninos da minha idade. Talvez para 
aliviar o sofrimento, a nossa memória quase sempre desbote, empalideça 
ou tinja de cores diferentes o que de ruim experimentamos em nossos ver-
des anos (WYLLYS, 2009, p. 13).

A sexualidade é tida como um atributo comum aos sujeitos e que a 
possuímos “naturalmente”. Tal conceituação comumente se embasa no corpo 
(sexo biológico) e na crença de que todos vivenciam seus corpos da mesma 
forma. No entanto, no texto aqui apresentado entende-se a sexualidade como 
um conjunto de processos culturais e plurais que envolvem rituais, linguagens, 
fantasias, representações e símbolos e, portanto, frutos de uma construção so-
cial, além da materialidade dos corpos na construção de suas sexualidades.



- 161 -

Segundo Foucault (1987) a sexualidade é um “dispositivo históri-
co”. Uma vez que a sexualidade é um construto histórico-social a mesma está 
submetida a múltiplos discursos sobre a manifestação e regulação da mesma. 
Discursos esses que regulam, normatizam, instauram prazeres e produzem 
“verdades”. A definição de dispositivo sugere a direção e a abrangência dos 
meios de “vigilância” e “coerção social”. Logo segundo Foucault (1995, p. 
244):

Um conjunto decididamente heterogêneo que engloba discursos, institui-
ções, organizações arquitetônicas, decisões regulamentares, leis, medidas 
administrativas, enunciados científicos, proposições filosóficas, morais, 
filantrópicas [...] o dito e o não dito são elementos do dispositivo. O dispo-
sitivo é a rede que se pode estabelecer entre esses elementos.

Em análise histórico cultural da sexualidade se pode observar que a 
partir do século XIX, a sexualidade antes tida como “pecado” no caso da ópti-
ca religiosa ou mesmo de crime nefandum em tempos anteriores a colonização 
ou mesmo durante a mesma, é “taxonomizada” tornando patológico todo o 
comportamento que não se adequasse aos padrões heteronormativos vigentes. 
Tal ação foi embasada pela Organização Mundial de Saúde que no século XIX 
inclui a homossexualidade na categoria das parafilias. Desde então o padrão 
coloca a margem todas as manifestações sexuais de cunho desviante e pune 
as mesmas com a criação de instituições normativas e de outros instrumentos 
de coerção social que predominaram até o século XX, quando na década de 
1970 é eliminada da ordem da parafilias pela American Psychiatric Associa-
tion e em 1980 removida do DSM. Em tempos hodiernos apesar de toda uma 
evolução no contexto das sexualidades e de suas compreensões ainda vigo-
ram padrões heteronormativos que ecoam nos hábitos culturais da sociedade 
principalmente em contextos religiosos onde ainda se adotam padrões sexu-
ais sendo a mesma permitida apenas para fins reprodutivos. Segundo Bento 
(2008. p. 34):

Depois de uma minuciosa e continua engenharia social para produzir cor-
pos sexuados que tenham na heterossexualidade a única possibilidade hu-
mana de viver a sexualidade, como se pode continuar atribuindo à natureza 
a responsabilidade daquilo que é resultado de tecnologias gerenciadas e 
produzidas pelas instituições sociais. 

O armário surge como alegoria à situação de clausura social em que 
se encontram os indivíduos praticantes de modalidades alternativas de sexu-
alidade, pois em uma sociedade excludente em que a norma heteronormativa 
marginaliza tais práticas os indivíduos que a pratica se torna alvo dos meca-
nismos de coerção social que existem com o objetivo de padronizar e tornar o 
indivíduo adequado a norma social vigente. Dessa forma, os praticantes de se-



- 162 -

xualidades alternativas, consideradas desviantes tornam-se marginais em uma 
sociedade excludente que os força a criar personagens para sobreviver dentre 
os “normais”, personagens esses que em muitos casos sufocam, reprimem e 
agridem psicologicamente o indivíduo.

SAIR DO ARMÁRIO OU OUTING

Segundo Richelle Klinger e Robert Cabaj, “sair do armário” é um 
processo pelo qual um indivíduo reconhece sua orientação sexual em face do 
estigma social e, com a resolução bem-sucedida, aceita a si próprio. É um mo-
vimento individual e subjetivo que corresponde ao desejo e busca de auto afir-
mação diante do contexto que estas inserido. Segundo Sadock (2008, p.746):

O sucesso em “sair do armário” exige que o indivíduo aceite sua orientação 
sexual e a integre em todas as esferas (p. ex., social, vocacional e familiar). 
Outra questão que os indivíduos e casais devem enfrentar em algum mo-
mento é o grau de revelação da sua orientação sexual para o mundo. Algum 
nível de revelação é necessário para o sucesso desta iniciativa. 

Tal episódio marca uma transição e estabelece o reconhecimento 
de si próprio, numa construção processual que envolve uma série de lutos 
a serem vivenciados. O sujeito passa a ser visto de outra forma, em que o 
aconchego do lar e a valorização plena do “bom filho” por parte da família 
dão espaço a toda a carga pejorativa do termo homossexual. Assim, devido a 
heteronormatividade que o delega estigmas e preconceitos têm-se uma série 
de empecilhos para a não aceitação de si próprio e a permanência deste no 
armário.

Pesquisadores como Rogério Diniz Junqueira que se dedicam aos 
estudos da homoafetividade coloca que o “sair do armário” como um dos 
momentos cruciais no desenvolvimento da identidade homoafetiva, sendo o 
ponto culminante de sua autoafirmação onde o indivíduo se sente seguro sufi-
ciente para manifestar em seu meio social, seja ele o núcleo familiar, círculo 
de amigos ou mesmo em seu ambiente de trabalho. Tal contexto exprime o 
ponto de aceitação da identidade pelo indivíduo, que se coloca de forma segu-
ra diante da sociedade ação essa que pode gerar toda uma serie de complica-
ções sociais uma vez que a norma vigente se manifesta como heteronormativa 
e a identidade nos corpos abjetos é tatuada a partir da violência gerada no 
contexto de confronto social gerado pela marginalização e segregação sofrida 
por aqueles que desviam da norma.

Diante disso, Junqueira (2013, p.485) afirma que: 

Processos heteronormativos de construção de sujeitos masculinos obriga-
toriamente heterossexuais se fazem acompanhar pela rejeição da feminili-



- 163 -

dade e da homossexualidade, por meio de atitudes, discursos e comporta-
mentos, não raro, abertamente homofóbicos. Tais processos – pedagógicos 
e curriculares – produzem e alimentam a homofobia e a misoginia, espe-
cialmente entre meninos e rapazes. 

Assim, tal armário invisibiliza e silencia sujeitos, negando-lhes o 
direito de ser o que são, impossibilitando a afirmação de sua identidade. As-
sim, compreendemos que a Pedagogia do armário é o conjunto de práticas e 
relações de poder que classificam os sujeitos e constroem saberes pautados 
nas normas de gênero e na matriz heterossexual.

ENTRE A REALIDADE E A FANTASIA: SURGE O PRÍNCIPE 
ENCANTADO

Ao se pensar no processo de amadurecimento do desejo, na forma-
ção da identidade e na constituição dos afetos, tem-se a compreensão de que 
o sujeito perpassa por um arsenal de vivências que o fazem acreditar na real 
possibilidade de vivenciar um grande amor, fortalecendo-o para a saída do 
armário. Tal amor é visto por Bauman (2004, p. 24) como sendo:

[...] a vontade de cuidar, e de preservar o objeto cuidado. Um impulso cen-
trifugo, ao contrário do centrípeto desejo. Um impulso de expandir-se, ir 
além, alcançar o que está lá fora. Ingerir, absorver e assimilar o sujeito no 
objeto, e não vice-versa, como no caso do desejo. Amar é contribuir para 
o mundo, cada contribuição sendo um traço vivo do eu que ama. No amor 
o eu é, pedaço por pedaço, transplantado para o mundo. O eu que ama se 
expande doando-se ao objeto amado.

 
Dessa maneira, a relação entre o sujeito e o outro se torna algo que 

transita entre a realidade e a fantasia, possibilitando um processo de ideali-
zação. Acreditando ser possível vivenciar um verdadeiro conto de fadas com 
um final feliz. No contexto homoafetivo não seria diferente, o que acaba por 
favorecer a crença do príncipe como ser ideal. Tal idealização em torno da 
figura do sujeito que o completa, é colocado na esfera de contos de fadas, de 
perfeita completude, do eu ideal e da busca do outro no sentido de comple-
tar-se. Em que não existem defeitos e o ser escolhido é plena perfeição. Tal 
idealização torna-se um ambiente propicia a figura do “príncipe”, que emerge 
de um contexto de sofrimento e comumente é colocado como aquele de irá re-
dimir, avivar e aliviar o sofrimento gerado pela solidão, estigma e inaceitação 
do indivíduo praticante de tal modalidade de sexualidade.

Porém, na sociedade hodierna a globalização afetou de forma pro-
funda e irreversível o campo dos afetos, fazendo com que os sujeitos colocas-
sem o tempo de forma volátil dado à emergência das relações. Evidenciando 



- 164 -

assim o caráter de liquidez proposto por Bauman (2004). Tal liquidez que é 
compreendida como fator da atualidade adentra ao universo do tempo e das 
relações, fazendo-se perceber, assim como Renato Russo (1960-1996), coloca 
em sua composição “Por enquanto” (1985) “o pra sempre, sempre acaba”. 
Gerando angustia e sofrimento atrelado a um sentimento de solidão e vazio 
para o sujeito que perde.

Estas perdas, que se iniciam no homossexual desde muito cedo é 
também constituinte de seu processo de desenvolvimento, tal como de forma 
intensificada no campo afetivo. Assim, temos a compreensão que a identida-
de homossexual constituída com base em um conjunto de crenças e valores 
sociais assim como as demais identidades. Tal identidade, segundo Borges 
(2009) está intimamente relacionada com o chamado “assumir-se”, com o 
“sair do armário” já explicitado anteriormente. Coher e Stein apud Borges 
(2009) definem tal contexto como referente ao processo de consciência e reco-
nhecimento por parte do próprio indivíduo. Cass apud Borges (2009) trazem 
tal pensamento com base em um modelo de formação da identidade baseado 
em estágios que tem sido utilizado amplamente por psicólogos afirmativos. 
Sinteticamente podem ser apresentados como sendo de início a Confusão de 
identidade, que se mostra enquanto o momento em que o indivíduo reconhece 
pensamentos e comportamentos homossexuais e não os aceita; em seguida 
tem-se a comparação de identidade, em que o mesmo começa a aceitar a ideia, 
mas não se considera como pertencente a tal minoria. Já a tolerância de identi-
dade, é o terceiro estágio, em que o sujeito aceita que provavelmente pode ser 
e se identifica como tal, no entanto o receio de ser estigmatizado pela socie-
dade e o medo da inaceitação social, o coloca em uma condição delicada onde 
a culpa, valores morais e religiosos internalizados emergem em seu cotidiano 
promovendo angustias e sofrimento psíquico ao indivíduo que se refugia em 
personagens criados com o objetivo de desviar das punições impostas pela so-
ciedade heteronormativa. No quarto estágio tem-se a Aceitação da identidade, 
que pode ser classificada enquanto início da adolescência gay, em que aceita 
e não apenas tolera e já se sente parte da comunidade LGBT. O quinto estágio 
é o orgulho da identidade é tida como a fase da adolescência gay, em que o 
sujeito imerge na cultura gay e começa a confrontar os heterossexuais como 
forma de defesa e em reação ao contexto de marginalização e exclusão social 
vivenciado por tal minoria. Por fim tem-se o sexto estágio que se denomina a 
síntese de identidade, nesse estágio não necessita mais de dividir o mundo em 
gay e não-gays, entendendo que a identidade sexual não é um fator primordial 
nas relações sociais estabelecidas (BORGES, 2009).

Nessa trajetória a presença dos “príncipes encantados” é constante, 
promovendo um processo cíclico e continuo de apaixonar-se de desapaixonar-
se, permeado por processos de lutos e ressignificações.



- 165 -

O PRINCIPE ENCANTADO SE TRANSFORMA EM SAPO OU 
BUSCA UMA NOVA HISTORIA

Comumente espera-se que no decorrer, ou no final de cada conto de 
fadas a presença de um “felizes para sempre”. No entanto, a realidade limita e 
reconfigura tal desfecho, onde é constante o desencanto, em que o conto perde 
a sua “magia”. Fazendo-se perceber que quando não se vive para sempre, é 
como se a vida real se apresentasse de forma diferenciada, impossibilitando a 
tão sonhada felicidade, em que se podem vivenciar estórias não tão felizes ou 
mesmo buscar outra estória.

	 É reconhecido o sofrimento de perceber que a ideia pro-
jetada, do príncipe se desconstrói. Deixando emergir o príncipe com falhas 
desconstruindo o ideal projetado. Fazendo-se deparar-se com a transformação 
em “sapo”. Configurando-se em perdas subjetivas, que seria quando o par-
ceiro vai embora ou o desgaste do relacionamento ou a perda física quando o 
parceiro morre. 

Assim, a perda pode ser considerada como uma das situações 
mais delicadas da vida do sujeito, que necessita de atenção, por carregar tal 
sofrimento psíquico. A perda, que não importa a dimensão, tem um caráter 
subjetivo que estabelece uma dor não situada corporalmente, mas profunda-
mente sentida e elaborada de acordo com as vivências anteriores do sujeito. 
Fazendo-nos perceber a esfera da resiliência ou da entrega total ao sofrimento, 
sendo ambas marcantes no processo de desenvolvimento do indivíduo. Tais 
perdas ocorrem de formas variadas, cada uma produzindo efeitos diferencia-
dos, correspondente a capacidade de elaboração de cada indivíduo.

Na busca da definição de perda, Ferreira (2000) diz: “ato ou efeito 
de perder, falecimento, esquecimento, extravio, sumiço e destruição”. Enten-
demos a perda como sendo a ausência de algo. Isso gera o desamparo des-
pertando o medo de perder, este temor é comumente percebido na sociedade 
atual, em que não estamos adaptados a perder pois vivenciamos a sociedade 
do acúmulo o que acaba por gerar um sofrimento demasiado. De acordo com 
Worden (2013), nesse contexto tem-se o luto que se refere à perda, bem como 
aquela vivenciada por morte, e na perspectiva que o luto é visto como proces-
so este obtém a partir de várias opiniões assim estudado como fase, estágio 
ou tarefa. Em relação às fases do luto, são divididas em quatro, o torpor no 
qual o indivíduo ao se dar conta da morte do ente, não expressa emoções. Na 
saudade o indivíduo busca que a pessoa morta reviva não aceitando a perda, 
a desorganização que a pessoa enlutada não consegue encontrar meios que 
a faça prosseguir diante com a vida, bem como a pessoa que está de luto ao 
se adaptar novamente as funções e se reorganizar prosseguindo naturalmente 
com a vida, esta se encontra na quarta fase do processo.



- 166 -

OS PROCESSOS DE ELABORAÇÃO DO LUTO E AS 
POSSIBILIDADES DE VIVER OUTRO CONTO DE FADAS

Ao pensarmos que “Não é só a pessoa que morre que é perdida, 
mas todo o universo interno de quem ficou é destruído” (SIMON, 1986, p. 
82). Compreender a dor provocada e as lágrimas choradas, é algo não mensu-
rado por um leigo, o que exige a vivência real ou uma sensibilidade extrema. 
Para tanto, faz-se necessário compreender também o processo de elaboração 
do luto que segundo Bowlby (2004) é tão traumática a nível psicológico, 
quanto um ferimento ou uma queimadura grave são traumáticos a nível fisio-
lógico. Ambos implicam sofrimento e redução da capacidade funcional que 
pode durar dias, semanas ou meses. Assim como ocorre no processo de cura 
física, o processo de luto pode levar ao restabelecimento da função – no caso, 
a capacidade de estabelecer e manter relações de amor – ou pode seguir um 
curso que enfraquece tal função.

Ainda segundo Bowlby (2004), os enlutados passam por fases su-
cessivas ao longo de seu processo de luto. A primeira é a fase de entorpeci-
mento. Neste período ocorre choque, entorpecimento e descrença. A pessoa se 
sente atordoada, perdida, desamparada. Um mecanismo de defesa que pode 
ser observado nessa fase é a negação da perda. Outra forma de defesa é a ten-
tativa de automaticamente continuar a viver, como se nada tivesse acontecido. 
A segunda fase é a de anseio e busca da figura perdida. Esse momento é ca-
racterizado por emoções fortes, com muito sofrimento psicológico e agitação 
física. É comum que o enlutado interprete sons ou cheiros como se o morto 
tivesse retornado. Crises de choro são frequentes nesta fase. Também é co-
mum que o enlutado sinta muita raiva, que pode ser dirigida contra si, contra 
outras pessoas, ou mesmo contra o morto. A terceira fase é a de desorgani-
zação e desespero em que reconhece a irreversibilidade da perda. Em geral, 
torna-se apático e depressivo. O processo de superação dessa fase é lento e 
doloroso. A quarta e última fase proposta é a de reorganização. Com o tempo, 
vai retomando sua independência e, apesar de ainda apresentar instabilidade 
nos relacionamentos sociais, torna-se receptivo a conhecer novas pessoas ou 
a reatar antigos laços afetivos. Vale salientar que a elaboração do luto é um 
processo e como tal essas fases não são dissociadas. Na verdade, muitas vezes 
seus limites não estão tão nítidos como o exposto acima.

Nessa perspectiva Kübler-Ross (2008) caracteriza cinco estágios: o 
primeiro é a Negação e o Isolamento que se apresentam enquanto mecanismos 
de defesas temporários do Ego contra a dor psíquica diante da morte. A inten-
sidade e duração desses mecanismos de defesa dependem de como a própria 
pessoa que sofre e as outras pessoas ao seu redor são capazes de lidar com 
essa dor. Em geral, a Negação e o Isolamento não persistem por muito tempo.



- 167 -

O segundo estágio traz a Raiva que surge devido à impossibilidade 
do Ego manter a Negação e o Isolamento. Os relacionamentos se tornam pro-
blemáticos e todo o ambiente é hostilizado. Junto com a raiva, também emer-
gem sentimentos de revolta, inveja e ressentimento. O terceiro traz a Barganha 
que acontece após a pessoa ter deixado de lado a Negação e o Isolamento, 
“percebendo” que a raiva também não resolveu. A maioria dessas barganhas 
é feita com Deus e, normalmente, mantidas em segredo. O quarto estágio traz 
a Depressão que aparece quando o paciente toma consciência de sua debili-
dade física, quando já não consegue negar suas condições de doente, quando 
as perspectivas da morte são claramente sentidas. Evidentemente, trata-se de 
uma atitude evolutiva; negar não adiantou agredir e se revoltar também não, 
fazer barganhas não resolveu. Surge então um sentimento de grande perda.

Por fim tem-se a Aceitação, é nesse estágio o paciente já não expe-
rimenta o desespero e nem nega sua realidade. Esse é um momento de repouso 
e serenidade antes da morte. É claro que interessa que o paciente alcance esse 
estágio de aceitação em paz, com dignidade e bem-estar emocional. Assim 
ocorrendo, o processo até a morte pôde ser experimentado em clima de sereni-
dade por parte do sujeito e, pelo lado dos que ficam de conforto, compreensão 
e colaboração para com o indivíduo.

Diante desses estágios tem-se a compreensão da necessidade de 
vivenciá-los, pois um processo de elaboração bem experienciado possibilita 
o sujeito fortalecer-se para enfrentamento de crises e perdas futuras. Exerci-
tando a capacidade de Ressignificação, ou seja, de dar novos significados as 
coisas, abrindo assim a possibilidade para vivenciar novas uma estórias.

Torres (2012) afirma que no processo de luto o sujeito enxerga o 
mundo de modo diferente, pois agora é um lugar no qual não se sente mais 
segura, sendo assim tem-se medo de amar outras pessoas por temer também 
a perda desta. Após a elaboração deposita o seu amor em outra pessoa, são 
fatos que demonstram o desenvolvimento do luto de maneira adequada, pois 
caso esse processo de luto não ocorra normalmente, futuramente seus rela-
cionamentos serão afetados. Segundo Raimbault (1979, p.30 apud Campos 
2011, 98-99), 

Para que o processo de luto possa ocorrer, é necessário realizar um trabalho 
de desidentificação e desinvestimento de energia, que permita a introjeção 
do objeto perdido na forma de lembranças, palavras e atos e a possibilidade 
de investir a energia em outro objeto. Quando a criança não consegue se 
desidentificar, e quando ocorrem sentimentos de culpa por se sentir respon-
sável pela morte do outro, como resultado de seus impulsos destrutivos, 
pode surgir o desejo ou a necessidade de se reunir com a pessoa perdida, 
como forma de reparar os seus erros ou como necessidade de punição. Nes-
se caso, podem se manifestar sintomas, como: perturbações fisiológicas, 
dificuldades de alimentação e sono, retorno ao autoerotismo, distúrbios nos 
relacionamentos sociais. 



- 168 -

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Conclui-se ao termino de tal pesquisa que a presença do “príncipe 
encantado” configura-se como peça fundamental do processo de amadure-
cimento do indivíduo praticante de modalidade alternativa de sexualidade. 
O contexto vigente onde a norma configura-se como heteronormativa torna 
esses indivíduos como abjetos, marginalizando e excluindo os mesmos, que 
se refugiam na fantasia como forma de resistir à clausura de seus “armários” 
onde foram colocados pela sociedade em virtude de suas orientações sexuais.

A figura idealizada do príncipe se torna diferenciada dada a interfe-
rência da realidade que limita a manifestação da idealização, onde o príncipe 
que detém características que não se aplicam ao ser real com quem o vínculo 
se desenvolve o que o transforma em “sapo” impossibilitando a continuidade 
de tal idealização. Sob outro aspecto o relacionamento pode ser finalizado 
com a ausência de uma das partes seja por meio do termino do relacionamento 
ou mesmo pela morte de um dos envolvidos onde a idealização cessa e o in-
divíduo é levado a vivenciar um processo de elaboração das perdas e do luto, 
buscando assim, uma ressignificação do fato com o objetivo de uma possível 
nova vivência.

REFERÊNCIAS

BAUMAN, Zygmunt. Amor liquido: sobre as fragilidades dos laços huma-
nos. Rio de Janeiro: Zahar, 2004.

BENTO, Berenice Alves de Melo. O que é a transexualidade. Editora Brasi-
liense, São Paulo - SP, 2008.

BORGES, Klecius. Psicologia Afirmativa: uma introdução à psicologia e a 
psicoterapia dirigida a gays, lésbicas e bissexuais, São Paulo, GLS, 2009.

BOWLBY, J. Apego e perda: perda: tristeza e depressão. 3 edição. São Pau-
lo: Martins Fontes, 2004.

CAMPOS, C. C. R. O luto infantil. In: ESCUDEIRO, A. Tanatologia: temas 
impertinentes. Fortaleza: LC Gráfica Editora, 2011. 

JUNQUEIRA, Rogério Diniz. Pedagogia do armário: A normatividade em 
ação. IN: Revista Retratos da Escola, Brasília, v. 7, n. 13, p. 481-498, jul./
dez. 2013. Disponível em: <http//www.esforce.org.br> acesso em 22 de abril 
de 2017.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Tradução: L. 



- 169 -

Vassalo. Petrópolis, RJ: Vozes, 1987.

FOUCAULT, Michel. Sobre a história da sexualidade. In: FOUCAULT, Mi-
chel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal. p. 243-276. 1995.

KÜBLER-ROSS, E. Sobre a morte e o morrer. 9 edição. Martins Fontes, 
São Paulo, 2008.

LEGIÃO URBANA. Legião Urbana: Por enquanto, EMI Music, 1985, f. 11

SADOCK, Benjamin James. Manual conciso de psiquiatria clínica. 2. Ed. 
Porto Alegre: Artmed, 2008.

SILVA, Tomaz Tadeu da. Identidade e diferença. Editora Vozes, Petropolis
-RJ, 2000.

SIMON, R. Introdução à psicanálise: Melanie Klein. São Paulo: EPU, 1986.

TORRES, W. C. A criança diante da morte: desafios. 4, ed. São Paulo: Casa 
do Psicólogo, 2012. 

WYLLYS, Jean. Tudo ao mesmo tempo agora: crônicas e perturbações. São 
Paulo Editor Giontri, São Paulo: 2009.

WORDEN, J. W. Aconselhamento do Luto e Terapia do Luto: um manual 
para profissionais da saúde mental. São Paulo: Roca, 2013.



- 170 -



- 171 -

CAPÍTULO XI

VIRILIDADES, SILENCIAMENTOS E CULTURA 
DO ESTUPRO EM CRATO-CEARÁ: 
UMA LEITURA DOS PROCESSSOS 

ARQUIVADOS DO CEDOCC
Maria Clara Arraes Peixoto Rocha

Ribamar José de Oliveira Junior
Zuleide Fernandes Queiroz

INTRODUÇÃO

O estupro é um tipo de violência sexual que repercute inúmeras 
opiniões por parte da atual sociedade brasileira, em especial o ato praticado 
contra as mulheres é o que releva um maior índice de crimes registrados. Vale 
ressaltar que seria improcedente afirmar que existem apenas os casos fichados 
pelos órgãos públicos encarregados, já que grande parte dos ocorridos não é 
denunciada. 

As ocorrências do ato vão além do prazer que o agressor sente para 
com sua vítima existem relações de poder e de gênero envolvidas. Essas de-
nunciações não dependem somente da vontade das partes atingidas por esta 
violência, a depender do caso concreto, algumas mulheres estão em situação 
de dependência, podendo ser este elo financeiro, sentimental, social, de paren-
tesco e outros, o que de fato, torna dificultosa a queixa e as procedências que 
devem ser efetivados após esse procedimento legal, como a proteção física e 
acolhimento psicológico dessas mulheres após tais condições de intimidações.  

Na maioria das vezes, as mulheres são culpabilizadas pelas agres-
sões sofridas, sendo seus discursos invisibilizados no próprio procedimento 
jurídico de acusação e requerimento de assistência nas Delegacias da Mulher 
e Juizados Especiais. Podemos afirmar que isso acontece em função da for-
mação histórica do Direito brasileiro relacionada à temática de violência de 
gênero, liberdade sexual e sexo durante seu desenvolvimento. 

A pesquisa apresentada, é parte integrante de uma pesquisa maior 
que investiga as violências sexuais que aconteceram na região do Cariri Ce-
arense, localizada no sul do Ceará, durante os séculos XIX e XX. O trabalho 
pretende estudar as implicações sociais e jurídicas da época supracitada. Neste 



- 172 -

estudo, objetivamos explicitar a violência contra a mulher no Cariri Cearense, 
a partir do registro em processo judicial. A metodologia, de base qualitativa, 
baseia – se no estudo documental referentes aos crimes de estupro ocorridos e 
as decisões judiciais que foram estabelecidas. Tais vestígios estão arquivados 
no CEDOCC (Centro de Documentação do Cariri), organizado pelo Curso de 
História da Universidade Regional do Cariri. 

De acordo com Ludke e André (1986), a pesquisa de análise docu-
mental constitui uma técnica importante na pesquisa qualitativa, seja comple-
mentando informações obtidas por outras técnicas, seja desvelando aspectos 
novos de um tema ou problema. Na pesquisa, foram realizados estudos basea-
dos em documentos como material de análise para revisão bibliográfica, cate-
gorizando os crimes de estupros arquivados no CEDOOC e interpretando-os 
segundo os objetivos da investigação do trabalho. 

LAMPEJOS VIRIS, VIOLÊNCIAS HABITUAIS 

“Homens que querem ajudar as mulheres em nossa luta por liberdade e jus-
tiça deviam compreender que não é extraordinariamente importante para 
nós que eles aprendam a chorar; é importante para nós que eles parem os 
crimes de violência contra nós” (Andrea Dworking).

De acordo com Virgili (2013) apesar do final do século XIX, a re-
lação da masculinidade com a violência sofre um deslizamento sobre a iden-
tidade do homem, a forma com que os mecanismos de poder e a dominação 
atuaram durante todo o XX e mais especificamente antes dos anos 1970 e 
1980, constituíram violações contra as mulheres, tanto na esfera pública como 
privada. Nesse trabalho, tendo como referencial o estudo de caso dos proces-
sos de condenação de crime de estupro no início do século XX na cidade de 
Crato, é possível tecer relações sobre a construção e manutenção da virilidade 
como hábito do homem. 

Ao longo do século passado, foi atribuída por meio de ressignifica-
ção de valores sociais e culturais, uma dimensão política e pública para a per-
cepção das formas de violência. Seja física, psicológica, econômica ou sexual, 
as violências consideradas privadas, que seguiam até então sob regulação da 
família, nesse contexto, patriarcal, logo liderada pelo chefe, na figura de pai e 
esposo, começaram a ser percebidas como agressão. 

Alega Virgili (2013), a mudança do novo modelo masculino, antes 
pautado no ideal de masculinidade ofensiva e não dominada, derivada da Re-
volução Francesa cujo papel do homem era fazer demonstrações a qualquer 
preço da sua força para legitimar a sua virilidade, para o novo modelo de 
masculinidade desenhado nos moldes da razão 

Se dentro da concepção da moral e dos bons costumes a virilidade 



- 173 -

era considerada uma condição habitual do homem, avaliar a aceitação de tal 
hábito, se faz necessário para perceber como se estabelecem e se sustentam as 
relações de poder em um discurso de verdade para perceber o que era consi-
derado agressão frente os desdobramentos da violência de um homem contra 
uma mulher. 

Numa sociedade como a nossa — mas afinal de contas em qualquer socie-
dade — múltiplas relações de poder perpassam, caracterizam e constituem 
o corpo social; elas não podem dissociar-se, nem se estabelecer, nem fun-
cionar sem uma produção, uma acumulação, uma circulação, um funciona-
mento de um discurso verdadeiro (FOUCAULT, 2002, p.28).

Em Foucault (2002), diante da obra Em Defesa da Sociedade, se 
pode considerar que a virilidade como funcionalidade de um discurso verda-
deiro sobre a masculinidade, produz sem dissociação, uma relação de poder 
sobre o corpo da mulher e é validada, sob pena de aprovação, dentro das 
instituições sociais e pautada na exclusão do outro, não inserido na ordem 
viril. Portanto, como substrato de cultura desenvolvida em uma sociedade 
patriarcal, cujo sujeito heterossexual e masculino detém privilégio, e homoa-
fetiva, que dentro do pensamento filósofa lésbica-feminista Marilyn Frye cul-
tiva amor pelos homens, é importante perceber qual a dimensão de violência 
habitual. 

As expressões comportamentais na vida cotidiana relacionadas a 
gênero e direitos das mulheres na época colonial brasileira significaram diver-
sas formas de perpetuação de estereótipos aos quais, destinaram-se, mesmo 
que indiretamente, a reprodução de somente duas possibilidades de ser: femi-
nino e masculino. Sendo estas divididas pelo critério do sexo biológico, in-
tensificando a concepção de que os homens estavam hierarquicamente numa 
escala superior de direitos e deveres em relação às mulheres na ordem civil.

A representação do homem como centralizador do poder e dono de uma 
posição elevada na sociedade são indicadores de uma cultura machista e 
patriarcal. Essa ideologia confere à mulher a marginalidade, a exclusão, a 
opressão, continuamente afirmada por um discurso autoritário que privile-
gia o homem, através de clichês e de atos preconcebidos que impõem limi-
tes às mulheres, conferindo-lhes um lugar inferior na sociedade. A exemplo 
disto, cita-se o discurso colonialista, pura e exclusivamente encabeçado 
por homens. Entende-se que, no universo binário dos impérios, tanto o 
outro/colonizado quanto a mulher permanecem no mesmo polo, significa-
tivamente antagônico ao polo do Outro/colonizador, homem. (OLIVEIRA, 
2012, p. 64).

E nesse sentido, a sociedade se moldou de forma patriarcal, racista 
e homofóbica, logo, o Código Penal de 1890 era reflexo dessas concepções 
e princípios, que podemos considerar pensamentos inautênticos. Além disso, 



- 174 -

vale ressaltar que os direitos e garantias regulamentados não eram abrangen-
tes a todos, já que os negros, índios e refugiados ainda eram escravos nas 
colônias de grandes fazendeiros, no comércio dos centros urbanos, nas casas 
dos ricos da época entre outros.   

No Brasil e na América Latina, a violação colonial perpetrada pelos se-
nhores brancos contra as mulheres negras e indígenas e a miscigenação 
daí resultante está na origem de todas as construções de nossa identidade 
nacional, estruturando o decantado mito da democracia racial latino-ame-
ricana, que no Brasil chegou até as últimas consequências. (CARNEIRO, 
2003, p. 1).

Para se pensar nas formas com que a matriz heterossexual e bran-
ca adentrou com legitimidade na construção da república brasileira. Richard 
Miskolci (2016), em Uma Outra História da República fala que os viris re-
presentantes da ordem, suprimiram do ideal positivista da bandeira do Brasil 
o amor, palavra que antecedia o ordem e progresso de Auguste Comte. Logo, 
práticas afetivas e sexuais, circuncidavam diante do vetor de reprodução, he-
terossexual, branco e viril. Segundo o autor, reflexões sobre a Velha República 
e a nova, delimita os primeiros confins da heterossexualidade compulsória 
brasileira.

As figuras viris se fundem ao longo das raízes históricas sob a auto-
ridade paterna. O paternalismo estatal, visto por Ruth Gaer (2011) no discurso 
do Imperador Dom Pedro I na Assembleia Constituinte de 1823 em alusão 
ao Dia do Fico, apresenta o modelo de Estado que o discurso do Imperador 
reflete a única relação de figura real com a sociedade brasileira. No caso, o 
sentido de pai, segundo Lazarrin assume outro significado. A tática referida 
por Foucault do estado colonizar os mecanismos disciplinares aplicados as 
células sociais, no caso, a família. “A transposição do modelo familiar de Es-
tado, permite angariar para uma figura política o mesmo respeito reverencial 
que o indivíduo devota seu pai genitor” (FOUCAULT, 1999, p. 115). 



- 175 -

Os crimes analisados de estupro e defloramento, atual crime de se-
dução, cabem dentro da lógica, como manifestação de uma dominação mas-
culina. As construções de verdade são vistas nos processos diante das relações 
de gênero, nas relações de poder e nas práticas sociais que permeiam o dis-
curso jurídico.  

DIREITOS DAS MULHERES EM CRATO

A iniciativa de políticas públicas por parte do governo brasileiro 
para a proteção das mulheres vítimas de agressões físicas e psicológicas se 
manifesta em parceria com a evolução dos movimentos feministas, a luta das 
mulheres em prol dos seus direitos deu visibilidade ao assunto tanto em escala 
nacional como internacional. Sendo assim, os movimentos de mulheres con-
tribuem para que a mudança aconteça no âmbito político e também no social, 
já que estas buscam o fim da desigualdade entre os gêneros, desconstruindo 
os padrões machistas que foram socialmente construídos, e que até hoje são 
refletidos na sociedade brasileira.

A primeira Delegacia da Mulher (DDM) do Brasil foi inaugurada 
na capital de São Paulo em 06 de agosto de 1985, com o propósito de atender 
as mulheres vítimas de agressões domésticas, e também as ocorrências de-
nunciadas em espaços públicos. Depois da primeira delegacia especializada, 
outras foram construídas por todo o país, segundo uma pesquisa realizada 
em 2010 pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), existem 
397 municípios brasileiros que possuem delegacias para mulheres. Apesar da 
conquista, esse número é considerado inferior ao desejado, já que representa 
7% de um total de 5.565 municípios do país.

Em 26 de setembro de 1995 surgiram os Juizados Especiais Cri-
minais (Lei 9.099), os processos efetuados aos Juizados Especiais devem ser 
conduzidos de maneira simples, com certo custo na economia processual e 
garantir a celeridade, com o intuito de dar rápida efetividade à tramitação das 
causas. A conciliação entre as partes também é considerada como uma forma 
de solução breve do conflito litigioso. Este órgão tem atribuição para o pro-
cesso e julgamento de infrações penais com o potencial ofensivo de até dois 
anos de reclusão.

O Mapa da Violência 2012 – Instituto Sangari constata que do ano 
de 1980 a 2010, foram assassinadas no Brasil cerca de 91 mil mulheres, sen-
do 43,5 mil só na última década. Em 2006 foi sancionada a Lei 11.340 mais 
conhecida por ‘’Lei Maria da Penha’’, criada com o intuito de proteger as 
mulheres que sofrem com a violência, seja esta realizada em qualquer âmbito 
de suas modalidades, punindo assim os agressores. Justamente neste ano em 
que o número aumenta de três mil para quatro mil mulheres assassinadas por 
ano de acordo com o instituto. 



- 176 -

O surgimento da ‘’Lei Maria da Penha’’ se classifica por etapas, 
desde a impunidade diante da violência vivenciada pelas mulheres que já se 
fazia presente no Brasil há muito tempo, até o estopim da polêmica envolven-
do as agressões sofridas por Maria da Penha Maia Fernandes.  

No ano de 1983 na cidade de Fortaleza no Estado do Ceará, a bio-
farmacêutica Maria da Penha sofreu dupla tentativa de homicídio dentro de 
sua própria residência por parte do seu então marido Marco Heredia Viveiros, 
colombiano naturalizado brasileiro, professor universitário, economista. Pri-
meiro atirou contra suas costas enquanto ela dormia, deixando-a paraplégica. 
Em seguida tentou eletrocutá-la durante o banho.

O ex-marido de Maria da Penha foi preso em 2002 para cumprir 
apenas dois anos, e somente no ano de 2004 o Governo brasileiro apresentou 
ao Congresso Nacional a proposta para a criação do que viria a ser a ‘’Lei Ma-
ria da Penha’’.  No ano de 2006 o Congresso Nacional aprova o projeto, e em 
sete de agosto, o presidente Luiz Inácio Lula da Silva sanciona a lei 11.340.

Sendo a luta trabalho eterno do Direito (IHERING, 2009, p.48) en-
tende-se que a Lei 11.340 foi uma grande conquista por parte da persistência 
de Maria da Penha, dos movimentos feministas brasileiros e da pressão inter-
nacional.  Em seu primeiro parágrafo, a lei já deixa compreensível sua função 
e quais objetivos busca alcançar:

Cria mecanismos para coibir a violência doméstica e familiar contra a mu-
lher, nos termos do § 8o do art. 226 da Constituição Federal, da Conven-
ção sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra as 
Mulheres e da Convenção Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar 
a Violência contra a Mulher; dispõe sobre a criação dos Juizados de Vio-
lência Doméstica e Familiar contra a Mulher; altera o Código de Processo 
Penal, o Código Penal e a Lei de Execução Penal; e dá outras providências. 
(BRASIL, Lei 11.340/2006).

Mesmo depois de toda a trajetória para se conseguir os mecanismos 
legais para proteger a mulher da violência de gênero, algumas contrariedades 
enraizadas na cultura nacional continuam a atrasar as lutas feministas. Como 
já foi dissertado no presente trabalho, o machismo é entendido por boa parte 
da população como forma de sistema natural que não deve ser contestado, e 
assim, a espacialidade para violência física e psicológica se firma nas socie-
dades.  

Estruturas de dominação não se transformam meramente através da legis-
lação. Esta é importante, na medida em que permite a qualquer cidadão 
prejudicado pelas práticas discriminatórias recorrer à justiça. Todavia, en-
quanto perdurarem discriminações legitimadas pela ideologia dominante, 
especialmente contra a mulher, os próprios agentes da justiça tenderão a 
interpretar as ocorrências que devem julgar a luz do sistema de ideias justi-
ficador do presente estado de coisas (SAFFIOTI, 1987, p. 16).



- 177 -

Quando se trata de cidades de interior os casos são mais delicados, 
o número de DDMs e Juizados Especiais para proteger a mulher não são sufi-
cientes ou até mesmo inexistentes. No contexto do Nordeste, onde o índice de 
violência é constatado de nível elevado se justifica pela estimulação que o ho-
mem recebeu durante muitas gerações para ser dominante a figura da mulher, 
“O homem será considerado macho na medida em que for capaz de disfarçar, 
inibir, sufocar seus sentimentos.” (SAFFIOTI, 1987, p. 11). 

Em face do exposto, percebe-se que somente a criação de delega-
cias, juizados e leis não é suficiente para uma transformação substancial no 
comportamento cultural de um povo. Em um Estado em que sua própria cons-
trução social se firmou unicamente em função do homem e suas atividades, as 
mulheres não tiveram espaço para poder expressar suas vontades. Estas ainda 
são reprimidas e sofrem com a violência da discriminação, e como consequ-
ência, a física. 

Analisando o fator histórico cultural como de fundamental impor-
tância para a iniciação de discussões jurídicas, políticas e econômicas evi-
dencia-se que há necessidade da criação de políticas públicas com enfoque 
na educação voltada para a violência de gênero. Visto que uma das grandes 
dificuldades dos movimentos feministas encontra-se na transparência do que 
realmente se trata a luta, os principais canais midiáticos sustentam uma ima-
gem deturpada das feministas e dos movimentos. 

Em entrevista realizada no ano de 2015 com uma das representan-
tes de um dos movimentos feministas da cidade de Crato, o “Frente de Mulhe-
res dos Movimentos do Cariri”, Soares (2015), afirmou:

Todas as mulheres e homens que compõem a Frente já têm ações de en-
frentamento às múltiplas formas de violência nas suas entidades; e de certa 
maneira isso já faz a Frente ter certa aproximação com as mulheres. Nós 
realizamos uma formação com as componentes da Frente e a nossa postura 
para 2015 é ampliar as atividades para os bairros periféricos e dialogar 
com as mulheres trabalhadoras e camponesas. Por outra parte, recebemos 
muitas mulheres que estão em situação de violação e nos procura para 
assessoria ou apenas como espaço de compartilhamento de sentimentos. 
Estamos abertas para receber as mulheres e encaminha-las para as autori-
dades competentes, pois a Frente não resolve as demandas das mulheres, 
nosso objetivo é pressionar o Estado para que ele cumpra sua função. (in-
formação verbal).

Quando se investiga as cidades de interior dos Estados, em muitos 
dos casos, existe uma dificuldade para transgredir a uma concepção em prol 
das mulheres acerca dos devidos direitos e respeito destas. Segundo O Mapa da 
Violência 2012 – Instituto Sangari, o Ceará tem uma taxa de 3,7 homicídios por 
ano em cada 100 mil mulheres, ocupando a 21° posição no ranking nacional.

Para Durval Muniz (1999), na cultura conservadora do sertão as ca-



- 178 -

racterísticas estabelecidas para como o homem deveria se portar diante do seu 
cotidiano nas mais variadas formas de divisão de trabalho e de sua vivência 
como um todo, percebe-se que ensinamentos rústicos de valentia, ‘’macheza’’ 
associados a uso da violência foram inspirados para o que significa de fato 
se reconhecer como ser masculino. Desde a cultura do campo até a migração 
para a espacialidade urbana, os resquícios de um povo tradicionalista se rever-
tem no grave reflexo de uma atual sociedade patriarcal denunciada nos índices 
das estatísticas das DDMs.

Em análise das estatísticas disponibilizadas pela Delegacia da Mu-
lher de Crato constata-se que é preciso haver mudança na forma como a socie-
dade se comporta diante da opressão sofrida pelas mulheres, no ano de 2013 
foram realizados 977 Boletins de Ocorrência e destes 427 foram arquivados 
por desinteresse da vítima. Dentre estes casos, 208 foram por ameaça, 175 
por lesão corporal dolosa e sete tentativas de homicídio. No ano de 2014 o 
número de Boletins de Ocorrência aumenta para 1080, e destes 297 foram 
arquivados por desistência da vítima, 43 flagrantes lavrados e 582 ordens de 
missão policial.

CULTURA DO ESTUPRO ONTEM E HOJE 

O código de 1980 se fez institucionalizado durante o período da 
Primeira República. (MORELLI, 2013, p. 211). 

Segundo um Seminário realizado em Brasília pelo Instituto de Pes-
quisa Econômica Aplicada (IPEA) no ano de 2014, para a explanação de estu-
dos que dizem respeito à violência contra as mulheres, alega que no mínimo 
527 mil pessoas são estupradas por ano no país, sendo apenas 10% dos casos 
denunciados. A ‘’Nota Técnica Estupro no Brasil: uma radiografia segundo 
os dados da Saúde (versão preliminar)’’ apontada por Danilo Santa Cruz Co-
elho que é diretor de Estudos e Políticas do Estado, da Democracia e Institui-
ções, e por Daniel Cerqueira, que fez a apresentação apontam nos dados que 
do Sistema de Informações de Agravo de Notificação do Ministério da Saúde 
(Sinan) as mulheres como 89% das vítimas de estupro. 

Por este motivo, esta pesquisa tratará somente do homem como 
sendo o sujeito ativo do crime supracitado, haja vista a necessidade de me-
didas relacionadas a políticas públicas no Brasil referente a prevenir, punir e 
erradicar o crime em defesa das mulheres brasileiras. 

Segundo Danilo Santa Coelho e Daniel Cerqueria em ‘’Nota Téc-
nica Estupro no Brasil: uma radiografia segundo os dados da Saúde (versão 
preliminar)’’ sobre as consequências do crime para as vítimas alega:



- 179 -

Conforme documentado na literatura, existem graves consequências do 
estupro, de curto e longo prazo, que se estendem no campo físico, psi-
cológico e econômico. Além de lesões que a vítima pode sofrer nos ór-
gãos genitais (principalmente nos casos envolvendo crianças), quando há 
o emprego de violência física, muitas vezes ocorrem também contusões 
e fraturas que, no limite, podem levar ao óbito da vítima. O estupro pode 
gerar gravidez indesejada e levar a vítima a contrair doenças sexualmente 
transmissíveis (DST). Em termos psicológicos, o estupro pode redundar 
em diversos transtornos [...] (COELHO; CERQUEIRA, 2014, p.4).

Em análise de alguns documentos colhidos no Centro de Documen-
tação do Cariri (CEDOCC), organizado pelo curso de História da Universida-
de Regional do Cariri foi possível ter contato com casos concretos de crimes 
de estupro e tentativas de homicídio ocorridos na cidade de Crato durante o 
início do século XX, elencados dois principais casos de crime de estupro e 
um de tentativa de homicídio para análise desta pesquisa cujo qual todos os 
arquivos relacionados a crime de estupro tem o mesmo código de referência 
BR.CDOCC,FHP,CI;CSE e os crimes de tentativa de homicídio tem o código 
BR.CDOCC.FHO;CI,Th dentro do CEDOCC.

 O primeiro caso ocorrido em 1921 encontra-se na caixa I pasta 12 
no qual o processo tem dimensão textual de 40 laudas e alega que o pai da 
vítima afirmou que o réu Francisco Mathias Gomes estuprara sua filha. No 
decorrer do processo a vítima descreveu que ia para a roça deixar água para 
o seu pai, o réu esperou sua volta e a abordou perguntando-lhe se era moça, 
levou-a para o mato e a deflorou. No exame de corpo de delito foi considerado 
que a vítima não era mais virgem, sendo o réu absorvido. 

Apesar do art. 269 de 1890 elencar que é estupro independente da 
vítima ser ou não virgem, no mesmo código também difere a “mulher hones-
ta” da “mulher pública”. Em seu art. 268 alega que a pena para mulher virgem 
ou não, mas honesta é de um ano a seis anos, mas, se for referente à mulher 
pública ou prostituta a pena é de seis meses a dois anos. Existia uma discrimi-
nação maior para com as mulheres de classes menos favorecidas financeira-
mente, as mulheres negras, camponesas, trabalhadoras e indígenas. 

O segundo caso datado em 1935 encontra-se na caixa II pasta 27 
com dimensão textual de 82 laudas em que o réu José Ricardo foi acusado de 
estuprar e continuar mantendo relações sexuais com a vítima Maria Amélia da 
Conceição, iludindo-a com falsas promessas de casamento e lhe ameaçando 
de morte, caso declarasse o crime para alguém. O juiz considerou nulas as 
acusações feitas ao réu e não deu continuidade ao processo. O Estado que é 
responsável pela proteção das vítimas mal se propunha a investigações a fun-
do dos casos, as mulheres tinham seus corpos e vidas em risco.

Em relação a tentativa de homicídio o primeiro processo a ser lido 
é do ano de 1949, arquivado na caixa II pasta 28 com dimensão textual de 13 



- 180 -

folhas. No caso relata-se que o réu Hélio Nogueira de Freitas foi acusado no 
art. 129 do Código Penal de 1940 por espancar a vítima Francisca Alves Ma-
tias e produzir ferimentos a faca na mesma, o réu foi preso em flagrante pela 
patrulha da cidade e não ofereceu resistência. Este documento encontra-se 
incompleto, não possuindo o veredito, mas servido como um exemplo de caso 
concreto de violência e sofrimento que esta mulher viveu durante o início do 
século em análise desta pesquisa.

Assim, é possível perceber a atuação em geral dos trâmites autori-
tários públicos sobre a existência de uma violência masculina aceita, pautada 
na virilidade do homem como hábito de respeito diante de suas prerrogativas. 
Citando a demógrafa Maryse Jaspad, Virgili retoma a questão das virilidades 
violentas salientando a violência conjugal. “O cônjuge violento não atua para 
controlar, mas para exercer o controle”. Portanto, para certificar o seu poder 
de dominação. Bourdieu (1999, p. 20) pontua a honra como, por exemplo, 
presente na virilidade física e potência sexual ‘’que são esperadas de um ho-
mem de verdade’’.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Embora a Lei 11.340/2006 ou ‘’Lei Maria da Penha’’ tenha de-
monstrado uma evolução na luta feminina contra a discriminação e a violên-
cia, e que os movimentos feministas estejam crescendo, inclusive nas cidades 
de interior, ainda se precisa do apoio de outros recursos para dar visibilidade 
aos movimentos de mulheres. Em busca de uma sociedade mais igualitária em 
seus direitos, deixando a indispensabilidade de discutir, bem como integrar o 
feminismo como valor humano.

Assim, os movimentos que lutam em virtude da questão de gêne-
ro, atuam como formadores de opiniões trabalhando no aspecto da mudança 
social para então aceitação e cumprimento das demandas legais, e também 
na realização de cobranças por parte da população para que o Estado cumpra 
com os requisitos necessários para erradicar a violência contra o ser feminino 
em todo seu entendimento, ajudando a mulher se empoderar dos seus direitos. 

Apresentamos neste artigo processos judiciais encontrados acer-
ca da violência sofrida por mulheres em um município do Cariri Cearense 
que pode mostrar a realidade vivida pelas mulheres no início do século XX 
e que ilustra a situação de segurança, visão de mundo, sociedade, educação, 
em especial, a forma como a justiça brasileira, naquela época acompanhava e 
julgava crimes de violência.

As histórias das mulheres aqui relatadas em seus processos judi-
ciais não são contadas por elas mesmas, os registros apresentam “a mulher” 
desprovida da sua história de vida, de profissionalização e sempre, precisando 



- 181 -

provar seu lugar na sociedade, como bem diz os termos: “mulher honesta” da 
“mulher pública”.

Na verdade quando adentramos nos referidos processos a inten-
são foi saber dos encaminhamentos jurídicos dos mesmos. Mas, na verdade 
encontramos, de forma resumida, a história de uma mulher que viveu uma 
situação de violência, que teve a coragem de fazer a denúncia, se expor e, no 
final não surtiu o resultado esperado – a justiça a violência vivida.

Os processos mais parecem registros condicionados de uma reali-
dade comum, em que de longe, na época, poderia considerar como princípio: 
da dignidade humana e do direito ajustiça e da liberdade. O crime de estu-
pro não se resume no ato da violência em si, significa também uma conexão 
de dominação, relação de gênero e poder. Vale ressaltar que muitos casos de 
estupros não foram denunciados, pois o medo e o constrangimento calam a 
maioria das vítimas.

REFERÊNCIAS

BOURDIEU, Pierre. A Dominação Masculina. tradução Maria Helena Küh-
ner - 5º ed. - Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1999.

BRASIL, Lei n° 11.340, de 7 de agosto de 2006. Disponível em: <http://
www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/l11340.htm>. Aces-
so em: 28 mar. 2016

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na 
América Latina a partir de uma perspectiva de gênero. In: ASHOKA EM-
PREENDIMENTOS SOCIAIS; TAKANO CIDADANIA (Orgs.). Racismos 
contemporâneos. Rio de Janeiro: Takano Editora, 2003. p. 49-58.

CERQUEIRA, Daniel; COELHO, Danilo de Santa Cruz. Estupro no Brasil: 
uma radiografia segundo os dados da Saúde (versão preliminar). 2014.

DAS 5.565 cidades brasileiras, apenas 397 têm delegacias da mulher. 
G1, São Paulo, mai. 2010. Disponível em:< http://g1.globo.com/brasil/noti-
cia/2010/05/das-5565-cidades-brasileiras-apenas-397-tem-delegacias-da-mu-
lher12052010.html> Acesso em: 01 abr. 2017

Durval Muniz. ―Enredos da Tradição: a invenção histórica da região 
Nordeste do Brasil‖. In:__. Nos destinos de fronteira: história, espaço e iden-
tidade regional. Recife: Bagaço, 2008. pp.127-163

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução de Laura Fraga de. 



- 182 -

Almeida Sampaio. São Paulo: Loyola, 1996. Em defesa da sociedade: curso 
no College de France (1975-1976). Tradução de Maria Ermantina Galvão. São 
Paulo: Martins Fontes, 1999

GAUER, Ruth Mari Chitó. A Construção do Estado-Nação no Brasil: a 
contribuição dos egressos de Coimbra. Curitiba:Juruá, 2001

LÜDKE, M.; ANDRÉ, M.E.D.A. Pesquisa em educação: abordagens quali-
tativas. São Paulo, EPU, 1986.

IHERING, V. O. N. Rudolf. A luta pelo direito. Tradução João de Vascon-
celos. São Paulo: Martin Claret, 2009.

MISKOLCI, Richard. Uma Outra História da República: Amor, Ordem e 
Progresso.  Revista Cult edição especial: Queer. Nº 6. Ano 19. 2016.

MORELLI, Liana Machado. Violência sexual em São Paulo na passagem do 
século XIX para o XX. Desafios atuais dos feminismos: Anais do X Semi-
nário Internacional Fazendo Gênero, p. 56-67, 2013.

VIRGILI, Fabrice. Virilidades Inquietas, virilidades violentas. In: CORBI, 
A;COURTINE, J J; VIGARELLO, G. HISTÓRIA DA VIRILIDADE: A VI-
RILIDADE EM CRISE? SÉCULOS XX-XXI. Petrópolis.2013. 

SAFFIOTI, Heleieth I. B. O Poder do Macho. São Paulo: Editora Moderna, 
1987. 120p.

SOARES, S. R. Movimentos Sociais e a Lei Maria da Penha: Uma aná-
lise das iniciativas eficazes que garantem a igualdade entre os gêneros. 
Depoimento. 2015. II Encontro de Estudos e Pesquisa em Direitos Humanos 
Fundamentais. Entrevista concedida a Maria Clara Arraes Peixoto Rocha.

WAISELFISZ, Julio Jacobo. Mapa da violência 2012. Caderno complementar 
2: acidentes de trânsito. São Paulo. Instituto Sangari, p. 6, 2012.



- 183 -

CAPÍTULO XII

MORTE NO XAMANISMO: 
APREENSÕES RECENTES DO CONCEITO E DAS 

PRÁTICAS NO CONTEXTO BRASILEIRO
Eduardo Vivian da Cunha

INTRODUÇÃO

O propósito central deste trabalho é fazer uma reflexão sobre a 
morte no xamanismo. Muito já se escreveu sobre o tema em diversos tipos de 
trabalhos etnográficos, sociológicos, historiográficos, dentre outros. Mirceia 
Eliade (2002), junto com outros autores são referências importantes sobre o 
tema, tendo este assunto inclusive acumulado muita produção desde este au-
tor (que remonta aos anos 50) e mesmo antes dele. Neste sentido, e tendo-se 
em vista a busca de uma contribuição que pudesse ser relevante para o tema, 
escolhemos como recorte desta pesquisa a produção online (na internet) sobre 
o tema no contexto brasileiro.

A análise teve como norte a busca do entendimento de como os 
temas xamanismo, de forma genérica, e o da morte no xamanismo, de forma 
mais específica, vêm sendo tratados na literatura científica brasileira online re-
cente. Acreditamos que a relevância deste estdudo pode ser percebida de duas 
formas: uma primeira seria fornecer um texto que permita uma aproximação 
inicial para um leitor que eventualmente não tenha ainda aprofundamento so-
bre a temática e uma segunda perceber, pelo menos de forma geral, as preo-
cupações recentes do tema dentro do contexto estudado, apontando possíveis 
agendas de pesquisa futuras.

Uma outra razão para este aprofundamento é o recente uso do ter-
mo xamanismo no contexto urbano, que vêm ganhando corpor notadamente 
a partir dos anos 90. Sobre este tema ainda há poucos estudos (foram eviden-
ciados dois textos entre os pesquisados, conforme veremos mais adiante), e 
embora nos pareça uma agenda de pesquisa interessante, de fato não o apro-
fundaremos especificamente neste trabalho.

A referida busca permitiu, como primeira aproximação, definir um 
quadro mais ou menos geral de como o conceito de xamanismo vem sendo 
discutido neste contexto, bem como seus usos e nuances de apreensão. Na 
segunda aproximação, que consideramos uma discussão derivada da primeira, 



- 184 -

foi realizada a busca da compreensão do tema da morte no xamanismo, sendo 
também apresentadas as concepções e usos do termo.

METODOLOGIA

A escolha metodológica deste trabalho envolve a realização de um 
estudo exploratório e bibliográfico, fundamentando-se, assim, numa fonta de 
dados secundária. A partir da leitura dos textos selecionados buscou-se uma 
categorização num nível geral das descrições e análises em torno destes con-
ceitos. Também buscou-se a compreensão de como as excessões e exemplos 
são apresentados.

As bases de dados escolhidas para os estudos foram o Portal Scielo 
e o Portal Periódicos, da Capes. No banco de dados da Scielo a busca pelo 
termo “xamanismo”, em quaisquer um dos campos disponível pela busca, re-
tornaram 38 resultados. Dois destes retornos foram resenhas de livros, que 
desconsideramos para a análise, uma vez que a intenção era buscar trabalhos 
em artigos científicos. Os resultados em outras líguas também foram conside-
rados para efeitos desta pesquisa.

A busca no Portal Periódicos da CAPES para o termo “xamanis-
mo” retornou um resultado consideravelmente maior, com 96 trabalhos. De-
vido ao número retornado ser relativamente alto (o que impediria uma análise 
adequada no tempo previsto desta pesquisa), optou-se por restringir a base 
pela busca dos termos xamanismo e morte (ou seja, com os dois termos apa-
recendo simultaneamente num mesmo artigo, em quaisquer dos campos de 
busca – autor, título ou palavras-chaves). Com esta restrição, a busca retornou 
27 resultados. Destes, forma excluídos aqueles em duplicidade com relação 
à busca anterior no Scielo, além daqueles que não se referiam diretamente ao 
tema (a relação entre os conceitos de morte e xamanismo), restando 6 para 
análise. Da mesma forma que na busca anterior, artigos em outras línguas 
(apareceram resultados em inglês, francês e espanhol) foram considerados na 
análise. As análises deste último caso serviram, mais especificamente, para 
destrinchar as definições de morte mais diretamente, sem o aprofundamento 
sobre o conceito de xamanismo em si (realizado prioritariamente nos traba-
lhos do Scielo), de onde também foram pinçadas as questões relativas à morte, 
entretanto.



- 185 -

DEFINIÇÕES DE XAMANISMO E A VISÃO SOBRE A MORTE

O conceito de xamanismo

Na literatura estudada existem relativamente poucas variações no 
uso do termo xamanismo, conquanto ele se refira a uma vasta gama de práticas 
e cosmovisões indígenas. A partir da análise dos resultados retornados pelo 
Scielo, percebe-se que o ponto comum no uso do termo xamanismo é que ele 
se refere essencialmente à práticas espirituais indígenas. Falando generica-
mente sobre o conceito de práticas esprituais e precisando um pouco mais esta 
definição de prática xamânica, vemos que esta deve ser considerada dentro de 
do que alguns definem como sistemas xamânicos (PEREZ-GIL, 2001), que 
dá sentido a esta prática e a insere em diversos aspectos da vida nas tribos 
indígenas:

O sistema xamânico é aqui considerado um marco conceitual e cosmoló-
gico, cuja manifestação não se limita à prática do especialista, mas per-
meia outros aspectos da cultura. Seguindo a proposta de Langdon (1996), 
o xamanismo é entendido como sistema de representações coletivas (Lang-
don, 1996) que se expressa e se atualiza não apenas nas ações específicas 
e próprias do xamã – e nos rituais que ele realiza –, mas também na forma 
como os demais membros do grupo, os não especialistas, pensam e lidam 
com seu cotidiano e, concretamente, com a doença (Idem, p. 334).

As práticas xamânicas evidenciadas nos textos englobam desde 
processos de cura, contato com outras realidades, até sonhos ou vidências. 
Sobressai-se, via de regra, a figura do xamã (ou pajé para algumas tribos bra-
sileiras)52, que é portador do que se poderia chamar de “poder xamânico”, apto 
a realizar as práticas referidas. De forma geral (traço que aparece na grande 
maioria dos trabalhos analisados), o xamã é considerado aquele que transita 
entre diversos mundos e se comunica com eles, sendo assim um tradutor des-
tas realidades (CUNHA, 1998), ou uma espécie de “diplomata” que realiza 
o trânsito entre estas (CESARINO, 2008), sendo entendido ainda como uma 
“anomalia” com relação à espécie humana (RODGERS, 2002). De forma dia-
lógica e negociada, os xamãs eram também vistos como santidades ou profe-
tas (caraíbas), na época do Brasil Colonial (POMPA, 2001). Em muitos casos 
ele se transmuta, geralmente em um animal, para realizar o trânsito entre as 
realidades distintas ou ainda de forma mais comum, evoca as forças da natu-
reza para a realização da cura (SILVA, 2002; CRÉPEAU, 2002; RODGERS, 
2002). De maneira interessante, Cesarino (2008), e Villaça (2000) buscam a 
compreensão da relação entre as tribos indígenas (Marubo no primeiro caso e 
Wari, no segundo) com o homem branco a partir desta faculdade de transmu-
52 Vale ressaltar que o próprio termo xamanismo se popularizou a partir dos estudos antropológicos na Sibéria, 
sendo hoje largamento utilizado inclusive em espanhol e guarani (RENSHAW, 2006).



- 186 -

tação, ou seja, definindo esta relação como sendo xamânica. Por fim, Cunha 
(1998) procura expressar o trabalho do xamã como sendo:

[...] essa tentativa de reconstrução do sentido, de estabelecer relações, de 
encontrar íntimas ligações. Não é, portanto, a coerência interna do discurso 
o que se procura, sua consistência advém antes do reforço mútuo dos pla-
nos em que se exprime, do habitus em suma. (IDEM, p. 14).

Entretanto, a existência da figura do xamã em si não é uma regra 
absoluta, e há pelo menos um caso reportado em que o xamanismo ocorre de 
forma difundida na comunidade, onde este papel não é personificado em um 
indivíduo, que é o caso dos Hoti, na Guiana Venezuelana (STORRIE, 2006). 
Neste contexto o papel desta figura chega mesmo a ser rechaçado. Existem 
ainda diferenças do ponto de vista de quem pode se tornar xamã em uma tribo. 
Em alguns casos, esta atribuição é acessível à qualquer membro da comunida-
de, como os Ikpeng (RODGERS, 2002), situação que segundo o autor poderia 
ser interpretada como também sem a figura específica do xamã (embora a 
faculade xamânica não seja neste caso rechaçada), ou os Yawanáwas (PE-
REZ-GIL, 2001), onde qualquer aspirante pode também aceder à condição de 
Xamã. Há àqueles em que o xamanismo é herdado a partir do parentesco patri-
linear, como o caso dos Kaigang (CRÉPEAU, 2002). Os trabalhos de Rodgers 
(2002) e Perez-Gil (2001) analisam ainda os ritos de iniciação dos candidatos 
à xamãs em ambas as tribos estudadas.

Oliveira (2015) apresenta um conceito de “xamanismo rarefeiro”, 
para designar todas as práticas de sensibilização à natureza realizada pelo Wa-
jãpi. Este xamanismo se daria em contraposição a um “xamanismo concentra-
do”, realizado principalmente pela figura do xamã (cujo papel e diferenciação 
ainda seriam reconhecidos, entretanto). Seria um tipo de xamanismo amplo 
e difuso, baseado na lógica do sensível, que poderia ser realizado por todos 
os indivíduos no seu contato com a floresta, por exemplo. Conforme cita a 
autora:

	
Proponho olhar o xamanismo como uma categoria analítica organizada em 
torno de ações centrais que geram essa força centrípeta de atração em rela-
ção a determinados fenômenos. Isto implica que os limites do xamanismo 
são borrados e que há uma inclusão gradativa. A opção é operar com o 
xamanismo como um gradiente, no qual praticamente não se vê a borda 
uma vez que a ação xamânica se dilui infinitamente; não se trata, portanto, 
de uma oposição binária entre xamanismo e não xamanismo. (IDEM, p. 
308).

Uma outra especificação sobre o conceito de xamanismo é feito por 
Belaunde (2006), que estuda o papel do sangue em algumas culturas amazôni-
cas, especialmente no que toca às questões de gênero. Nas palavras da autora, 



- 187 -

“Tendo em vista o lugar de destaque do sangramento na cosmologia, sugiro  
que  o  xamanismo  amazonense  deveria  ser  caracterizado  como complexo 
xamanístico reprodutivo” (Idem, p. 233).

A maior parte dos textos citados se dedica a estudar as práticas xa-
mânicas de determinada tribo, tocando em elementos específicos destas práti-
cas, como os cantos e músicas (RENSHAW, 2006; CESARINO, 2006; BAS-
TOS, 2007), a memória e registro artistico de xamãs (CESARINO, 2013), a 
realização da feitiçaria contra inimigos (BARCELOS NETO, 2006; VANZO-
LINI, 2013), a questão de gênero na figura do xamã, (COLPRON, 2005), da 
escrita e de como ela é processada a partir da influência xamânica (MACEDO, 
2009) ou ainda tratando a questão de uma forma mais geral, a partir da forma-
ção social do povo (TOLA, 2009) ou da sua relação com as questões econô-
micas no contexto urbano e como isto afeta as práticas xamânicas (e outras) 
na tribo estudada (PISSOLATO, 2016).

Uma outra parte destes trabalhos trata o tema do xamanismo de 
forma mais contextual com relação ao seu debate, mantendo, entretanto, o 
caráter geral do conceito conforme exposto no início desta seção. É o caso 
de um estudo farmacológico do chá ayahuasca (DE SOUZA, 2011), e do es-
tudo das plantas psicoativas utilizadas pelos índios Krahô (RODRIGUES, 
2006) ou ainda da interação entre o sistema médico tradicional e o sistema 
indígena, dentro de um projeto da Funasa (FERREIRA, 2012). Neste caso, 
embora o trabalho informe que o xamanismo é tratado no projeto, ele não 
compõe a análise do texto apresentado. Um terceiro caso é o do estudo da 
religiosidade cabocla da amazônia, que seria um catolicismo popular origi-
nado da influência do xamanismo nativo, de práticas da cultura portuguesa e 
de culturas africanas (MAUÉS, 2005). Há ainda um texto que explora o con-
ceito de xamanismo apenas para situar uma prática religiosa na Europa, que 
considera o xamanismo, assim como outras como ubanda e curandeirismo, 
que estariam juntos numa mesma categoria opositora (SILVA, MEDEIROS e 
RODRIGUES, 2013).

Dois dos textos procuram contextualizar o xamanismo dentro das 
práticas da chamada Nova Era, fazendo uma discussão em torno do que seria 
o xamanismo urbano. São práticas tradicionais de povos americanos apro-
priadas pelo contexto urbano. O primeiro deles é o caso da Mística Andina, 
uma prática de grupos urbanos no Brasil (STEIL, 2013) definida com base na 
cosmovisão tradicional dos povos andinos e o segundo os rituais Hunikuin 
(Kaxinawá) com o uso de Nixi Pãe (ayahuasca) realizados em grandes cida-
des. Neste segundo trabalho é analisada a compatibilização entre as concep-
ções e interpretações indígenas dos efeitos do chá e as dadas pela psicologia 
ocidental  (COUTINHO, 2016). Neste texto o autor se refere ao xamanismo 
urbano a partir da aproximação com o conceito mais amplo de xamanismo. 



- 188 -

Nos seus termos, “approaching shamanism as a dialogical category and ur-
ban shamanism as an important contemporary development of this dialogue” 
(Idem, p. 160). Há ainda um terceiro trabalho (CUNHA, 1998), que conside-
ramos um pouco separado dos outros dois por se referir de forma mais rápida 
ao xamanismo urbano, situando-o no contexto de eclosão do xamanismo em 
“situações de dominação do tipo colonial” (p. 8). Esta eclosão ocorre desde 
os primeiros séculos da colonização das américas até os nossos dias, estão 
presente em grupos urbanos que a autora classifica também como do tipo New 
Age, formados a partir de técnicas heteróclitas, embora se autoproclamem tra-
dicionais.

Um número reduzido de artigos se preocupa com a problematiza-
ção do conceito de xamanismo em si, propondo reflexões sobre seus usos, 
como é o caso de Oliveira (2015), de Perez-Gil (2001) e de Bartolomé e Bara-
bas (2013). Assm, estes três autores são utilizados em outros momentos deste 
trabalho.

Por fim, cabe lembrarmos da conceituação de xamanimo na obra 
clássica de Mircea Elíade (2002), que o define a partir do manejo das técnicas 
de êxtase, as quais levam o xamã a entrar em outros níveis de consciência, 
permitindo-lhe a comunicação com outros seres. Nâo é difícil encontrar esta 
característica mínima (ou pelo menos supô-la) em todos os trabalhos que se 
referem à ação do xamã, conquanto os próprios autores não façam esta refe-
rência direta. Um elemento de crítica a este conceito é que ele pouco informa 
sobre o contexto simbólico em que se dá o xamanismo (BARTOLOMÉ e 
BARABAS, 2013), questão que aparece de alguma forma na discussão so-
bre os sistemas xamânicos, referenciada logo acima (PEREZ-GIL, 2001) e 
no próprio trabalho de Bartolomé e Barabas (2013), que adicionalmente, se 
posicionam com relação a outra questão em torno do conceito de xamanismo, 
considerando  que ele não deve ser tido como o resquício de uma religião 
arcaica de caçadores, mas sim:

[...] como uma instituição social dinâmica que pode ser registrada em dis-
tintos tipos de sociedades, na medida em que cumpra uma função social-
mente legitimada. Em outras palavras: o xamanismo e a técnica do transe 
não são uma patologia; trata-se de uma prática social institucionalizada, 
desempenhada por alguns indivíduos dotados de uma vocação especial. 
Isto lhes permite desenvolver uma conduta carismática que lhes possibilita 
atuar como curadores, guias rituais ou mesmo como líderes políticos. Seu 
poder representa uma delegação que a sociedade deposita nele, basean-
do-se em seus princípios e lógicas culturais. O xamã não cria as lógicas 
simbólicas, mas as reproduz, as enuncia nos relatos e as coloca em prática. 
(Idem, p. 18)

Neste sentido, os últimos autores parecem se posicionar a favor da 
ideia que o próprio contexto social (a instituição social) é o que define prio-



- 189 -

ritariamente o xamanismo e o xamã, mais do que a própria ideia do êxtase.

A morte no xamanismo

Dentre os artigos analisados, pode-se compreender a morte no 
xamanismo a partir de três dimensões, que são: a) as compreensões sobre 
a morte “comum”, inclusive sua ritualística e as cosmovisões associadas; o 
“comum” é usado aqui para diferenciar os aspectos da morte espiritual ou ini-
ciática, tratada logo adiante; b) a relação xamânica com a morte do inimigo, li-
gada, especialmente aos rituais de feitiçaria; c) a morte iniciática, que se refere 
ao processo em que há a formação do xamã em determinada tribo. Passaremos 
a fazer em seguida considerações sobre cada uma destas dimensões de forma 
um pouco mais detalhada.

a) As ritualísticas e cosmovisões associadas à morte

Dada a vastidão das cosmovisões, das ritualísticas e dos conceitos 
associados à morte (comum) nas muitas culturas indígenas brasileiras (e no 
mundo), não nos deteremos à uma descrição minunciosa dos mesmos. Assim, 
novamente nos deteremos aos elementos comuns apresentados nos textos es-
tudados.

Um dos temas que aparece em diversos textos é o da antropofaia, 
que é tratado de forma mais minunciosa no trabalho de Mora (2008), onde 
é apresentado um apanhado sobre as produções escritas com relação aos ín-
dios amazônicos. Neste caso, o autor aponta que o antropofagismo se insere 
numa visão de que o cosmos se organiza a partir de uma lógica de predação e 
passividade, e que a morte compõe um ciclo natural e infinito, de constantes 
transformações  e de conexões com o seu entorno. São apontados rituais de 
canibalismo exógeno (entre inimigos) e endógenos, em que as pessoas comem 
a carne do parente morto, encerrando um ciclo de transformação e liberando-o 
para seguir o ciclo de morte e renascimento.

Sobre o entendimento mais geral da morte física, registra-se que 
entre diversas tribos ela é considerada um momento de transmutação em que 
a alma se liberta para se transformar em algo diferente, embora sejam apre-
sentadas algumas diferenças de visões entre as diferentes tradições. A este 
respeito, num exemplo que pode dar elementos mais ou menos gerais para a 
compreensão de algumas destas cosmovisões, Vilaça (2002) mostra que para 
os Wari a dicotomia alma/corpo deve ser pensada em termos um pouco di-
ferentes do padrão ocidental. A alma seria como uma potência relacionada 
à capacidade de produzir um corpo, que pode ser inclusive a de um animal, 
especialmente se a morte da pessoa for provocada por este animal. Neste caso, 



- 190 -

o corpo seria em grande medida refeito pela alma, assumindo a nova forma 
conforme as circunstâncias. Além disto é como se a própria alma da pessoa 
também já estivesse presente no animal que a atacou. A alma de um xamã, de 
forma diferente das demais seria sempre presente e na forma de um animal. 
Sobre a natureza da alma para os Wari o autor aponta:

For example, an illness - very often explained as an attack on the soul by 
a particular animal species - is always seen and treated as a process of 
bodily transformation. Faced with my recurrent difficulty in understanding 
this fusion of entities that to my mind were necessarily separate, the Wari’ 
used to say that the person’s soul was already there in the animals’ hou-
se, while the body at home gradually acquired the bodily attributes of the 
aggressor species (IDEM, p. 361).

Por sua vez, a questão do ciclo da vida é apresentada de forma 
indireta no trabalho de Ramos (2008), que cita diversos trabalhos sobre os 
Yanomamis. Para este povo, nada surge do nada; os novos seres se fazem a 
partir do que já existe, num processo de transformação e diferenciação que se 
amplia desde os primórdios da vida no cosmos em que reinava uma espécie 
de amorfia. Arcuri (2007), ao estudar de forma ampla as cosmovisões dos 
povos amazônicos, a partir de uma base bibliográfica, reforça a ideia de que 
as percepções da vida se dão como se ela fosse um ciclo, do qual participam 
tanto homens como animais e plantas, ditados pela passagem das estações e 
pelo movimento dos astros. Complementar a esta visão é a questão da duali-
dade, que aparece em mais de um trabalho. Esta se refere à metades, forças 
antagônicas que sustentam o equilíbrio do cosmos e da natureza (Idem).

O estudo sobre a hematologia amazônica de Belaunde (2006) apon-
ta o papel do sangue nas culturas amazônicas. Ele estaria associado à própria 
vitalidade. Crianças tem pouco sangue, por isto são mais frágeis e adoecem 
mais; os idosos, por sua vez também possuem o sangue fraco, aproximando-
se, assim, da morte; já os ancestrais não tem sangue, pois já estão mortos (e 
também não brigam e não ficam doentes, por não possuírem sua vitalidade). 
Citando Viveiros de Castro, a autora informa que o destino do assassino que 
se vinga de outra pessoa vincula seu destino a esta, até poder emergir de um 
certo período de reclusão, “revestindo-se com um novo corpo, espíritos e co-
nhecimento” (Idem, p. 227).

Uma informação apontada pelo texto de Gaspar et al (2007), mos-
tra que os sambaquieiros (Tupinambás e Goitacás) se preocupavam em pre-
servar seus corpos, o que talvez aponte numa direção um pouco diferente no 
que se refere à percepção do ciclo da vida (o que suporia a  reintegração do 
corpo à natureza). Entretanto este texto não apresenta mais detalhes sobre as 
práticas xamânicas ou cosmovisões destes povos, o que permitira fazer um 
comparativo mais profundo entre estas culturas. Um ponto em comum entre 



- 191 -

os Tupinambás (estudados por Gaspar et al (2007)) e outras tribos é a antro-
pofagia dos inimigos, que neste caso teriam o propósito de reestabelecer a 
coesão do grupo após uma guerra e de formar adultos plenos.

b) A Morte do Inimigo ou o xamanismo de feitiçaria

Alguns textos apontam uma inclinação, espécie de sina de algumas 
tribos brasileiras para a guerra, que vai além de uma ideia de simples autopre-
servação (RODGERS, 2002). Isto faz com que o tema da feitiçaria (agressão 
xamânica ao inimigo) apareça com alguma frequencia nos trabalhos, como 
o caso dos dos Ikpeng (Idem), dos Wauja (BARCELOS NETO, 2006), dos 
Aweti (VANZOLINI, 2013), dos Yawanawá (PEREZ-GIL, 2001), além das 
citações indiretas, como as de Gaspar et al (2007). A própria noção de morte, 
mais especificamente da morte dos inimigos (que podem estar muitas vezes 
dentro das próprias tribos), bem como a agência da vingança acaba sendo ele-
mento central na constituição da identidade de diversos povos (RODGERS, 
2002; BARCELOS NETO, 2006).

Kohler (2010) estuda o caso do povo Kalibi-Marworno, que de-
monstra como a ideia da agressão xamânica (feitiçaria) ainda é muito presente 
mesmo em povos indígens em processo de mudança cultural pelo contato com 
a civilização ocidental. Este povo interpretou uma epidemia que assolou seus 
adolescentes, levando alguns à morte, como um ataque de feitiçaria xamânica, 
cuja origem possuía várias interpretações, desde insatisfação do próprio pajé 
da tribo, até o ataque de inimigos, passando pela brincadeira de algum jovem. 
O próprio artigo destaca os registros de feitiçaria empretrados por pajés em 
diversas guerras no passado, provocando mortes em massa, inclusive contra 
o homem branco.

c) A Morte Iniciática

A morte iniciática pode ser considerada, dentro do escopo deste 
trabalho, como elemento típico da morte xamânica. Nos rituais Ikpeng53 de 
iniciação (RODGERS, 2002), por exemoplo, o sentido da morte pode ser per-
cebido em trecho da transcrição do processo de iniciação xamânica pela qual 
passam os meninos (aparentemente adolescentes ou jovens adultuos) da tribo:

53 De fato na cultura dos Ikpeng parece prevalecer, como informa Rodgers (2002) a noção de “intoxicação” em 
vida, em que, em diversos rituais, são experienciados processos de morte, seja com o uso de vespas ou formi-
gas (com múltiplas picadas quase intoleráveis do ponto de vista físico e mental), seja em rituais com o uso de 
bebidas fortes (como o wonkinom-egrt ou bebida dos espíritos).



- 192 -

A emergência do iniciante da água54 é um nascimento após a morte (após a 
vida), tendo em mente que, para os Ikpeng, esse recente nascimento tam-
bém coloca o iniciante em um estado próximo aos mortos. Portanto, como 
os bebês, é como se ele estivesse quase morto, ainda exposto ao mundo dos 
espíritos. Seu corpo amarelo-claro é fechado e selado por uma membrana, 
com todos os estímulos sensoriais externos diminuídos, restando apenas a 
reverberação do caos acústico em seus ouvidos: um abrigo para o barulho 
(Idem, p. 110).

Tal processo permite que o aspirante se familiarize com os animais, 
espíritos e o próprio mundo espiritual (e vice-versa, permitindo a comuni-
cação).  Esta é a primeira fase da iniciação xamânica nesta cultura, sendo a 
segunda uma visita espiritual do aspirante à xamã ao mundo celeste, onde 
anuncia sua decisão de não retornar mais àquele lugar, ao contrário do que 
ocorre com as almas comuns. Após este processo, ele retorna para sua tribo (o 
processo da segunda fase acontece dentro da floresta) com diversos conheci-
mentos e objetos (pedras e fungos) dos quais faz suas poções. O final da vida 
do xamã encerra-se com um evento drástico, que é seu enterro ainda vivo, 
quando ele é fragmentado pelas suas agências xamânicas auxiliares, disper-
sando-se assim pela floresta e tornado-se imortal.

Outro exemplo que pode ser apontado é o dos Yawanawá (PEREZ-
GIL, 2001), cuja iniciação xamânica (que pode ser de diversos tipos, conforme 
a especialidade xamânica pretendida pelo candidato) passa por quatro fases: 
memorização de diversos saberes; a ingestão de substâncias alucinógenas; 
resguardo rigoroso; e superação de certas provas. O processo todo envolve 
diversos tipos de resguardos alimentares e de certas práticas, cuja interrupção 
pode levar o pretendente a adquirir certas doenças. Além disto, as provas en-
volvem também certo risco e a superação dos limites físicos e mentais. Este é 
o caso, por exemplo, da tarefa de derrubar uma colméia do alto de uma árvore 
e aguentar firmemente todas as suas picadas.

Por fim, Eliade (2002) aponta a característica da morte iniciática 
(ou simbólica como ele descreve) como sendo um elemento central e cultural-
mente difundido nos processos de formação de um xamã:

[...] todas as experiências extáticas que decidem a vocação do futuro xamã 
comportam o esquema tradicional das cerimônias de iniciação: sofrimento, 
morte e ressurreição. Vista sob esse ângulo, qualquer “doença-vocação” 
cumpre o papel de iniciação, pois os sofrimentos que provoca correspon-
dem às torturas iniciáticas, o isolamento psíquico de um “doente escolhi-
do” é o equivalente do isolamento e da solidão ritual das cerimônias iniciá-
ticas, a iminência da morte enfrentada pelo doente (agonia, inconsciência 
etc.) lembra a morte simbólica representada na maior parte das cerimônias 
de iniciação. (...) Certos sofrimentos físicos serão traduzidos com precisão 

54 O texto informado traz uma descrição detalhada deste processo, que envolve um longo processo de submer-
são num córrego do aspirante à xamã, acompanhado pelo pingar na superfície da água de substâncias ministra-
das pelos xamãs mais experientes da tribo, além de outros rituais.



- 193 -

numa forma de morte (simbólica) iniciática, como por exemplo no des-
pedaçamento do corpo do candidato (= doente), experiência extática que 
se pode realizar quer através dos sofrimentos da “doença-vocação”, quer 
através de certas cerimônias rituais, quer ainda nos sonhos.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Embora a busca apreendida neste trabalho possa parecer de tama-
nho restrito frente ao universo de trabalhos já publicados sobre o tema xama-
nismo (para se ter uma ideia, Elíade (2002) se refere à centenas artigos sobre 
o tema no mundo ainda antes da metade do século XX), percebemos que há 
uma tendência a uma repetição de conceitos dentro dos trabalhos e mesmo 
de uma aproximação com outras práticas xamânicas ao redor do mundo. Isto 
indica que provavelmente novas buscas iriam reforçar alguns elementos evi-
denciados, acrescentando-se detalhes à algumas descrições realizadas. Para 
validação deste pressuposto, um possível estudo futuro poderia envolver a 
ampliação das buscas nos bancos de dissertação e teses e em textos escritos 
em língua estrangeira, verificando-se a produção contemporânea do tema.

Deve-se ter em mente, ainda, que o presente trabalho propôs uma 
busca exploratória nos repositórios citados, visando à compreender como o 
tema da morte no xamanismo tem se apresentado de forma geral, ou seja, 
a partir de uma classificação tomada de categorias mais genéricas possível. 
Existem vários aprofundamentos que podem ser feitos (conforme apontado 
como objeto de estudo de alguns trabalhos aqui apresentados), como as ques-
tões políticas que envolvem o papel do xamã, o xamanismo feminino, as nu-
anças das práticas xamânicas conforme as regiões, ou ainda a expressão do 
chamado xamanismo urbano, apenas para citar alguns exemplos. Este apro-
fundamento não foi a intenção deste artigo, e mesmo não seria possível de ser 
realizado dado o seu tamanho restrito.

REFERÊNCIAS

ARCURI, Marcia M. “Tribes, chiefdoms or states? Duality and power centra-
lization in the social organization of Precolumbian America/Tribos, cacicados 
ou Estados? A dualidade e centralizacao da chefia na organizacao social da 
America pre-colombina”. Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia, no 
17 (2007): 305–321. Disponível em http://go.galegroup.com/ps/i.o?id=GA-
LE%7CA200506393&sid=googleScholar&v=2.1&it=r&linkaccess=fulltex-
t&issn=01039709&p=AONE&sw=w. Acesso em 30/03/2017.

BARCELOS NETO, Aristóteles. “De divinações xamânicas e acu-
sações de feitiçaria: imagens Wauja da agência letal”. Mana 12, no 2 



- 194 -

(2006): 285–313. Disponível em http://www.scielo.br/scielo.php?pi-
d=S0104-93132006000200002&script=sci_arttext. Acesso em 27/01/2017.

BARTOLOMÉ, Miguel A.; BARABAS, Alicia M. “Os sonhos e os dias: 
xamanismo no México atual”. Mana 19, no 1 (2013): 07–37. Disponível em 
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0104-93132013000100001&script=s-
ci_arttext&tlng=es. Acesso em 04/01/2017.

BASTOS, Rafael José de Menezes. “Música nas sociedades indíge-
nas das terras baixas da América do Sul: estado da arte”. Mana 13, no 
2 (2007): 293–316. Disponível em http://www.scielo.br/scielo.php?pi-
d=S0104-93132007000200001&script=sci_arttext. Acesso em 04/01/2017

BELAUNDE, Luisa Elvira. “A força dos pensamentos, o fedor do san-
gue: hematologia e gênero na Amazônia”. Revista de Antropologia 49, 
no 1 (2006): 205–243. Disponível em http://www.scielo.br/scielo.php?pi-
d=S0034-77012006000100007&script=sci_arttext&tlng=esja.org. Acesso 
em 04/01/2017.

CASTANEDA, Carlos. A Erva do Diabo: os ensinamentos de Dom Juan. 
34.a ed. Rio de Janeiro: Nova Era, 2009.

CESARINO, Pedro de Niemeyer. “Babel da floresta, cidades dos brancos? 
Os Marubo no trânsito entre dois mundos”. Novos Estudos-CEBRAP, no 
82 (2008): 133–148. Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?pi-
d=S0101-33002008000300007&script=sci_arttext. Acesso em 04/01/2017.

———. “Cartografias do cosmos: conhecimento, iconografia e artes verbais 
entre os Marubo”. Mana 19, no 3 (2013): 437–471. Disponível em http://
www.scielo.br/scielo.php?pid=S0104-93132013000300002&script=sci_art-
text. Acesso em 04/01/2017.

———. “De duplos e estereoscópios: paralelismo e personificação nos cantos 
xamanísticos ameríndios”. Mana 12, no 1 (2006): 105–134. Disponível em 
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0104-93132006000100004&script=s-
ci_arttext. Acesso em 31/01/2017.

COLPRON, Anne-Marie. “Monopólio masculino do xamanismo amazô-
nico: o contra-exemplo das mulheres xamã Shipibo-Conibo”. Mana 11, 
no 1 (2005): 95–128. Disponível em http://www.scielo.br/scielo.php?pi-
d=S0104-93132005000100004&script=sci_arttext&tlng=pt. Acesso em 
31/01/2017.

COUTINHO, Tiago. “Forest Shamanism in the City: the Kaxinawá Example”. 



- 195 -

Sociologia & Antropologia 6, no 1 (abril de 2016): 159–79. doi:10.1590/
2238-38752016v617. Acesso em 04/01/2017

CRÉPEAU, Robert R. “A prática do xamanismo entre os Kaingang do Brasil 
meridional: uma breve comparação com o xamanismo Bororo”. Horizontes 
Antropológicos 8, no 18 (2002): 113–129. Disponível em http://www.scielo.
br/scielo.php?pid=S0104-71832002000200005&script=sci_arttext. Acesso 
em 08/02/2017.

CUNHA, Manuela Carneiro da. “Pontos de vista sobre a floresta amazônica: 
xamanismo e tradução”. Mana 4, no 1 (1998): 7–22. Disponível em http://
www.scielo.br/scielo.php?pid=S0104-93131998000100001&script=sci_art-
text. Acesso em 06/02/2017.

DE SOUZA, P. A. “Alcaloides e o chá de ayahuasca: uma correlação dos 
‘estados alterados da consciência’ induzido por alucinógenos”. Revista Bra-
sileira de Plantas Medicinais 13, no 3 (2011): 349–358. Disponível em http://
www.scielo.br/pdf/rbpm/v13n3/a15v13n3. Acesso em 04/01/2017.

ELIADE, M. O Xamanismo e as Técnicas Arcaicas de Êxtase. Ŝão Paulo, 
SP: Ed. Martins Fontes. 2.a ed. 2002.

FERREIRA, Luciane Ouriques. “O desenvolvimento participativo da área de 
medicina tradicional indígena, Projeto Vigisus II/Funasa”. Saúde e Socieda-
de 21, no suppl. 1 (2012): 265–277. Disponível em http://www.revistas.usp.br/
sausoc/article/view/48787. Acesso em 04/01/2017.

GASPAR, Maria Dulce et al. “Tratamento dos mortos entre os Sambaquieiros, 
Tupinambá e Goitacá que ocuparam a Região dos Lagos, Estado do Rio de 
Janeiro”. Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia, no 17 (2007): 169–
189. Disponível em http://www.revistas.usp.br/revmae/article/view/89772. 
Acesso em 30/03/2017.

KOHLER, Florent. “Chamanisme et politique dans l’Uaçá, Bas-Oyapock 
(Amapá, Brésil)”. Anthropologie et Sociétés 34, no 1 (2010): 13–31. Dispo-
nível em http://www.erudit.org/revue/AS/2010/v34/n1/044194ar.html. Aces-
so em 30/03/2017.

LOLLI, Pedro. “Atravessando pessoas no noroeste amazônico”. Mana 20, 
no 2 (2014): 281–305. Disponível em http://www.scielo.br/scielo.php?pi-
d=S0104-93132014000200281&script=sci_arttext. Acesso em 04/01/2017.

MACEDO, Silvia Lopes da Silva. “Xamanizando a escrita: aspectos comuni-
cativos da escrita ameríndia”. Mana 15, no 2 (2009): 509–528. Disponível em 



- 196 -

http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0104-93132009000200007&script=s-
ci_arttext&tlng=pt. Acesso em 27/01/2017.

MAUÉS, Raymundo Heraldo. “Um aspecto da diversidade cultu-
ral do caboclo amazônico: a religião”. Estudos avançados 19, no 53 
(2005): 259–274. Disponível em http://www.scielo.br/scielo.php?pi-
d=S0103-40142005000100016&script=sci_arttext&tlng=pt. Acesso em 
08/02/2017.

MORA, Víctor Vacas. “Cuerpos, Cadáveres y Comida: Canibalismo, Co-
mensalidad y Organización Social en la Amazonia”. Antípoda, no 6 (2008): 
271–291. Disponível em http://search.proquest.com/openview/d981fe-
805118fbcd44ad9405fc69d6be/1?pq-origsite=gscholar&cbl=38994. Acesso 
em 30/03/2017.

OLIVEIRA, Joana Cabral de. “Ensaio Sobre Práticas Cosmopolíticas En-
tre Famílias Wajãpi Sobre A Imaginação, O Sensível, O Xamanismo E Ou-
tras Obviedades”. Mana 21, no 2 (agosto de 2015): 297–322. doi:10.1590/
0104-93132015v21n2p297. Acesso em 04/01/2017.

PÉREZ-GIL, Laura. “O sistema médico Yawanáwa e seus especialistas: cura, 
poder e iniciação xamânica [The Yawanáwa Medical system and its specialists: 
cure, power and shamanic initiation]”. Cad. Saúde Pública 17, no 2 (2001): 
333–344. Disponível em http://www.scielo.br/pdf/%0D/csp/v17n2/4178.pdf. 
Acesso em 08/02/2017.

PISSOLATO, Elizabeth. “Trabalho, Subsistência E Dinheiro: Modos Criativos 
Na Economia Mbya (Guarani) Contemporânea”. Horizontes Antropológicos 
22, no 45 (junho de 2016): 105–25. doi:10.1590/S0104-71832016000100005. 
Disponível em http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S0104-71832016000100105&lng=pt&nrm=iso&tlng=en. Acesso em 
08/02/2017.

POMPA, Cristina. “Profetas e santidades selvagens. Missionários e ca-
raíbas no Brasil colonial”. Revista Brasileira de História 21, no 40 
(2001): 177–193. Disponível em http://www.scielo.br/scielo.php?pi-
d=S0102-01882001000100009&script=sci_arttext&tlng=pt. Acesso em 
04/01/2017.

RAMOS, Alcida. “O paraíso ameaçado: Sabedoria yanomami versus insen-
satez predatória”. Antipoda. Revista de Antropología y Arqueología, no 
7 (2008): 101–117. Disponível em http://www.scielo.org.co/scielo.php?pi-
d=S1900-54072008000200006&script=sci_arttext&tlng=en. Acesso em 30/03/2017.



- 197 -

RENSHAW, John. “‘ A eficácia simbólica’ revisitada: cantos de cura ayoreo”. 
Revista de Antropologia 49, no 1 (2006): 393–427. Disponível em http://
www.scielo.br/scielo.php?pid=S0034-77012006000100012&script=sci_art-
text&tlng=en. Acesso em 04/01/2017.

RODGERS, David. “A soma anômala: a questão do suplemento no xama-
nismo e menstruação ikpeng”. Mana 8, no 2 (2002): 91–125. Disponível em 
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0104-93132002000200004&script=s-
ci_arttext&tlng=es. Acesso em 31/01/2017.

RODRIGUES, Eliana, e Elisaldo Araujo Carlini. “Plants with possible 
psychoactive effects used by the Krahô Indians, Brazil”. Revista Brasileira 
de Psiquiatria 28, no 4 (2006): 277–282. Disponível em http://www.scielo.
br/scielo.php?pid=S1516-44462006000400006&script=sci_arttext. Acesso 
em 04/01/2017.

SILVA, Sergio Baptista da. “Dualismo e cosmologia Kaingang: o 
xamã e o domínio da floresta”. Horizontes Antropológicos 8, no 18 
(2002): 189–209. Disponível em http://www.scielo.br/scielo.php?pi-
d=S0104-71832002000200009&script=sci_arttext&tlng=pt. Acesso em 
08/02/2017.

SILVA, Marcos de Araújo; MEDEIROS, Bartolomeu Tito Figueirôa de; 
RODRIGUES, Donizete. “The UCKG and its liturgical strategies in Euro-
pe: reflections from Rome, Madrid and Barcelona”. Religião & Sociedade 
33, no 1 (2013): 145–166. Disponível em http://www.scielo.br/scielo.php?pi-
d=S0100-85872013000100008&script=sci_arttext. Acesso em 04/01/2017.

STEIL, Carlos Alberto, e Raquel Sonemann. “Apropriações indígenas pela 
Nova Era: a Mística Andina no Brasil”. Religião & sociedade. Rio de Janeiro, 
RJ. Vol. 33, n. 2 (jul./dez. 2013), p. 78-101, 2013. http://www.lume.ufrgs.br/
handle/10183/106636. Acesso 04/01/2017.

STORRIE, Robert. “A política do xamanismo e os limites do medo”. Revista 
de Antropologia 49, no 1 (2006): 357–391. Disponível em http://www.scielo.
br/scielo.php?pid=S0034-77012006000100011&script=sci_arttext&tlng=pt. 
Acesso em 04/01/2017.

VANZOLINI, Marina. “Ser e não ser gente: dinâmicas da feitiçaria no alto 
Xingu”. Mana 19, no 2 (2013): 341–370. Disponível em http://www.scielo.
br/scielo.php?pid=S0104-93132013000200005&script=sci_arttext&tlng=pt. 
Acesso em 27/01/2017.

VILAÇA, Aparecida. “Making kin out of others in Amazonia”. Journal of 



- 198 -

the Royal Anthropological Institute 8, no 2 (2002): 347–365. Disponível em 
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/1467-9655.00007/full. Acesso em 
29/03/2017.

___________. “O que significa tornar-se outro?: Xamanismo e contato in-
terétnico na Amazônia”. Revista Brasileira de Ciências Sociais 15, no 44 
(2000). Disponível em http://www.scielo.br/pdf/%0D/rbcsoc/v15n44/4147.
pdf. Acesso em 04/01/2017.



- 199 -

CAPÍTULO XIII

MORTE E O MORRER NAS RELIGIÕES DE 
MATRIZES AFRICANAS SOB O OLHAR 
DA ETNOFILOSOFIA E DA PEDAGOGIA 

INTERCULTURAL
Miguel Ângelo Silva de Melo

Karollyne Magalhães Dias
Isaac de Oliveira Magalhães e Silva

“Èègúngún, aiyé isì bò Òrún mojùgbá rè, eh Èègúngún è! Igbá sé Òrì 
Ewé. Fun mi ni Aláfia. Fun mi ni Ilera. Fun mi ni Òrì Irè. Ewé, Mo dupé 
Èèúngún. Àsé”.55

INTRODUÇÃO

O Parecer do CNE/CP 003/2004, aprovado em 10 de março de 
2004, recomenda as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 
Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-brasileira 
e Africana, respaldado, principalmente, nas: a) Lei 10.639/03, que consagra a 
obrigatoriedade do ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana na 
Educação brasileira; b) na Constituição Federal – nos seus artigos: 5º, I; 206, 
I; 210; 215; 216; § 1º. do 242; e c) na Lei nº. 9.394/ 96 - em seus artigos: 26, 
A e 79, B que estabelece as Diretrizes e Bases da Educação Nacional. Dentro 
desta perspectiva, foram criadas algumas agendas públicas reparatórias, pen-
sadas a partir de ações afirmativas com propósito de legitimar e evidenciar 
à igualdade de direitos e, respectivamente, à igualdade de exercício para a 
cidadania em matéria étnico-racial, uma vez que estas ações afirmativas pas-
saram a reconhecer a importância das “histórias e culturas” que compõem 
a totalidade dos sujeitos e nações étnicas africanas que construíram tanto o 
Estado quanto a sociedade brasileira. Tentando, assim, minimizar e ressarcir 
os danos imateriais e materiais advindos da colonização pelo escravagismo 
selvagem. Constata-se, ainda, que a “redescoberta” da África e da Cultura 

55 Ciclo de oração aos mortos, terra que me fortalece ao chegar do céu, eu vós saúdo. Eu saúdo os espíritos 
ancestrais. Eu saúdo o espírito das folhas. Traga me paz. Traga me sabedoria. Folhas eu agradeço, que assim 
seja. Oh mortos!



- 200 -

e História Africana e Afro-brasileira significou, mesmo que simbolicamente, 
uma ruptura com o passado de políticas e agendas públicas que explicitamente 
e implicitamente desvalorizavam, estigmatizavam e rotulavam a africanidade, 
a ancestralidade e a religiosidade do negro afrodescendente brasileiro. Nes-
te sentido, é valido ressaltar, a contribuição dos Tratados Internacionais em 
matéria de Direitos Humanos ratificados e incorporados pelo Brasil - como 
por exemplo: a Convenção da UNESCO de 1960 e a Conferência Mundial 
de Combate ao Racismo, Discriminação Racial, Xenofobia e Discriminações 
Correlatas de 2001 – que findaram, por um lado, por fortalecer as transforma-
ções políticas no Legislativo desde a Constituição Democrática de 1988; e por 
outro lado, e influenciaram o despertar de uma consciência étnico-religiosa, 
ao mesmo tempo, política e humanista, que venho a espraiar-se para além do 
movimento negro, influenciando o comming out de candomblecistas e ifaistas 
no Brasil, os quais uma vez conscientes de sua identidade religiosa passaram 
a falar livremente e com orgulho de suas religiões, bem como, de suas experi-
ências e práticas religiosas. 

Importante ressaltar que reconhecer a importância da Cultura e 
História Africana e Afro-brasileira (Afrodescendente) como parte integrante 
e fundamental tanto da Cultura como da História da República Federativa do 
Brasil não é apenas uma exigência política, muito mais do que isso, é uma 
necessidade de justiça restaurativa e ações afirmativas em matéria de Direitos 
Humanos e Fundamentais. Debater sobre o passado, analisar criticamente o 
presente e desconstruir as simbioses do futuro advindas da poética da morte 
e do morrer é, por um lado, um dos objetivos deste artigo; por outro lado, o 
mesmo objetiva, ainda, analisar as representações sociais e os processos sim-
bólicos, sociais e culturais construídos em torno da morte e do morrer. Assim, 
para referendar as nossas indagações, fizemos uso de um referencial teórico 
fundamentado na etnofilosofia e na pedagogia intercultural, os quais negam as 
relações hegemônicas de poder, desconstruindo assim, o etnocentrismo oci-
dental, predominantemente europeu ou norte americano - de matriz judaico-
cristã -, que nega outras concepções, bem como, qualquer preposição teórica 
que ponha em dúvida as suas verdades universais. Finalmente, deseja-se as-
sim, re-significar, revalorizar, re-representar, re-divulgar, ou seja, reconstruir 
com fulcro nas ações afirmativas os processos históricos obscurecidos pelo 
ódio, pelo preconceito, pela discriminação, pelo racismo e, respectivamen-
te, pela intolerância às religiões de matrizes africanas, aqui em específico, a 
Religião Tradicional Indígena Ioruba, socialmente, conhecida por Ifá, e pelo 
Candomblé Alaketou originariamente, brasileiro.



- 201 -

ENTRELAÇANDO METODOLOGIAS E EPISTEMOLOGIAS 
TEÓRICAS

O planejamento desta investigação se deu com a necessidade de 
encontrar métodos de investigação que tornassem possível o diálogo e a in-
teração entre as epistemologias teóricas e metodológicas que alicerçavam o 
objeto desta investigação. Assim, tornava-se de primordial importância que 
estes dialogassem entre si, e que pudessem, nos ajudar a (re)pensar o proble-
ma, ou seja, a problemática da pesquisa, que tinha como missão, entender os 
processos culturais e sociais em torno da morte e do morrer – seus signos, 
símbolos, representações e ressignificações - pelas religiões de matrizes afri-
canas e afrodescendentes, a saber, a religião do Candomblé (nação Alaketou) 
e a religião tradicional do Ișèsè Lagbá, socialmente chamado de Ifá. Para a re-
alização deste artigo fizemos uso de uma triangulação de métodos de pesquisa 
de abordagem qualitativa - análise documental, análise histórica, análise de 
observação, bibliográfica e etnografia virtual - como base e prática teórico-
metodológica de nossa investigação. De modo que, buscamos solidificar a in-
vestigação com a promoção de diálogos metodológicos distintos, e ao mesmo 
tempo, semelhantes. 

Assim, recorremos ao método de análise documental, proposto por 
Alessandra Pimentel (2001) para o trabalho em pesquisas historiográficas; 
segundo, recorremos a Uwe Flick (2009) para pensarmos a dados multifo-
cais, observação participante, pesquisa-ação, dados visuais (fotografia, filme 
e vídeo), utilização de documentos como dados e, principalmente, a pesquisa 
qualitativa online com utilização da internet; terceiro, buscamos subsídios te-
órico-metodológicos em Suelly Fragoso, Raquel Recuero e Adriana Amaral 
(2011), para que assim, nos aproximássemos com rigor e segurança metodo-
lógicas, das disposições investigativas com métodos de pesquisa para inter-
net, tendo como fulcro o manuseio da cybercultura com objetivo de pesquisa 
por redes sociais; finalmente, encontramos em dois diferentes trabalhos de 
Christine Hine o embasamento teórico metodológico que nos auxiliassem na 
realização da etnografia virtual (IBID., 2004) e da pesquisa social com uso da 
internet (IBID., 2008).

Nadine Schöneck e Werner Voß (2005) acrescentam que fazer uma 
investigação social é antes de tudo buscar compreender o pensamento, o sen-
timento, as ações e atitudes comportamentais das pessoas, objetivando assim, 
uma aproximação entre o fato que perfaz e o acontecimento em si, tornando-o 
objeto de investigação. No entanto, iniciado o processo de revisão de lite-
ratura e construção do referencial teórico percebeu-se a existência de duas 
formas de investigação social que poderiam solidificar o corpus de pesquisa 
que partirá da análise de documentos religiosos (DAFA – livro sagrado da Re-



- 202 -

ligião Tradicional do Ìșèșè Lagbá (Ifá) para se entender as subjetividades que 
envolvem as representações sociais da morte e suas práticas litúrgicas sobre 
os ritos fúnebres e o culto religioso aos mortos, chamados na língua Yorùbá, 
de Èègúngún. Ademais, entende-se ser de fundamental importância à promo-
ção de breves considerações que poderão reforçar o entendimento do leitor, 
sobre a decisão que se teve pelo uso da metodologia qualitativa de cunho 
interpretacionista na análise dos documentos e análise dos discursos, quando 
operacionalizamos a nossa investigação sobre quatro versões diferentes do 
DAFA: duas versões iorubas nigerianas (uma em inglês outra traduzida para o 
português), uma versão ioruba daometiana (em francês) e uma versão ioruba 
cubana (em espanhol). Somando a estas duas formas de pesquisa qualitativa, 
ainda fizemos uso da forma de pesquisa etnográfica virtual com análises de 
hiperlinks, entrevistas online não estruturadas em redes sociais a partir do pro-
cedimento de bola de neve56. Todavia, apresentaremos aqui, apenas parte dos 
resultados, uma vez que a pesquisa não está concluída, apresentaremos apenas 
os resultados parciais da pesquisa, destacando a utilização, neste primeiro mo-
mento, da metodologia de análise de documentos e da etnografia virtual a par-
tir das redes sociais, a partir da metodologia apresentada por Christine Hine:

A chegada da Internet colocou um desafio significante para a compreen-
são dos métodos de pesquisa. Através das ciências sociais e humanidades 
as pessoas se encontraram querendo explorar as novas formações sociais 
que surgem quando as pessoas se comunicam e se organizam via email, 
websites, telefones móveis e o resto das cada vez mais mediadas formas 
de comunicação. Interações mediadas chegaram à dianteira como chave, 
na qual, as práticas sociais são definidas e experimentadas. (IBID, 2008, 
p. 43).

 
As conversas e entrevistas foram realizadas entre os meses de janei-

ro, fevereiro, março e abril, setembro, outubro e novembro de 2016 com sete 
colaboradores através das redes sociais - via Facebook, Messenger e Whatsup 
– a saber, 02 Bàbálawós (um nigeriano, e um brasileiro), 01 Oluwó (brasilei-
ro), 02 Bàbáolòrìsás, dos Estados de Santa Catarina, São Paulo e Ceará. Já as 
perguntas visaram entender o tratamento das diversas manifestações da morte 
e do dentro dos Ègbès Ifá e dos Ilés Àsé de Candomblé.  Objetivamos tam-
bém, compreender as diferenciações e as representações sociais da morte e do 
morrer, ou seja, como a religiões em estudo veem a morte e qual a importância 
desta e de seus ritos fúnebres para os seus fiéis e como estes praticavam em 
seus territórios sagrados a filosofia ancestral religiosa africana. Achamos tam-
bém importante triangular os três métodos com a literatura existente, para que 
assim, a recuperação dos depoimentos, pudessem nos ajudar a os significados 
da vida e do morrer através da análise dos documentos, e respectivamente, 
análises de narrativas, retóricas e conteúdos nos hiperlinks das redes sociais.  

56 Procedimento metodológico qualitativo que consiste na nomeação pelos depoentes de outros depoentes, 
conhecidos que vão sendo apresentados por uma pessoa próxima.



- 203 -

O início da investigação foi difícil e instigante, repletos de dificul-
dades principalmente, quando se propôs recuperar a memória de casos que 
representassem as representações sociais e religiosas em torno da morte e do 
morrer, principalmente, porque estas são rodeadas de segredos de dentro de 
espacialidades sagradas motivados pelos ewós “impedimentos” e pelos awós 
“segredos” culturalmente advindos de uma tradição que ninguém sabe de 
onde ou por quem foi criada. Partindo de semelhante percepção André Cellard 
ressalta que: 

As capacidades da memória são limitadas e ninguém conseguiria pretender 
memorizar tudo. A memória pode também alterar lembranças, esquecer 
fatos importantes, ou deformar acontecimentos. Por possibilitar realizar 
alguns tipos de reconstrução, o documento escrito constitui, portanto, uma 
fonte extremamente preciosa para todo pesquisador das ciências sociais. 

(IBID., 2008, p. 97).

Diante desta pluralidade metodológica e em busca de uma origina-
lidade para a presente investigação, decidiu-se pela pesquisa qualitativo-in-
terpretacionista de natureza exploratória e documental, com a utilização de 
outras técnicas e procedimentos metodológicos que com certeza conseguirão 
complementar, enriquecer e agregar substancialmente novos valores e pers-
pectivas para a pesquisa, a saber: análises das narrativas, da literatura e dos 
documentos.

A ETNOFILOSOFIA AFRICANA E A PEDAGOGIA 
INTERCULTURAL NA TRANSVERSALIDADE DA 

RACIONALIDADE OCIDENTAL 

África é e continua a ser um mito, ou seja, um mito inventado 
e selecionado pela racionalidade europeia. Não é difícil de compreender 
os processos civilizatórios europeus que contribuíram com a majoração e 
rotulação deste mito. Mito este que foi oriundo da mais extrema avidez e 
selvageria que a razão humana poderia produzir, mas infelizmente produziu. 
Mito este que foi alimentado por uma sombria necessidade de fomentar a 
superioridade racial da “Gente Europeia”. Mito este que emerge em forma 
de um projeto civilizatório que foi organizado por estruturas deterministas, 
biológicas, funcionais e estruturais que retroalimentavam as epistemologias 
filosóficas, étnico-raciais e religiosas no “velho continente”. Mito este que 
foi normatizada por discursos jurídicos positivados, que espraiavam as mais 
distintas estratégias de dominação e de submissão, do homem pelo próprio 
homem, uma vez que estas fundamentavam-se na propagação e na difusão de 
saberes que eram condizentes com a salvaguarda do poder nas mãos do “he-



- 204 -

misfério ocidental que se considerava o centro do globo, o país, natal da razão, 
da vida universal e da verdade da humanidade” (MBEMBE, 2015, p. 27).

Dito de outra forma: a morte e o morrer do homem negro africano 
e seu extermínio - étnico-cultural-linguístico e religioso - foi muito mais do 
que uma verdade jurídica, típica, lícita ou culposa, ela foi preterdolosa, uma 
vez que foi esmiuçadamente planejada. Mito este que deve ser entendido para 
além da conquista, do massacre, do etnocídio e dos diversos resultados advin-
dos da política civilizatória de colonização para uma divisão e pela mercanti-
lização da África a partir do escravismo criminoso do homem negro primitivo 
pelo branco ocidental. Mito este que tinha como fulcro a ideologia de que este 
homem, africano, não era humano, logo, não tinha direitos civis e políticos, os 
quais uma vez ausentes, não lhes era dado o direito de “desenvolver os seus 
poderes privados e públicos como pessoa, como cidadão que pertence ao gê-
nero humano e enquanto tal, preocupado com tudo que é humano” (MBEM-
BE, 2015, p. 28). Assim, a racionalização deste artigo, é mais uma de muitas 
críticas, que vêm sendo produzidas contra a negação da condição negra e de 
sua cultura e religião, as quais até pouco tempo não se eram estudadas ou 
quase nada se conhecia, como por exemplo, a condição da morte e do morrer 
para o homem negro e para as religiões de matrizes africanas. A África como a 
cultura afrodescendente é a origem da maioria étnica do povo brasileiro e traz, 
ainda, hoje uma cultura recheada de mitos que aqui nos propomos a analisar, 
como por exemplo, o significado da morte e do morrer pela cultura étnica 
ioruba.  Recordemos a colonização e o imperialismo dos europeus, o proseli-
tismo cristão e o falso mito da democracia racial no Brasil nos fez a ignorar a 
África e a negar a existência de uma legitima filosofia ou pedagogia africana, 
como acentua Nina Rodrigues:

Sacerdócio e liturgia africanos na Bahia – Os povos negros mais atrasados 
não possuem divindades nacionais: cada tribo, grupo de tribo ou nação 
pequena adora fetiches ou ídolos próprios e sobretudo não tem sacerdócio 
organizado. Tais religiões não dispõem de capacidade e força de generali-
zação, ou de propagação e, transplantadas a novo meio as práticas desses 
cultos individuais, estão totalmente destinadas a extinguir-se com os seus 
adoradores. Foi, de fato, o sacerdócio, o culto organizado que garantiu o 
sucesso das religiões nagô e gêge no Brasil. E em rigor são os únicos so-
breviventes. (RODRIGUES, 2010, p. 260).

Esse dilema em torno da África – das pessoas africanas, das reli-
giões africanas e da condição do indivíduo africano - começou a ser comba-
tido com o aparecimento dos estudos culturais britânicos e, respectivamente, 
com os estudos pós-coloniais, com os estudos africanos decoloniais em todo 
o mundo, os quais começaram a promover novas especulações metafóricas 
que implicavam “idas e vindas de uma outra margem do mesmo oceano” 
(MBEMBE, 2015, p. 33). Este novo pensamento, não chegou a fazer parte 
do espírito da época em que Nina Rodrigues viveu, todavia contribuiu com 



- 205 -

a produção de Outras verdades científicas que, a partir de então, iniciaram o 
processo de relativização e deslegitimação do discurso universal da racionali-
dade europeia pós colonial, a saber: primeiramente, a constatação do projeto 
de colonização e as dimensões racistas que subjugavam a condição humana 
do homem negro; segundo, a consistência das ideologias que produziram nor-
matizações e escalas cientificas em torno do mito das raças e da superioridade 
e supremacia racial branca em relação a negra; terceiro, o espraiamento de 
movimentos de libertação nacional contra o colonialismo europeu em ter-
ritórios africanos e a libertação do homem negro; quarto, o desdobramento 
de novas epistemologias ou teorias do confronto que passaram a postergar a 
igualdade e a liberdade, bem como, a conquista de direitos civis e políticos 
sem distinção de cor, raça, pertencimento religioso no novo mundo democráti-
co entre outras lutas; quinto, a solidificação dos movimentos civis organizados 
por tolerância, aceitabilidade e efetivação de direitos políticos e sociais da 
população afrodescendente; e finalmente, a eclosão de identidades africanas 
ou afro americanas – afro-brasileira – que passaram a influenciar o processo 
contra civilizatório ocidental, quando os negros afrodescendentes passaram a 
romper com a matriz religiosa da dominação judaico-cristã e seus paradigmas 
ideológicos excludentes, assumindo assim, posturas críticas e apoderadas em 
torno da adoção da identidade afro religiosa do Candomblé ou do Ifá. 

Estamos a falar de uma transição ontológica e axiológica inova-
dora, bem como, do florescer de um movimento civil, social e acadêmico 
mundial que gerou verdadeiros choques sistemáticos adotando as críticas 
das epistemologias do Sul contra as hegemonias do Norte, ou seja, o mesmo 
“quebra-pescoços” do movimento negro, feminista e LGBT é adotado pelo 
movimento “sou de axé e me orgulho disto! ”.  Não foi fácil, mais esta tran-
sição identitária foi permeada por atos insistência e resistência que conco-
mitantemente se espalhou por todo o país. De repente, mais que de repente 
a identidade enquanto povo de axé atingiu negros e brancos como a mesma 
praga que repousou sobre os libertários em época escravidão, como uma som-
bra que repousou sobre a consciência desde a época da repressão as religiões 
fetichistas animistas do Brasil da República Velha. Decerto, o continente afri-
cano é o mais pobre e mais doente do nosso planeta, pois, permanece lutando 
e procurando “ar” para sobreviver após séculos de exploração; mas este “ar” 
está cheio de pensamentos e retóricas de apoderamento capazes de fazer e 
reinventar uma nova história, solidificando uma identidade cultural própria, 
livre das amarras das metrópoles europeias. Atitudes como estas vêm mudan-
do, decisivamente, o curso da história mundial. 

A escravização e opressão dos indivíduos cativos da ciência escrita 
sobreviveu e transmitiu às gerações subsequentes, oralmente, o conhecimento 
de seus antepassados que se tornaram ancestrais. Indubitavelmente, enquan-



- 206 -

to a alma onisciente da África está sangrando, para os filósofos africanos a 
contemporânea preocupação não está em silenciar da ferida da libertação 
após séculos de repressão e opressão, mas em tratar esta ferida para que ela 
não infeccione mais. Na batalha para a descolonização da África lutando por 
uma nova identidade cultural pós-colonial surgem intelectuais que começam 
a reorientar a retorno à sua própria vida e a transformação desta vida após a 
morte. De modo que, a morte, de muitos homens e mulheres, não significou o 
esmagamento da mentalidade africana, pois, está não se encerra com a morte. 
A morte para muitos povos africanos, e em específico, para o povo ioruba, 
sobreleva a herança colonial e imperial, uma vez que a religiosidade do negro 
africano ioruba e descendentes é ressignificada pelas religiões de matrizes 
africanas no Brasil de hoje. Por fim, em meio de arbustos e árvores são guar-
dados, silenciosamente e misteriosamente, presos e agarrados a terra, como as 
árvores se transformam em raízes, tanto em África como no Brasil, o segredo 
da morte que é glorificado dentro do Lessayin Èègúngún57, o que significa que 
a escravidão e a colonização não danificaram o elo entre o espiritual e o ima-
terial da cultura religiosa ancestral em nosso país, uma vez que, muitos desses 
espíritos cultuados em África voltaram a serem cultuados no Brasil. 

SIGNOS DA MORTE E DO MORRER PARA OS YORÙBÁS – 
SEGMENTOS ETNOFILOSÓFICOS

O ensaio se direciona, especificamente, aos Iorubás que habitam 
na atualidade o Estado do Benim, o Estado da Nigéria e o Estado do Togo, 
os quais segundo Abimbola (1981) somavam uma população de até os anos 
de 1971 de cerca de 14 milhões de pessoas, dividida nos três países da Áfri-
ca Ocidental, predominantemente, na Nigéria e com um número substancial 
no Daomé (atual Benim) e no Togo (antigo pequeno Popó). Williams (2005) 
acrescenta sobre a Nigéria contemporânea que se trata-se de um Estado for-
mado originalmente por mais de 250 diferentes etnias, interligadas a quatro 
troncos étnicos majoritários, devido a peculiaridades culturais, políticas, re-
ligiosas, geográficas e econômicas, predominam sobre os demais, são eles: 
haussá (mulçumanos) no norte e yorúbá (no sudoeste, predominantemente 
ifaistas58, cristãos e mulçumanos) ambos com 21% da população; os igbó (no 
sudeste, cristãos) com 18%; os Ijaw - no oeste, mulçumanos - com 10%; e 
finalmente, os fulani (norte, mulçumanos) com 9 % da população, o resto dos 

57 Templo religioso, lugar sagrado onde os ancestrais são coletivamente cultuados e cuidados. Lugar de encon-
tro entre os que se foram e os que permanecem vivos.
58 Denominação referente aos praticantes da religião tradicional indígena yoruba Işéşé Lagba, vulgarmente 
chamada de Ifá-Orunmilá, religião original que deu origem principalmente, a duas Nações da diáspora do Can-
domblé, a saber a Alàkètoù e a Djèdjè-Nagò ou Djèdjè-Mahin no Brasil. 



- 207 -

21 % da população do país é formada por outras minorias étnicas59 mulçuma-
nas, ifaístas (da religião do Ifá) e cristãs (católicas ou protestantes)60. 

Em adição a isto, acrescenta-se que o presente ensaio acadêmico, 
tem objetivos por demais modestos, uma vez que não se propõe a fazer uma 
análise aprofundada da cultura ioruba, apenas analisar o tratamento dado pe-
los iorubanos a morte e ao morrer. Assim, ao apresentar a perspectiva tauto-
lógica ioruba, busca-se fornecer “outros olhares” capazes para ressignificar 
a discussão nacional que traz em sua raiz expressões e representações da su-
perioridade civilizatória europeia de matriz judaico-cristã que desqualifica o 
modus operandi de como os povos africanos lidam com a fenomenologia da 
morte. Desta forma, a cultura religiosa africana e afro-brasileira ao perceber 
que a vida é o reflexo da morte e a morte, por sua vez, reflete uma vida que 
será transformada em ancestralidade, a qual não necessariamente, reflete o 
fim, apenas um outro caminho ou uma forma distinta de se viver, nos ajuda a 
compreender a importância de uma educação intercultural que reconheça os 
valores da filosofia ancestral africana.

Seguindo o lema da educação intercultural Ulli Beier referenda que 
“Diga-me o que você pensa de uma pessoa estranha e eu te direi quem você 
é!” (IBID., 1999, p. 27). Esta perspectiva reflete a essência do presente ensaio, 
a partir do momento que recupera um debate político e emocional dentro da 
pedagogia (ciência da educação), bem como, na filosofia africana (etnofiloso-
fia). Verifica-se que os questionamentos que aqui serão apresentados se mo-
vem entre dois pontos de vista antagônicos permeados por distintos campos 
de tensão: de um lado, espera-se a sociedade e o Estado encoraje e reconheça a 
diversidade multicultural; e de outro lado, percebe-se a necessidade de se pro-
mover uma “outra visão” sobre à “morte e o morrer” sob o foco da cultura re-
ligiosa africana e/ ou afro-brasileira. Decerto, historicamente marginalizadas, 
subalternizadas e deslegitimadas em sua essência, bem como, em suas práti-
cas imateriais litúrgicas – sejam culturais ou sejam religiosas -, por fugirem ao 
padrão imposto pelo discurso elitista ocidental de matriz judaico-cristão. Nes-
te contexto, vale ressaltar que este breve ensaio apresenta relevância e origi-
nalidade, quando se propõe a contribuir, dentro da perspectiva interdisciplinar 
e comparada, com a formação acadêmica, principalmente, pela propositura do 
conhecimento tanatológico praticado e difundido pela cultura africana no Bra-
sil e em África. Na verdade, o artigo promove uma nova polarização cultural 
59 O autor afirma que todos os grupos étnicos têm língua própria, e que ainda hoje, existe uma grande quan-
tidade de nigerianos, aproximadamente 45% da população, que não fala o inglês, uma das línguas oficiais do 
país. De modo que a estatística populacional se complementa com os seguintes 21 % referente ao restante da 
população, representada por outros grupos étnicos minoritários: Tiv, Knuri, Igala, Idoma, Igbirra e Nupe todos 
no norte do país; além dos povos Ibibio, Efik e Akoi no Leste; e finalmente, as etnias Edo, Urbobo e Itsekiri no 
oeste. WILLIAMS, Lizzie. Nigeria. The bradt travel guide. First edition. London, New York, Chicago: Globe 
Pequot Press, 2005.
60 Falola (2008), Adeboye (2003) e Beier (1999) apresentam números semelhantes aos de Williams sobre a 
população ioruba em África. 



- 208 -

(pedagógica e étnico-filosófica), ao abordar e ressignificar as representações 
sociais em torno da “morte e do morrer”.  Em adição a isto, acrescenta-se que 
as perspectivas teóricas advindas da educação intercultural e da etnofilosofia 
fornecem subsídios eficazes para a promoção de uma pedagogia hábil para 
entender o diferente, para compreender o outro ao negar a construção social 
de que este “outro” não necessariamente parece estranho. (MELO, 2014). 

A ideia central que permeia este ensaio não é a provocação ou a 
demonstração de como a cultura dominante brasileira foi concebida a partir 
de concepções filosóficas e éticas eurocêntricas, repletas de pressuposições 
racistas em relação as representações sociais das liturgias e da religiosidade 
negra, as quais foram pejorativamente chamadas de práticas de fetichismo 
animista como verificou Nina Rodrigues em 1935 ao descrever os rituais fu-
nerários em torno da morte nas comunidades tradicionais negras baianas das 
etnias gêgê-nagô: 

Em alguns desses candomblés funerários encontra-se ainda o Egungum, 
grotesca aparição da alma do finado. Não passa de uma farsa combinada 
entre os chefes e diretores de candomblé e pessoa de confiança que, vestida 
de longas roupas brancas, vem responder a invocações que em momento 
oportuno lhe são feitas. Nada mais curioso do que a ingênua credulidade 
dos circunstantes. Alguns me garantiram ter visto o morto aparecer à festa, 
em geral À noite, mas por vezes em pleno dia, comer, dançar e retirar-se 
como veio. É do mesmo gênero a aparição de Orô, que entre nós, só existe 
nos terreiros mais afastados. É um fantasma que leva dia e noite a anunciar 
a sua presença com a emissão de sons plangentes e vibrantes, ouvidos a 
grandes distâncias. (IBID., 2010, p. 264). 

Como resposta a esta categorização em torno da consciência cultu-
ral e religiosa do negro africano ou afrodescendente no Brasil do século XIX 
muito estigma já se foi desconstruído, muito embora, ainda assim, concebe-se 
como prudente e necessário demonstrar que muito se tem a ganhar se bus-
carmos aprender com a cultura africana a partir de duas religiões, a exemplo, 
da religião tradicional do Ifá e da do Candomblé -  a partir de suas práticas 
pedagógicas sob o foco da ancestralidade e do encantamento – para melhor 
lidar com a poética da “morte e do morrer”.

O PENSAMENTO RELIGIOSO AFRICANO ENTRE SIMBIOSES, 
SOCIOPOÉTICA E FORÇAS ESPIRITUAIS DA MORTE

O que é executado através da variedade de suas vozes e as direções 
do pensamento filosófico ocidental, excluem a representação e a existência 
da filosofia Africana, talvez, por receio de que esta possa se transformar em 
um mecanismo de libertação e de integração direta em prática política. A et-



- 209 -

nofilosofia africana é o aroma espiritual do despertar de África nos tempos 
modernos. Por um lado, ele continua a luta pela descolonização, estendendo-o 
para o campo da consciência libertadora, por outro lado ela fornece os anéis 
que representam a conquista de uma nova identidade cultural e uma nova 
autoconsciência que nos induz a repensar a filosofia ou a pedagogia da morte. 
Ogun Babayemi (1980) explica que a importância de se celebrar a morte, o 
morrer e os mortos para a etnicidade ou grupo étnico Yorùbá, tendo em vista 
que o ritual é parte fundamental da cosmovisão Yorùbá sobre a vida e o pós-
mortem, e respectivamente, de como o morto irá se unir aos seus antepassa-
dos, para que somente assim, seja possível que o Èègúngún possa habitar no 
Ara Òrún “céu” iorubano:

Um dos principais Odú que mostra como o Èègúngún se originou é Òtùrú-
pòn Méjì. Ele diz que quando um homem morre o cadáver é enterrado, mas 
o espírito se une aos antepassados para se tornar um Èègúngún. O corpo do 
defunto é coberto, dos pés à cabeça; é assim que o Èègúngún se apresentará 
no Òrún. Este é o motivo de todos os Èègúngún serem completamente ves-
tidos, nenhuma parte do mascarado deve ser revelada ao público. (IBID., 
1980, p. 6).

Neste sentido, o depoimento (01) do Olùwó Ifarewajú Odulowó61, 
patrono do Ègbé Ifá Àwó Tí Òrúnmilá Odú Ogbé Oyekú sobre os rituais fúne-
bres no Ifá que devem ser realizados após a morte de um Bàbálawó62, os quais 
são recheados de rituais e segredos que não são facilmente compreensíveis, 
porque temos uma educação geral que se fundamenta na matriz judaico-cristã, 
eminentemente ocidental, como demonstramos a seguir:

Então, a religião do Ifá tem sua liturgia diferente da diáspora do Candom-
blé. Algumas coisas se assemelham nos ritos para com a morte e com o 
morrer do corpo, não do espírito. Pois, este não morre. No rito fúnebre se 
lava o corpo do Bàbálawó com Èwés “folhas”. Depois, o Oluwó as coloca 
no caixão do Bàbálawó, juntamente com os Ikins, atrás da nuca deste, o 
qual estará vestido com suas roupas brancas de sacerdote, com o Èlèké Ifá 
no pescoço, com o Idé Ifá no pulso esquerdo. E os restantes dos Ikins Ifá, 
serão distribuídos entre os filhos deste, os mais velhos, para que coloquem 
dentro de seus Igbás de Òrúnmilá. Apenas depois de sete dias do enterro 
é que se começam os rituais fúnebres do Àșéșé Ifá. A casa é fechada, e 
apenas depois disso, é que internamente se iniciam os ritos de louvação ao 
Èègún do Bàbálawó. (ENTREVISTA ONLINE COM USO DA INERNET, 
28 de abril de 2017).

Já o depoimento (02) do Bàbáòlòórìsá Isaac de Òlòógún Edé, pa-
trono do terreiro Ilé Alaketou Ijobá Asé Òlòógún Edé y Oiyá, da Casa de Òșú-

61 Olùwó é o sacerdote que dá o sustentáculo religioso para os seus iniciados que a partir da realização de tituais 
completos se tornam Bàbálawós. De forma, um tanto quanto generalista, poderiam ser assemelhados ao Bispo 
Católico, enquanto o Babalawó se assemelharia ao Padre ou ao Bàbáòlòórìsá (Ìyáòlòórìsá) no Candomblé.
62 Neste sentido ver explicação anterior.



- 210 -

máré, em Juazeiro do Norte, Estado do Ceará, aponta em sua fala e em sua ex-
periência recente a importância do ritual fúnebre do Àșéșé para o Candomblé 
na Nação Alaketou, de forma elucidativa, demonstrando algumas semelhan-
ças entre as duas religiões, ou seja, entre as duas concepções de ancestralidade 
africana:

Bem, a morte para nós candomblecistas não significa o fim, tampouco a ex-
tinção da vida. A morte é apenas outra forma de olhar a vida, o renascimen-
to e o prosseguimento de nosso destino que realizamos aqui no terreiro e no 
àiyé “a terra”. Estamos vivenciando a morte agora no terreiro, acabamos 
de perder o nosso patriarca, o meu pai, Kaobakessy, que faleceu a um mês. 
Não foi uma morte prematura, foi uma morte, esperada, pois, o mesmo já 
vinha doente há muito tempo. Agora, ele, desprendeu da matéria, e seu àșé 
“energia vital” será redistribuído. A casa matriz de São Paulo, o Ilé Alake-
tou Ijobá Asé Àyrá, acabou por passar por dois rituais fúnebres de Àșéșé, 
ou seja, o Àșéșé presencial, que foi bem simples, onde se cantou e pisou as 
Èwés “as folhas”; depois, o ritual de sete dias que findou com o arremate 
e o ritual de um mês que, também, durou sete dias. [...] E assim, com a 
morte de meu pai Kaobakessy, uma vida de saberes, de encantos e referên-
cias ancestrais desapareceram com ele. Uma grande perca. (ENTREVISTA 
PRESENCIAL NO TERREIRO, em 30 de abril de 2017).

A partir destes depoimentos percebemos a importância de se tra-
balhar com a tradição oral, diante da necessidade de se debater sob o foco da 
filosofia africana e pedagogia da interculturalidade à morte e o morrer, uma 
vez que estas duas categorias temáticas estão mais do que presentes em todas 
as esferas, expectativas e práticas do cotidiano humano em sociedade. A este 
respeito, o depoimento (01) do Olùwó Ifarewajú Odulowó acrescenta que a 
realidade ancestral sobre o tratamento da morte e do morrer no Ifá brasileiro 
parte de muitos dos ensinamentos advindos da oralidade como meio de trans-
missão da filosofia africana, tendo em vista que:

O Bàbálawó vira Èègúngún a partir do desenvolvimento e da realização 
dos rituais fúnebres quando se arruma o Ibò Ikú, uma espécie de comu-
nicação de que o Bàbálawó virou um ancestral. Na realidade no Brasil se 
faz assim, para que o espírito do Bàbálawó seja recebido no Òrún “céu”, 
último plano espiritual. A função se assemelha ao Àșéșé de Candomblé. 
Muito embora, seja bem diferente. O nosso culto fúnebre serve para liber-
tar o espírito par ao Òrún. No caso da África, vira-se, após, os rituais, um 
Èègúngún Àgbá. Enfim, o ritual fúnebre do Àșéșé não representa o fim, 
mas um novo começo, uma nova encarnação. Por isso, que colocamos os 
ikins para que o espírito do Bàbálawó seja reconhecido assim que o espíri-
to chegar ao Òrún. E respectivamente, possa reencarnar novamente como 
Bàbálawó. São 21 dias de preceitos, funções, rezas que representam os 201 
Irunmolés que vieram para criar o àiyé a “terra”. (ENTREVISTA ONLINE 
COM USO DA INTERNET, 28 de abril de 2017).

Quando perguntamos sobre o que é a morte para os sacerdotes, 
estes respondem fundamentados nos ensinamentos da cosmovisão africana, 



- 211 -

como ressalta o depoimento (03) do Bàbáòlòórìsá Rodrigo de Ògún, patrono 
do terreiro Ilé Àșé Tí Gun Bí Nàn, da Casa de Òșúmáré, em São José, Estado 
de Santa Catarina, quando ressalta que:

Existe muita divergência sobre o ritual de fúnebre de Àșéșé no Candomblé 
da Nação Aláketou, principalmente, se compararmos com as outras nações, 
Gêge, Angola ou Fon. Eu acredito que a morte é um estado de consciência, 
que se despede de um estágio e se transforma em outro estágio de evolu-
ção. Que é um nível evolutivo do ser que se direciona a outros patamares 
no mundo espiritual. No Candomblé de Ketu, o ritual fúnebre se chama 
Àșéșé, se faz o adoșú no corpo do falecido; já no Gêgê, o ritual fúnebre se 
chama Sirrun e não se faz o adoșú63 que é da cultura Ketou. A reencarnação 
é resultado de um outro processo. Acredito que somente aqueles espíritos 
que estão em estado de graça ou encantados que não voltam, não reencar-
nam. [...]. O principal é a perca dos saberes que são levados quando mor-
rem nossos anciãos, muitos não passam o conhecimento que têm, porque 
não confiam em seus descendentes. Assim, a morte extingue muitos sabres 
sobre a ancestralidade e religiosidade. (ENTREVISTA ONLINE COM 
USO DA INERNET, 29 de abril de 2017).

Falar da morte e do morrer é tratar de um tema silenciado pela civi-
lidade ocidental, judaico-cristã. Falar da morte e do morrer é “descortinar” e 
retirar as “algemas” de um tabu cultural. Falar da morte e do morrer é torna-se 
alvo do medo e do receio na “chegada do dia” em ter que lidar com o “fim”, 
ou seja, com o final da nossa vida ou da vida de um “ente” querido64.  Falar 
da morte e do morrer é fácil, apenas, se falarmos da morte e do morrer em 
terceira ou de uma terceira pessoa, uma vez que assim, estaremos distantes do 
problema que não é “nosso” propriamente dito (JANKÉLÉVITICH, 1977. p. 
233 APUD., OLIVEIRA, 1999, 476) como referenda o depoimento (02) do 
Bàbáòlòórìsá Isaac de Òlòógún Edé: 

Para nós até a morte dança. A morte é o início de um novo início que muda 
por completo o comportamento de todos os envolvidos na comunidade. 
Todos os membros do terreiro devem se cuidar e aceitar os ritos que em 
torno dos mortos ou do morto. Os filhos vestem se de branco para celebrar 
a morte, porque no candomblé até a morte dança. O ente que morre passa 
a olhar por todos os filhos, netos e bisnetos que ficaram aqui no àiyé na 
“terra”. Muito importante são os ritos e os significados da morte na vida 
de cada um. Todos os filhos no ritual se vestem de branco, enrolam sua 
cabeça com torsos brancos, usam ikan “contra-egun”, ikita “umbigueira” 
e todos os fios de conta no pescoço. O ritual? Bem o ritual não posso falar 
[...] (silêncio). É um awó “segredo”. (ENTREVISTA PRESENCIAL NO 
TERREIRO, em 30 de abril de 2017).

63 Elemento simbólico que se é colocado no Òrì “cabeça” do Ìyawó “iniciado” e que representa o início de uma 
vida ou uma nova fase na existência daquele Òrì. Elemento que o liga a um determinado Órìsá e que simboliza 
que o Ìyawó passou pelos ritos completos.
64 A filosofia e a pedagogia africana contrapõem-se a cultura ocidental, uma vez que inexiste uma filosofia, 
tampouco, uma pedagogia que nos prepare ou nos eduque para a morte, como acrescentam os filósofos ociden-
tais, a saber: a) Heidegger – “ o homem desde que nasce, é já suficientemente velho para morrer” ou “o homem 
é um-ser-para-a-morte”; b) Rilke – “viver não é mais do que viver a morte”; c) Salk – “ a vida está sempre à 
beira do desastre”; c) Agostinho – “o homem morre desde que nasce”. (OLIVEIRA, 1999).



- 212 -

Corroborando com esta perspectiva, o depoimento (03) do Bà-
báòlòórìsá Rodrigo de Ògún, constata o mesmo problema em torno dos se-
gredos dos rituais fúnebres no Candomblé:

O grande problema é que no Candomblé muitos dos awós “segredos” mor-
rem embutidos no silêncio, não são repassados ou ensinados. Poucos, sa-
cerdotes e sacerdotisas, se preocupam em perpassarem estes ensinamentos. 
Existem problemas como você não tem idade para isso, quando você esti-
ver preparado eu te ensino. Etc. e quando estes morrem, morrem com eles 
os ensinamentos. Aí ficamos à deriva novamente. É muito complicado isso. 
É um tabu, falar sobre a morte no candomblé. (ENTREVISTA ONLINE 
COM USO DA INERNET, 29 de abril de 2017).

Neste sentido, Jankélévitch (1977) racionalmente sugere que deve-
mos sim, falar, tratar e educar nossos filhos para a morte ou para o bem morrer. 
Muito embora a cultura dominante, predominantemente, ocidental não conse-
gue falar ou tratar da morte com a mesma facilidade que a cultura africana. 
Freire (1983) já discorria sobre a prática da dialogicidade como caminho para 
se conquistar a liberdade. Dialogar, no contexto freiriano, seria muito mais 
do que simplesmente falar, é comunicar-se, fazendo-se entender e entender o 
que o interlocutor nos fala, ou seja, falar não seria simplesmente falar, falar é 
a constatação de que o diálogo pode e dever ser realizado na horizontalidade, 
em uma comunicação com igualdade de direitos. Por sua vez, recomenda An-
tuna ao recuperar um antigo “saber africano” sobre a importância da tradição 
oral para a aprendizagem do coletivo em contexto de morte e de perca com a 
morte, o filósofo, pedagogo e historiador ressalta que:

Em África, quando morre um velho, desaparece uma biblioteca. Durante 
muito tempo se pensou que os povos em escrita, são povos sem cultura. 
A África Negra não possui escrita, mas isto não impede que conserve um 
passado e que os seus conhecimentos e cultura sejam transmitidos e conhe-
cidos. (IBID., 1993, p. 32).

Corroborando com Antuna (1993), Machado (2012), ao apontar a 
importância da filosofia africana, acrescenta que esta é predominantemente, 
oral, e que tem sólida capacidade para fornecer subsídios para o processo de 
ensino/aprendizagem/ ensino para com a cultura ocidental europeia. Muito 
embora, a autora, acrescente que se faz mister que consigamos descolonizar 
os nossos olhares e muitos outros valores morais e éticos que acompanham 
a nossa educação e cultura – que tem fulcro na racionalidade e na realidade 
científica europeia -, para que assim, possamos compreender a filosofia afri-
cana em sua essência. Na perspectiva dos estudos africanos ou pós-coloniais 
esta problemática não encontra mais embasamento, uma vez que a ausência de 
escrita, não implica ausência de cultura, como expõe Ki-Zerbo:



- 213 -

A ausência de fontes escritas documentadas para se comprovar os segredos 
e as particularidades da história africana. A história é feita de documentos 
escritos. Ora em África não existem quaisquer destas fontes, ou existem 
muito poucas. A raridade dos documentos escritos representa, no entanto, 
um dos principais problemas par a historiografia africana. (...). O homem 
tornou histórico tudo aquilo que tocou com a sua mão criadora. (...). Não 
negamos, longe disso, o valor das provas escritas. Mas, rejeitamos a con-
cepção estreita e ultrapassada da história só pelas provas escritas. (IBID., 
1982, p. 15-17).

Em outra passagem o autor ressalta a importância das fontes his-
tóricas advindas da tradição oral, uma vez que o historiador europeu tende a 
furtar a história dos africanos, ao negar a sua existência, quando propaga que 
a ausência de uma memória escrita, impediria a capacidade de ser formar no-
vos espíritos esclarecidos, hábeis para aprender com o passado, construindo 
o presente e preparando o futuro a partir das experiências vividas e narradas 
oralmente pela fala, quando o historiador nega esta fonte histórica, ele destitui 
dos africanos toda e qualquer possibilidade de conduzir independentemente o 
seu presente, uma vez que aos olhos do europeu, fetichista da escrita, dese-
ja-se propagar o mito de que os africanos seriam um povo sem história. (KI-
ZERBO, 1982, p. 19). Neste sentido, acrescenta Ziègler ao apontar que não 
se pode desfazer da originalidade e presteza da riqueza da literatura oral, uma 
vez que esta é capaz de demonstrar em essência:

Um sistema de auto interpretação. Através da tradição oral, a sociedade 
explica se a si mesma. (...). A história falada dos africanos aproxima-se de 
uma verdade ontológica, ou mais exatamente, ele fixa o olhar do homem 
nas questões ontológicas ignoradas pela história científica das sociedades 
europeias. (ZIÈGLER, 1971, p. 163, APUD., ANTUNA, 1993, p. 33).

Então, falar da morte e do morrer sob o foco da pedagogia e filo-
sofia africana é estar consciente em adentrar em um “campo de tensão” to-
talmente distinto, único e que exige do interessado o senso crítico capaz de 
reconhecer a ancestralidade, o encantamento e a alteridade como mecanismos 
cultura e de sociabilidade; é exercitar a crítica e compreender como a filosofia 
e a pedagogia foram - entre tantos outros instrumentos científicos -, utilizadas 
pelas metrópoles europeias para “justificar as barbáries cometidas em nome 
da civilização, usurpando conhecimentos, inferiorizando os latino america-
nos e principalmente os negros africanos” (MACHADO, 2012, p. 3) durante 
séculos de colonização. A este respeito Altuna sugere que o ocidente e sua 
racionalidade europeia tem muito a apreender e a tomar consciência com as 
experiências advindas do continente negro africano: 

Em quase toda a África negra se conservam mitos que narram como o ho-
mem foi criado para não passar pela morte. Esta chegou como consequên-



- 214 -

cia de faltas originais que separam o homem de Deus, ou como castigo pelo 
comportamento desordenado do homem que tratou mal o mensageiro da 
imortalidade, ou porque este não conseguiu cumprir a sua missão. (IBID., 
1993, p. 435).

Se a consciência ocidental e cristã europeia impede que a humani-
dade compreenda os signos da morte para além da dor e do sofrimento como 
uma forma de adeus ao mundo através das orações, onde o homem após ser 
enterrado na sepultura e deixar o seu corpo irá confessar a sua culpa a Deus 
para tentar assim, fugir da iminência do inferno, como propõe Ariès:

[...] enquanto vivemos com nossos corpos, e se encarregarão de nós, quan-
do tivermos deixado nossos corpos. No primeiro caso, impedem-nos de 
cair em pecado; o segundo, protegem-nos do horrível inferno. Por isso nos-
sos ancestrais cuidaram de associar nossos corpos à ossada dos mártires. 
(IBID., 2012, p. 43).

Igualmente, em posterior passagem, o autor sugestiona que as sole-
nidades e os ritos de passagem que envolvem as artes moriendi, oriundos da 
idade média, se repetem ainda hoje em todas as classes sociais, instruídas ou 
não, repetindo-se a mesma dramaturgia, e a carga de emoção que já se prati-
cara outrora. (ARIÈS, 2012). Sendo assim, se pode, finalmente, perceber que 
muito se pode aprender com a cultura a africana e a sua forma de lidar com a 
morte, principalmente, quando para os africanos a morte é resultado de uma 
nova iniciação, ou seja, uma iniciação para um novo ciclo que complementa 
a vida anterior:

O homem morto transforma-se em outro ser, existe de modo diferente, é 
outra coisa sem semelhança neste mundo. A morte ocasiona uma mudan-
ça de estado porque é uma passagem que modifica a personalidade. [...] 
que conduz ao novo estado do homem, a uma nova maneira de existir. A 
morte realiza o supremo rito de passagem. Todavia, como se dá uma real 
continuidade entre o homem vivo e a sua nova realidade de antepassado. 
(ANTUNA, 1993, p. 439). 

A etnofilosofia africana, bem como, a sua pedagogia intercultural 
multitribal compreende a morte como um ritual de trânsito que ocasiona a 
transmutação do ser e da essência do ser, que nasce da morte como novo ser, 
iniciando assim, uma nova caminhada que separa a vida e a personalidade 
desse ser, que passa a adquirir uma nova condição social para toda a comu-
nidade, este ser transforma-se em um ser ancestral, um antepassado que não 
está mais em vida terrestre, mas que tem incidência no cotidiano e nas repre-
sentações sociais de outros seres terrestres, as quais, segundo Roger Bastide 
(2001), devem ser diferenciada, tendo em vista que na filosofia ancestral afri-
cana torna-se necessário diferenciar as cerimônias funerárias de religiosos do 



- 215 -

Candomblé – denominadas de axexê - com os ritos e as práticas das doxias 
religiosas da religião tradicional do Ifá africano de homenagem aos mortos:

Embora os eguns [...] intervenham algumas vezes no axexê, é preciso não 
confundir essas cerimônias funerárias com os ritos de homenagem aos 
mortos. O axexê tem por fim expulsar as almas; a sociedade dos eguns tem 
por missão, ao contrário, evoca-las. Isto é, as finalidades de ambas são an-
tes opostas do que complementares. [...] A evocação da alma do morto ou 
da morta pode ter lugar no decorrer do axexê, se se deseja saber as últimas 
vontades do defunto ou da defunta.  (IBID., 2001, p. 135-136).

 
Esta significância da morte não nega a destruição do corpo deste 

ser, pelo contrário, percebe e necessita deste processo, para que a morte possa 
galgar uma nova esfera dentro da cosmovisão ancestral para que o ser que se 
foi possa renascer enquanto ancestral, ou seja, este ciclo de existência difi-
cilmente terminará, não se romperá, mas para que isso possa ocorrer se faz 
necessário uma imediata e progressiva constituição ritualista e religiosa do 
corpo para assim se torne possível que este se transmute em espírito ancestral, 
fato este que Oliveira vai definir como o corpo ancestral:

O corpo é chão! Esta é uma definição provisória e definitiva do corpo. O 
corpo é terra. O corpo é solo. O corpo é território. Mesmo o espirito pre-
cisa rastejar o chão para se relacionar com o mundo. “As almas farejam 
no invisível”. Farejar é o ato de rastejar respirando. Posição ancestral por 
excelência, rastejar no chão é pisar a terra (o chão é a regra. É universal. É 
singular. O corpo é o chão da gente. Do barro do corpo ao corpo da carne. 
A carne é o barro do corpo. Posição ancestral. (OLIVEIRA, 2007, p. 99).

A partir desta posição se compreende que não se deve antecipar a 
hora da transformação para o novo começo, o começo junto aos nossos ances-
trais, a eternidade postergada e ensinada desde a infância pelos mais velhos, 
propagadores da filosofia e cosmologia ioruba:

Para entender profundamente a concepção ioruba de personalidade hu-
mana, é necessário primeiro discutir a visão e a estrutura da cosmologia 
ioruba. Os iorubas concebem o mundo como formado por elementos fí-
sicos, humanos e espirituais. Os elementos físicos amplamente divididos 
em dois planos de existência: ayé (terra) e Ǫrun (céu). [...]. Os ancestrais, 
coletivamente chamados de Òkún-Ǫrun, conforme a crença dos iorubas, 
também estão no Ǫrun`. Entre os Iorubás, todo adulto que morre [e tem 
merecimento], vem a ser um ancestral, e um pequeno Òrìșà em seu próprio 
local. A morte, entretanto, é vista como meio de transformação dos seres 
humanos, de um nível de existência, no ayé, para outro nível de existência, 
no Ǫrun. (ABIMBOLA, 1981, pp. 3-4).

Dessa forma, a cultura africana, especificamente, ioruba, diferen-
temente da europeia que ressalta que nunca estaremos preparados para falar 
da morte e do morrer. O romper eurocêntrico ressignifica sentir o sentimento 



- 216 -

que não queremos sentir, a filosofia e pedagogia ancestral ioruba, tem muito a 
nos ensinar, uma vez que ela diariamente nos ensina a tratar a morte como um 
fenômeno que eleva o espírito daquele que morreu, não de forma individual, 
mas de forma coletiva, em forma de festejos, em episódios de alegria e pela 
certeza de que o “ente” que se foi tornar-se-á em um ancestral como aponta 
Juana dos Santos:

Os ancestrais adorados em território Yorùbá também foram e são objeto de 
adoração no Brasil.  Alguns desses ancetres representam linhagens, quer 
seja de famílias quer seja de dinastias reais; outros são protetores de certas 
cidades e regiões e alguns, preenchendo funções particulares, representam 
diversos aspectos da morte. [...]. Aqueles ancestrais que tomam formas 
corporais constituem os Egún. É em volta desses Égún, cuja origem se 
situa na África e que foram trazidos para o Brasil, que se formaram gru-
pos que tinham como contraparte, na África ocidental, os grupos de culto 
Egún. (IBID., 2008, p. 118-119).

Certamente a filosofia ioruba, ressignifica a dor, a perca, a angustia 
e o sofrimento racionalizado e apreendido pela educação da matriz ocidental. 
A filosofia e educação tautológica ioruba, enxerga a transformação da essên-
cia da matéria humana, em uma essência imaterial do ser que caminha para a 
prosperidade, para a imortalidade e para postergação da vida que ficará pre-
sente na memória de toda uma coletividade.  

POR UMA PEDAGOGIA, FILOSOFIA E ETNOFILOSOFIA 
DA MORTE

O reconhecer e valorizar a cultura ancestral, bem como, a filosofia 
africana, é ressaltado por Petrolina Silva, ao tecer considerações que enalte-
cem a oralidade da cultura, história e religião africana - que tanto o mundo 
ocidental quanto o próprio brasileiro desconhece - ao esclarecer que:

Reconhecer é também valorizar, divulgar e respeitar os processos histó-
ricos desencadeados pelos africanos escravizados no Brasil e por seus 
descendentes na contemporaneidade, desde as formas individuais até as 
coletivas. Reconhecer exige a valorização e respeito às pessoas negras, à 
sua descendência africana, sua cultura e história. Significa buscar, com-
preender seus valores e lutas, ser sensível ao sofrimento causado por tantas 
formas de desqualificação [...] fazendo pouco das religiões de raiz africana. 
(SILVA, 2004 in BRASIL, 2013, p. 499).

Tais cuidados auferidos por Silva devem ser repensados, principal-
mente, quando avaliamos as muitas epistemologias e pressuposições teóricas 
que se foi escrita, pensada, compulsoriamente instituída desde que Pitágoras 
criou o termo filosofia, “como forma de designar aquele que ainda não al-



- 217 -

cançou a sabedoria” (CÍCERO, Thuc., V. 3. 8 APUD., BITTAR; ALMEIDA, 
2005, p. 20.). Ademais, muito embora, Cícero tenha almejado designar aquele 
que, incansavelmente, desejava tornar-se amigo da filosofia ou que estivesse 
em sua busca, fosse através da observação, fosse por ações práticas. A re-
visão bibliográfica desse ensaio ensejou em várias encenações especulativas 
sobre o pensar filosófico, sobre as relações constitutivas e normativas, que 
permitiram que o exercício da razão para uns fosse considerado filosófico, 
desde que o autor fosse filósofo; enquanto outros pensamentos, propostos por 
pensadores, inversamente, não foram considerados como filosóficos, porque 
estes não eram filósofos. Os motivos e as críticas são difusos, contraditórios e 
imprecisos, uma vez que a filosofia é uma ciência que não é objetiva, tampou-
co, é precisa. Mesmo assim, não é desprovida de signos que relacionados às 
assimetrias de poder, quando estes, tendem a refutar certas especulações como 
não filosóficas, por serem desprovidas de um método que o sustente. Assim, 
percebemos que o círculo filosófico moderno e o contemporâneo, vivencia 
ainda hoje, se não as mesmas, porém, semelhantes relações de poder-saber 
como as da antiguidade, que se consagraram na cultura ocidental, ao longo 
dos séculos, como explica Maskaro:

A filosofia é identificada, contemporaneamente, como uma tradição conso-
lidada de pensamentos, temas, ideias, métodos, indagações e conclusões. 
Além disso, é uma disciplina universitária, estabelecida e especificada em 
relação aos demais ramos do conhecimento. (IBIDEM., 2014, p. 2).

Mas, o que isso tem a ver com o tema que propomos realizar? Na 
verdade, tudo, principalmente, quando se reconhece que a filosofia contem-
porânea se alinha a uma tradição de pensamentos verticalmente estabeleci-
dos e padronizados, que finda por perpetuar as antigas tradições, enrijecidas 
pelo tempo, que demonstram evidências de que o círculo filosófico da filosofia 
guarda para si o restrito poder-saber em reconhecer o que é filosofia e quem 
pode ser considerado filósofo. Por isso, ela se torna extremamente conser-
vadora, muito embora este habitus já tenha, desde longa data, se enraizado 
nas estruturas sociais, culturais e cientificas da sociedade (BORDIEU, 1995). 
Ao passo que são capazes de fixar e estabelecer tanto as normas do pensar, 
como também, as estruturas do agir humano. Ficando assim, muito difícil 
identificar um exercício racional com condições de romper com o padrão de 
racionalidade e de especulação condicionado pela tradição da escola filosófica 
greco-romana, e posteriormente, pela tutela da raiz teológica judaico-cristã 
(SILVA, 2003). De modo que, a não adesão a cultura da universalidade, 
bem como, a proposição de um novo conceito de filosofia que reconheça a 
oralidade, não nos parece incompatíveis com os conhecimentos advindos 
e propagados pelos «sábios» da África (WIREDU, 1998). Pois, entende-se 



- 218 -

que a filosofia mundial deveria valorizar estas filosofias e seus filósofos, da 
mesma forma que valorizou a contribuição dos pré-socráticos ou dos sofistas 
na Grécia antiga, ou dos padres da patrística, ou a racionalidade dos filósofos 
modernos entre outras concepções abordagens da atualidade. 

Oliveira (2007) aponta caminhos para se compreender a essência 
da filosofia e da pedagogia ancestralidade, ao descrever que, antes de tudo, 
devemos estar “descalços com o pé na terra”, uma vez que a filosofia da an-
cestralidade é uma filosofia da terra, do respeito aos ancestrais, àqueles que 
vieram e caminharam no mundo antes de nós. Por respeito a eles, Oliveira nos 
convida para desconstruir nossos próprios paradigmas a aderir à outra forma 
de pensar a verdade e seus saberes. Não a verdade que se é imputada em um 
modelo pré-estabelecido, mas uma verdade “desracionalizada” e descoloni-
zada, ou seja, uma racionalidade que se enraíza além de nossa razão, que se 
espraia em nosso èmí65 permeando novas ressignificações sobre o mundo das 
ideias e das coisas, habitual na cultura ioruba africana e reencontrada na fi-
losofia dos povos negros descendentes da diáspora negra (iorubana) no novo 
mundo (LEITE, 1984). Assim, a filosofia da ancestralidade é uma filosofia da 
terra que nos guia para olharmos com encantamento o mundo das coisas:

O olhar encantado não cria o mundo das coisas. O mundo das coisas é 
o já-dado. O olhar encantado re-cria o mundo, porque vê o mundo com 
os olhos de encanto. É uma matriz de diversidade dos mundos. Ele não 
imagina; ele constrói mundos! É que cada olhar constrói seu mundo. Mas 
isso não é aleatório. Isso se dá do nada. Dá-se no interior da forma cultural. 
A forma cultural africana é o encantamento. Como tal, o encantamento é 
uma atitude diante do mundo.  O encantamento não é objeto de estudo. Ele 
é condição para submeter objetos de estudo à pesquisa. A filosofia racio-
nalizou a sabedoria; a antropologia racionalizou a magia. O encantamento 
pode encantar a antropologia e inspirar a filosofia. O encantamento é uma 
atitude. É da ordem do acontecimento. Por isso a filosofia do acontecimen-
to pode entender o encantamento. A escolha não é infinita nem se dá de 
maneira absoluta Ele sempre se dá dentro de uma forma cultural. (OLI-
VEIRA, 2007, P. 233).

Partindo desta premissa, direcionaremos a nossa análise, para um 
destes ramos, o qual é chamado de etnofilosofia africana, uma vez que esta 
pode ser compreendida a partir da concepção de uma cultura ligada e, ao mes-
mo tempo, desligada da concepção universal, de cunho ocidental, que restrin-
ge a compreensão em torno da própria filosofia. Neste sentido, o filósofo afri-
cano Paulin Hountdonji avalia se esta problemática advinda da racionalidade 
65 Èmí para os Iorubás seria o resultado do sopro divino que Olodumaré - O Deus Supremo, o pai da criação 
dos humanos e de todos os seres que têm vida na terra – colocou dentro de cada ser humano, para que este 
pudesse adquirir vida na terra, tornando-o um ser vivo com personalidade humana. Muito embora, o èmí esteja 
para além da vida terrena, pois, mesmo que o homem morra, “seu  èmí espiritual não morre, mas vai para o Òrun 
com um novo corpo, e toma seu lugar entre os ancestrais”. (ABIMBOLA, 1981). Se fôssemos traduzir para a 
teologia filosófica ocidental o èmí seria tanto a nossa alma quanto o nosso espírito.



- 219 -

ocidental é um problema real ou uma construção sistemática que revela ao 
mesmo tempo a história do poder e da dominação:

O que é filosofia? Quando uma filosofia deixa de ser filosofia ou pode ser 
considerada filosofia? Qual é a filosofia propriamente dita ou mais pre-
cisamente o que é a filosofia africana? O problema apenas surge quando 
se adiciona a palavra filosofia o termo “Africano”. Assim, apenas assim, 
o significado habitual do termo “filosofia” adquire um sentido semântico 
por desconstruir a estruturas históricas de dominação que se mantiveram 
ao longo da história da filosofia mundial que é eminentemente ocidental. 
As premissas de filosofia insistem em demonstrar que a adição do adjeti-
vo “africana” levaria, necessariamente, a uma nova proposição em torno 
do sentido atribuído ao substantivo “filosofia”. O que é para ganhar, é a 
universalidade do termo “filosofia” para além da sua possível aplicação 
acadêmica. [Tradução livre] (HOUNTDONDJI, 1993, p. 55).

Por outro lado, Hountdondji constata o demérito com que a filoso-
fia ocidental trata da filosofia africana, e questiona se esta não teria sido reco-
nhecida como filosofia se o adjetivo “africano” tivesse sido deixado de fora, 
uma vez que este necessariamente levaria a uma nova condução em torno do 
sentido atribuído ao substantivo “filosofia”. Ademais o autor sugere que o que 
é para ganhar, é a universalidade do termo “filosofia”, e não, a territorialida-
de e a continentalidade de onde ela emerge. A proposta Hountondji ressalta 
a necessidade de se discutir a universalização do pensamento ocidental e a 
possível influencia deste nas bases ontológicas da etnofilosofia africana que 
pode sofrer decisiva e restritiva influência da perspectiva filosófica, eminente-
mente, europeia. Se opondo a este debate entre os etnofilosóficos e a filosofia 
crítica africana proposta por Hountondji (1993) surge a perspectiva filosófica 
de Kwasi Wiredu (1998; 1980), que vai em defesa de uma filosofia original, 
respaldada na cultura e na religiosidade eminentemente africana, muito em-
bora, a compreensão crítica desta discussão, não tenha muita importância para 
este trabalho, que apenas faz uso da perspectiva etnofilosófica africana, para 
abordar a morte e o morrer dentro da religião tradicional ioruba. 

Desta forma, o debate sobre a filosofia africana - Yorùbá, Bantu, 
Akan, Ijew, Haussa, Efon e outras culturas, principalmente, dos países do 
Norte Africano da bacia do Mediterrâneo - tem muitas vezes se estendido 
para um debate sobre a interculturalidade e a sua transmissão pela oralidade 
como objeto da compreensão filosófica, que não iremos nos aprofundar aqui, 
apesar de tecermos algumas sucintas considerações. Ki-Zerbo (1982; 1990) 
ao defender que a história não é feita apenas de fontes escritas, ele enumera 
algumas categorias de fontes escritas que serviram de base para a constatação 
do conhecimento histórico, segundo os parâmetros europeus. Para o autor as 
fontes árabes “constatam-se entre as mais importantes por várias razões” en-
tre as quais ele destaca, a capacidade que estas têm de elucidar os períodos 



- 220 -

obscuros da história africana, consequentemente, da África negra. Em con-
trapartida Altura (2003) elucida a importância de se conhecer as fontes literá-
rias orais, que tem diferentes formatos, a saber, as fórmulas rituais, os textos 
didáticos, as histórias etiológicas, os contos populares, os mitos, as récitas, a 
poesia variada, a poesia oficial e as narrações históricas. Já Kouyaté apresenta 
a importância do griot, o qual seria uma forma de auto poética com habilidade 
para recuperar a importância dos valores advindos das fontes literárias orais, 
também, guarda em “si e per si” os mistérios africanos que “fazem com que 
a palavra atue com eficiência no plano real, através de conselhos a ministros, 
reis e homens comuns, como no plano invisível, por intermédio dos mitos 
presentes nos contos iniciatórios”. (BERNAT, 2013, p. 23). 

COMPREENDENDO A MORTE NA CULTURA IORUBA 
ATRAVÉS DA ETNOFILOSOFIA AFRICANA

Segundo Awoifakoyá (S/d) a essência da interpretação litúrgica do 
DAFA está relacionada a capacidade de se estar conectado em uma mesma 
onda energética com o Àşé – força metafísica – que interliga o espírito do 
homem com o espírito de luz, também, chamado de espírito da pureza, vul-
garmente chamado de Eèlà. Este espírito de Eèlà seria algo muito difícil de 
descrever, muito embora, apresente algumas semelhanças com a conceção do 
arkhé66, ἀρχή; em grego (HEIDEGER, 1998; POPPER, 1998). Petit e Cruz 
corroboram com esta posição quando ressaltam que “as culturas do arkhé são 
saberes do símbolo: simbolos presentes nos orixás e em rituais das religões 
de matriz africana. [...]Culturas do arkhé acreeditam no axé enquanto lugar 
de onde irradia a força”. (IBID., 2008., p. 2). Decerto, o contanto com a an-
cestralidade pode ser iniciado, primeiramente, com a leitura do DAFA; de-
pois, com a aproximação com a essencia do Eèlà. Percebemos assim, que o 
termo apresenta distintos significantes, por um lado, é uma elisão do pronome 
pessoal ‹e› com ‹alà› que significa «luz»; por outro lado, a filosofia de Ifá está 
baseada nos ensinamentos do profeta Orúnmìlà que recebeu inspiração do 
espírito de luz, que é o espírito mais puro que possa existir, o qual sua energia 
energiza somente aquele que está em estado de espírito capaz de interligar-se 
em corpo, mente e espírito ao sagrado de Eèlà. 

De modo que, apenas os Àragbás, Olúwós, Awó’s (Babaláwo’s)67 
iniciados em Ifá ou até mesmo os Òmóifá (inicação parcial ou ainda in-

66  O Arkhé, em sua etimologia, é um termo criado pelos pré-socráticos, quando estes tentavam encontrar a 
matéria fundamental da vida, a essência eterna, a única capaz de ofertar uma unidade ao universo; ela se apre-
sentaria de formas diferentes, sendo múltiplima, variável e transitória; o princípio de tudo que existe na terra.
67 Sacerdotes com níveis diferenciados de saber ou de poder, relacionados a um Cardeal, Bispo ou Padre 
católico-romano.



- 221 -

completa)68 por serem iniciados nos ritos sagrados de Eèlà é que podem ser 
considerados descendentes de Orúnmìlà. (AWOIFAKOYA, s/d, p. 03). Segun-
do o autor existem diferentes ciclos de orações – diárias, semanais, quinzenais 
e mensais – que são usadas dependendo da necessidade e do que é disposto 
pelo santuário de Ifá, que preparam as pessoas para melhor vivenciarem as 
experiências que elas terão que passar, tais como doenças, prosperidade, per-
das, morte, sucesso, entre outras coisas. Todavia em qualquer um dos ciclos, 
o sacerdote, eterno estudioso da filosofia yorùbá, deve iniciar o seu dia, sau-
dando as divindidades “Irunmolés”, seguindo a seguinte ordem hierárquica, 
primeiro se agradece e se reza para Olódùmarè ou Olóòrún (O Deus Criador 
do Universo) pela bênção da existência de toda a humanidade. Isto é seguido 
por um oríkì (exaltação) à Èsù (O Mensageiro Divino), um oríkì à Orúnmìlà 
(O Espírito do Destino), um àdúrà à Orí (Espírito da Cabeça) e demais divin-
dades que têm na casa. (AWOIFAKOYA, s/d).

Neste sentido, um àdúrà – exaltação - ao Èègúgún (ancestrais já 
mortos), ponto central desta seção que se propõe a analisar a concepção da 
morte e do morrer - existência genérica e a existência individualizada - no que 
concerne aos costumes, práticas religiosas, simbolismos e rituais da cultura 
ioruba em África em comparação com as da diáspora no Brasil, como escla-
rece Santos (2008):

[...] para o Nàgò a morte não significa absolutamente a extinção total ou 
aniquilamento, conceitos que verdadeiramente o aterram. Morrer é uma 
mudança de estado, de plano de existência e de status. Faz parte da di-
nâmica do sistema que inclui, evidentemente, a dinâmica social. Sabe-se 
perfeitamente que Ikú deverá devolver a Ìyá-Nlá, a terra, a porção símbolo 
da matéria de origem na qual cada indivíduo fora encarnado; mas cada 
criatura ao nascer traz consigo seu Orí, seu destino. (IBID., p. 221).

Toyin Falola e Matthew Heaton (2008) insistem que a concepção 
da morte para os iorubas parte da constatação de que a vida é imortal e que 
para além da morte física, material e individualiza existe uma vida ancestral, 
imaterial e coletivizada, que se concretizará a maturidade do ser a partir da 
celebração e realização de rituais que envolvem com satisfação e harmonia 
tanto os Ìrúnmolés69 – como por exemplo, os Eborás (Onílé, Ògún, Òsàyn, 
Iroko, Èșú, Òyá e Èègúngún) – como toda a coletividade religiosa dentro e 
fora Igbàlé70  envolvida no processo litúrgico contribuirá para que o Ser encar-
68 Ainda não completou os seus ritos, saber muito reduzido, em fase de aprendizagem. Assemelha-se a um 
seminarista que está se preparando para assumir uma paróquia ou para ser padre.
69 Divindades ancestrais que se dividem em dois grupos os Òrìșás (400 do lado direito) e os Èborás (201 do 
lado esquerdo).
70 Local do segredo e de realização dos rituais sagrados, composta geralmente pelos anciões ou sacerdotes mais 
velhos, respeitando assim, as diferentes hierarquias e conhecimento habitual: no Ifá a cerimônia é presidida 



- 222 -

nado se transforme em um ancestral após ter sido escolhido por Ikú, a morte, 
conforme narra o seguinte itan71:

De quatro em quatro dias – semana ioruba – Ikú (a morte) vinha à cidade 
de Ilé-Ifé munida de um cajado (Òpá Ikú) e matava indiscriminadamente 
as pessoas. Nem mesmo os Òrìșàs e Èborás podiam deter Ikú. Um cidadão 
chamado Ameyègún prometeu salvar a vida das pessoas. Para tal confec-
cionou uma roupa feita com várias tiras de pano, em diversas cores, que 
escondia todas as partes do seu corpo, inclusive a própria cabeça, e fez 
sacrifícios apropriados. No dia que a morte apareceu, ele e seus familiares 
vestiram as suas roupas e se esconderam no mercado. Quando a morte pas-
sou, eles apareceram pulando, correndo e gritando com vozes inumanas, 
e ela, apavorada, fugiu deixando cair seu cajado. Desde então, a morte 
deixou de atacar os habitantes de Ilé-Ifé. Os Bàbálawós, adivinhos e sacer-
dotes do Òrìșá Òrunmilá, disseram à Ameyègún que ele e seus familiares 
deveriam adorar e cultuar os mortos por todas as suas gerações, lembrando 
como eles venceram a morte. Èègúngún é a terminação do nome de Ameyè-
gún, e é como hoje são conhecidos os ancestris de seu clã (Èègúngún ou 
Ègún). Esta, é a vitória da vida pós-morte: como no mito em que a vida 
venceu a morte, da mesma forma que os Èègúngús se apresentam, hoje, 
cobertos de panos e, portanto, um cajado. (BARRETI FILHO, 1986, p. 43 
apud. VELAME, 2006, p. 6).

 
Pois, o morrer e a morte significa um novo renascer para os iorubas, 

o qual se dá com o desprendimento da matéria “numa redistribuição, numa 
transferência e numa perda de àșȩ da massa progenitora” (SANTOS, 2008, 
p. 222) que se complementa com obrigações cíclicas - oferendas semanais, 
mensais e anuais – que reforçarão o àșȩ do ente querido para que este se trans-
forme em um ancestral:

A definição de ancestral: imortal em sua dimensão mais histórica, portador 
de uma carga social referida ao grupo social a que pertence, o homem pode 
ser compreendido como ser total natural-social que se manifesta durante 
sua existência visível – quando é o pré-ancestral -e após ela, quando se 
torna um ancestral. Importa notar que as mutações do homem, reveladoras 
da progressão histórica da personalidade, constituem um progresso do qual 
a sociedade possui consciência ótima e que é inteiramente dominado por 
ela. É dentro de tais proposições que a morte se coloca como fator decisi-
vo para melhor objetivação dos conceitos que definem o ancestral [...]. A 
morte, portanto, permite uma nova mutação do homem, capacitando-o a 
tornar-se um ancestral. (LEITE, 1984, p. 134).

A ancestralidade ioruba é hoje transmitida através de fontes mate-
riais, apesar da incidência das fontes orais ainda ser de fundamental impor-
tância para a transmissão do conhecimento da cultura religiosa da tradição 

pelo Aragbá da família, e na ausência deste, pelo Oluwó ou Babalawó; também, existe a possibilidade de ser 
realizada pelo Alapinin (mestre dos Ojés Agbás e Alagbás) e no candomblé é realizada pela sacerdotisa maior 
(Ìyalorisá) ou sacerdote maior (Bàbáòlòrisá).
71 História orais que foram passadas de gerações e gerações pelos iorubas anciões a seus descendentes e que 
desaguou no brasil com a diáspora de negros iorubas escravizados.



- 223 -

ioruba, como descreve Santos (2008) ao descrever o ritual de passagem – de-
nominado de àșȩșȩ - do “ente querido” na diáspora do Candomblé:

O sacerdote do grau mais elevado invoca o morto três vezes, batendo no 
solo com um Ìșán72 novo e preparado com uma grossa tala de palmeira. 
Invoca-se para que venha apanhar seu carrego, para que o leve e se separe 
para sempre do ȩgbé73 e do “terreiro”. Insiste-se e, na terceira invocação, o 
morto responde e simultaneamente tudo é destruído, quebrado com o Ìșán, 
rasgando-se vestimentas e colares. Os animais são imolados e colocados 
por cima dos restos destruídos, onde se coloca parte das moedas que se es-
parramaram ao que quebrar a cuia, e os mariwó que, retirados dos punhos, 
irão juntos com os despojos do morto. Coloca-se por cima o punhado de 
terra, com a areia e as três substâncias-cores recolhidas oportunamente. 
(IBID., 233-234).

Após este processo consulta-se o oráculo e começam se os cânticos 
e as danças especificas, onde a coletividade a comando do mais sacerdote 
mais ancião, em espera no salão do barracão, vai hierarquicamente repetindo 
os cânticos fúnebres que auxiliaram a transformação da matéria em ancestral:

O carrego da casa está saindo. Cubram-nos. O carrego da casa está saindo. 
Cubram-nos. Oh, morte! Morte o levou consigo. Ele partiu, levantem-se 
e dancem. Nós o saudamos! Adeus! Oh, morte! Morte o levou consigo. 
Ele partiu, levantem-se e dancem. Nós o saudamos! Adeus! - Tradução de 
SANTOS, 2008, p. 234)74.

Assim, ao analisarmos o DAFA percebemos que tanto as fontes 
escritas propostas por Ki-Zerbo, quanto as fontes orais nomeadas por Altura, 
são encontradas, ambas, no livro sagrado do povo ioruba. A oralidade e a es-
crita são formas de saber que na filosofia ancestral ioruba dividem o mesmo 
grau hierárquico na filosofia ancestral ioruba, como é demonstrado no seguin-
te Orìkí em reverência a memória do ancestral que se foi, mostrando o respeito 
aos ancestrais em cotidianos episódios de socialização nas comunidades ioru-
bás em áfrica e no novo mundo: 

Saudação aos espiritos dos antepassados, antepassados que preservaram o 
mistério das vestimentas esvoaçantes. Vocês criaram as palavras de reve-
rência e de poder. Os tambores dos antepassados anunciam a chegada dos 
antepassados. Na forte esteira você espalhou seu poder que os antepassa-
dos estão aqui. Assim seja. (AWOIFAKOYA, s/d, p. 09)75.

72 Bastão de madeira liturgicamente preparado para o ato fúnebre.
73 Comunidade sagrada, terreiro de candomblé.
74 Gbe´rú le mòn lo. A fibo.  Gbe´rú le mòn lo. A fibo.  Gbe´rú le mòn lo. A fibo.  Gbe´rú le mòn lo. A fibo.  Ikú 
o! ikú o gbe lo. O gbe, dide k’o jo. Eku o! Òdìgbòșé o! Ikú o! ikú o gbe lo. O gbe, dide k’o jo. Eku o! Òdìgbòșé 
o!  (Tradução da autora - SANTOS, 2008, p. 234).
75 Egúngún kiki egúngún, Egún ikú ranran fe awo ku opipi. O da so bo fun le wo. Egún ikú bata bango egún 
de. Bi aba f’atori na le egún a se de. Àse. (Tradução do autor AWOIFAKOYA, s/d, p. 09).



- 224 -

As fontes orais, da mesma forma que as escritas, estão repletas de 
preceitos que ensinam como podemos estabelecer, em nível púbico e privado, 
as relações com as nossas ancestralidades para que assim se torne possível 
que o sujeito caminhe na direção pessoal para a elevação e transformação. 
Ambas as fontes revelam mecanismos e micro relações de poder, que refletem 
entre outras, a relação de respeito que os mais novos devem ter com os mais 
velhos “devemos respeitar aqueles que vieram ao mundo antes da gente”, a 
saber, através dos: Ofó76, pelo Àdúrà77,  Orìkí78, itans79, aprende-se a cultuar 
por versos de Odú Ifá os nossos antepassados Èègúngún:

Èègúngún eu te saúdo. Espíritos antepassados mortos eu vós saúdo. Ante-
passados mortos que preservam o mistério das vestimentas esvoaçantes, eu 
vós saúdo. Vós criastes as palavras de reverência e de poder. Os tambores 
saúdam a vós, anunciando a vossa chegada. Na forte esteira da vida, vocês 
espalham os poderes que os trouxe aqui. Assim seja. (AWOIFAKOYA, 
s/d, p. 21)80.

Apesar das peculiaridades, entre o Ifá e o Candomblé, o tratamento 
da morte na religião tradicional assume algumas diferenças e características 
próprias, o que não quer dizer que uma cultura religiosa é superior ou ver-
dadeira em relação a outra, são apenas distintas maneiras de se promover o 
tratamento com a morte, como aponta o verso do Odú Ifá Òsé-Ròsún:

Enquanto as pessoas estiverem cantando com os olhos fixos para Bàbá 
Ológbojó surgirá do céu o pai e todos começaram a gritar “O pai voltou, o 
pai voltou! Desde que Bàbá Ológbojó permitiu que resolver as dificuldades 
de todos aqueles que não queriam esquecer seus antepassados queridos. 
Assim começa o relacionamento entre as pessoas vivias e as mortas. (IFA-
SANMI, s/d, p. 53-54)81.

O Èègúngún é um Irunmolé82, não é um Òrìsá. De modo que é 
através dele ou deles que se torna possível promover a lembranças festivas 
referentes aos entes que já faleceram. Èègúngún é exterior a carne, ao corpo a 
própria razão, muito embora seja, em muitas regiões da Nigéria, Togo, Benin, 

76 São todas as palavras ancestrais que ao serem pronunciadas pela fala (encantamentos orais) devem despertar 
o poder do Ìrúnmòlé, sejam eles Òrìşá e/ ou Èbòrá;
77 São todas as rezas ancestrais que ao serem recitadas pela fala (encantamentos orais) devem despertar o poder 
do Ìrúnmòlé, sejam eles Òrìşá e/ ou Èbòrá;
78 São todas as invocações e/ ou saudações ancestrais que ao serem evocadas pela fala (encantamentos orais) 
devem despertar o poder do Ìrúnmòlé, sejam eles Òrìşá e/ ou Èbòrá;
79 São todas as histórias e estórias ancestrais sacramentadas pela tradição cultural indígena ioruba que ao 
serem narradas pela fala (encantamentos orais) elucidam a memória coletiva dos Ìrúnmòlé, sejam eles Òrìşá 
e/ ou Èbòrá;
80 Èègúngún kini Èègúngún. Èègún ikú rankan fè awó ki opipi. Oda sabò fun lè wò. Èègún ikú bata bango 
Èègún dè. Bi ara f’atori na lè Èègún asè dè. Àsé. (AWOIFAKOYA, s/d, p. 21).
81 “Òsé iorosun ni ó asó. È bù ú lè. Kó gbá rè rè. Òsé olósùn ni ò lasò. È bù ú lè. Kó gbá rèrè. Bàbátúndé, Èsà 
Ògbín Ológbojò. Òmó aríkéyan ninú asó Bàbá Ológbojò.” (IFASANMI, s/d, p. 53-54).
82 Ancestral.



- 225 -

Cuba e Brasil tido como um ente e o centro de toda e qualquer significação. 
Èègúngún é uma verdade que responde a consciência e a identificação religio-
sa de todos aqueles que neles auxílio procuram.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Dificilmente qualquer outro assunto recebe nas sociedades africa-
nas tanto espaço como o do nascimento e o da morte. Este último, é especial-
mente em tradições orais geralmente tratado como àșȩ, ou seja, uma sensação 
de alta qualidade, isto é, considerada necessidade vital, que pode ser menos 
satisfeito com os bens materiais do que com a energia espiritual. No entanto, 
o àșȩ, também, pode contrariar as intervenções negativas na vida humana. 
Esta energia, o àșȩ é conhecida como força de vida para todos da comuni-
dade, mesmo para aqueles que não conseguem incorporar a energia de seu 
antepassado ancestral. Muito embora, o àșȩ transmita, forças intangíveis que 
contribuem na essência individualizada do ser como na essência coletiviza-
da da comunidade, assegurando a todos, uma melhora na qualidade de vida, 
saúde, equilíbrio, satisfação e segurança. Por fim, o àșȩ também transmite a 
confiança interna que ajuda o indivíduo a não temer os episódios cotidianos de 
sua existência. Da mesma forma que existem pessoas na África que acreditam 
na existência de tais forças que protegem contra a morte natural e doenças 
incuráveis ​​e fazer contra a bruxaria e magia ataques, que podem causar sofri-
mento mental e corporal, imunológico. Certamente, o àșȩ para estas pessoas, 
representa benéficos tais como a vitalidade, o qual é acompanhado por um do-
mínio quase excessiva do espiritual sobre a posse de bens materiais (dinheiro, 
riqueza, alimentação, habitação, vestuário, etc.). 

Isso vale principalmente para trás às tradições concepção oral de 
segurança tem grande influência tanto na etnofilosofia, bem como outras dis-
ciplinas científicas que lidam com mitos e regras de vida tradicionais. Quanto 
à força da vida, é interpretado o seu efeito na metafísica tradicionais orais 
como um momento transcendente, que se move a alma entre esfera sensual e 
sensual, de outro mundo e deste mundo. Este tipo de associação de vitalidade 
e de segurança pode parecer místico, ainda não é a superstição atribuída. Pelo 
contrário, tem uma base racional. Para além deste conceito de segurança for-
nece evidências de que a percepção das necessidades na África tradicional não 
era uma mera projeção das emoções na vida social e cultural, mas sim um ser-
viço associado com o ato vida espiritual e ainda é. As ideias que se seguiram 
têm a função integrativa, vincular o desejo de segurança no processo de vida, 
que a proteção do indivíduo incluindo os da Comunidade. Além disso, a ale-
gação de racionalidade do tradicional pensamento de segurança por via oral, 
argumentando afirmou que a segurança não é percebida como uma necessida-



- 226 -

de que é baseado apenas em sentimentos de medo, solidão, tristeza, poder e 
impotência, etc., mas como uma necessidade de pensar racionalmente, a para 
salvar sua vida. Particularmente o confronto com as circunstâncias da existên-
cia terrena obriga os impulsos humanos inteligentes, a sua força de vida (e não 
mágicos) e de fazer uso de seus bens sobrenaturais ou transcendentes. 

A razão tem a função de aumentar a sensibilidade do ser humano, 
de modo que ele sente a sua vitalidade e operado em conformidade. Mas é 
igualmente alegado que o povo próprio sensibilidade não é suficiente para 
reconhecer a medida de sua força de vida, e muito menos de encontrar em 
forças compensatórias para fortalecer o desempenho físico e mental. Pode 
ser verdade que o homem pode alcançar a sua autossuficiência a segurança 
através de cancelamento ou compensação de sua insuficiência energia espiri-
tual. Infelizmente não existe uma única doutrina tradicional oral que explica 
racionalmente, que é força de vida e como obter a posse. Seria melhor que se 
pode estabelecer com o conhecimento exato das leis naturais que se adquire 
através do método de iniciação, inspiração e mediação, a conexão com a vida 
após a morte. Na tradição oral, fala-se neste caso de contato com entidades 
imateriais, nomeadamente os antepassados ​​que determinam alegadamente a 
inter-relação entre o além e o aqui e agora. Os ancestrais são considerados 
intermediários entre o mundo visível e invisível, vivos e mortos. Assim, pre-
sumivelmente, festivais memorial ancestrais surgiram, em que as pessoas por 
meio de cerimônias espirituais especiais tentar invocar a ajuda do falecido. O 
património oral, tradicional como com base em doutrinas não escritas, mas 
representa uma fonte significativa, o qual não pode ser visto como único dis-
posto de manutenção e salvaguarda da cultura tradicional africana. 

REFERÊNCIAS 

ABIMBOLA, Wande. A concepção ioruba da personalidade humana. Tradu-
ção de Luiz L. Martins, 2011 In: Colóquio Internacional para a Noção de 
Pessoa na África Negra. Paris: Centre National de la Recherche Scientifique, 
nº. 544, 1981, p. 01-21.

ADEBOYE, Olufunke. Elite Lifestyle and Consumption in Colonial Ibadan. 
In: The Fundations of Nigeria: Essays in honor of Toyin Falola. Asmara: 
Africa World Press, 2003.

ADELAMI, Feyisetan. Satan and the two Beasts in Yoruba Tradidition: 
Osiefa Olosi Onaefa/Otunefa:, 2013.. [Tradução Awo Ifadireó Ty Oya] O 
satanás e as duas bestas na tradição yoruba. 



- 227 -

ANTUNA, P. Raul Ruiz de Asúa. Cultura Tradicional Banto. 2 ed. Luanda: 
Secretariado Arquidiocesano de Pastoral. 1993.

ARIÈS, Philippe. História da Morte no Ocidente. Da Idade Média aos nos-
sos dias. Tradução Priscila Viana de Siqueira. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 
2012.

BABAYEMI, O. Èègúngún among the Òyó Yoruba. Board Publication Rese-
arch Fellow Institute of African Studies: University of Ibadan: Ibadan, Nige-
ria, 1980.

BARRETI FILHO, Aulo. Égún, os espíritos ancestrais – o culto dos Égúns 
no Candomblé. In: Revista Planeta, São Paulo, 1986, nº. 162: 43- 49. APUD. 
VELAME, Fábio Macêdo. O Lessayn: O coração de um terreiro de Egun. 
P. 01-15. Disponível em: http://www.palmares.gov.br/wp-content/uplo-
ads/2010/11/O-cora%C3%A7%C3%A3o-de-um-terreiro.pdf. Acesso em: 14 
de março de 2015.

BARROSO, C.; BRUSCHINI, C. Educação sexual: debate aberto. Petrópo-
lis: Vozes, 1982.

BASTIDE, Roger. O candomblé da Bahia: rito nagô. Tradução Maria Isaura 
Pereira de Queiroz. Revisão Técnica Reginaldo Prandi. São Paulo: Compa-
nhia das Letras, 2001 [original, Le candomblé de Bahia, 1958].

BEIER, Ulli. Auf dem Auge gottes wächst kein Gras. Zur Religion, kunst 
und Politik der Yoruba und Igbo in Westafrika. Wuppertal: Peter Hammer 
Verlag, 1999.

BERNAT, Isaac. Encontros com o griot Sotigui Kouyaté. 1. Ed. Rio de Ja-
neiro: Pallas, 2013.

BITTAR, Eduardo C. B., ALMEIDA, Guilherme A. de. Curso de Filosofia 
do Direito. 4 ed. São Paulo: Editora Atlas, 2005.

BORDIEU, Pierre. A dominação masculina. Educação & Realidade, Porto 
Alegre, vol. 20, n. 2, 1995.

BRASIL, Diretrizes Curriculares par ao Curso de Pedagogia. Brasilia: 
MEC, 2005.



- 228 -

BRASIL, Projeto de Lei da Câmara Nº 103, de 2012. Disponível em: 
Atividade Legislativa. http://www25.senado.leg.br/web/atividade/mate-
riais/-/108259; http://potal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&-
view=downloads&alias=13348-nota-cne-sobre-pne-103-2012-pdf&ite-
mid=30192.

BRASIL, Lei de Diretrizes e Bases a Educação Nacional Lei 9.394/96. Pa-
râmetros Curriculares Nacionais. Brasília:Ministério da Educação, 1999.

BRASIL. PCN – Parâmetros Curriculares Nacionais: Orientação Sexual. 
MEC, Secretaria de Educação Fundamental. Brasília: MEC/SEF, 1997.

CELLARD, André. A análise documental. In: POUPART et. al. A pesqui-
sa qualitativa: Enfoques epistemológicos e metodológicos. Tradução Ana 
Cristina Nasser. Petrópolis-RJ: Editora Vozes, 2008, p. 295. 

COSTA, Maria Paula; PINHEIRO, Susana Marta. África Negra. Contribuição 
para o Conhecimento Histórico e Geográfico. 2. ed. Lisboa: Antunes & Amil-
car Editora, 1987.

DILTHEY, Wilhelm. Der Aufbaum der geschichtlichen Welt in den Geis-
teswissenschaften. Stuttgart: Teubner, 1958. Disponível em: http://semgai.
free.fr/doc_et_pdf/africa_A4.pdf. 

FALOLA, Toyin; HEATON, Matthew M. A History of Nigeria. London: 
Cambridge University Press, 2008.

FLICK, Uwe. Introdução à pesquisa qualitativa. Tradução Joice Elias Cos-
ta. 3. Ed. Porto Alegre: Armed, 2009.

FLICK, Uwe. Pesquisa qualitativa online: a utilização da internet. FLICK, 
Uwe. Uma introdução à pesquisa qualitativa. Porto Alegre: Artmed, 2009, 
p.238-253.

FRAGOSO, Suelly; RECUERO, Raquel; AMARAL, Adriana. Métodos de 
Pesquisa para a internet. Porto Alegre: Editora Meridional Sulina, 2011.

FREIRE, Paulo. Extensão ou comunicação? Rio de Janeiro, Paz e Terra, 
1983.

HEIDEGER, M. Heráclito. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1998. 



- 229 -

HINE, Christine.(ed.). Virtual methods: issues in social resarch on the Inter-
net. London – Oxford – New York: Berg Editorial Offices, 2008.

______., Virtual Methods and the Sociology of CyberSocial-Scientific Know-
ledge. In: C. HINE (ed.), Virtual Methods. Issues in Social Research on the 
Internet. Oxford: Berg, 2008, p. 01.

______., Etnografía Virtual. Tucción Cristian P. Hormazábal (Colección 
Nuevas Tecnologías y Sociedade). 3ª edición. Barcelona: Editorial UOC, 
2004.

HOUNTDONDJI, Paulin J. Afrikanische Philosophie. Mythos und Realität. 
Berlin: Dietz Verl. 1993.

IDOMU, Bolaji. Olódùmarè e o destino do Homem. In: Olódùmarè, God 
in Yoruba belief, A&B Books Publisheres, Revista Olorun edição n° 5 Ago 
2011.

JANKÉLÉVITICH, V. La mort. Paris: Flammarion, 1977 apud. OLIVEIRA, 
José H. Barros de. Filosofia da educação e pedagogia da morte. In: Revista 
Portuguesa de Pedagogia, Porto, volume 33, n°3, pp. 475-481, ano 1999. 

JOHNSON, Allan G. Dicionário de Sociologia. Guia Prático da Lingua-
guem Sociológica. Tradução Ruy Jungmann. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Editor, 1997.

JOHNSON, Samuel. The history of the yorubas, From the Earliest Times 
to the Beginning of the British Protectorate. Lagos, 1967 in: WOLLF, Eri-
ck. A homossexualidade abordada na religião Yorubá. Revista Olorun, n. 8. 
Abril 2012. Disponível em: http://www.olorun.com.br. 

JOSÉ, Wagner Duarte (Org.). Ações Afirmativas na UESC. O Programa 
Bantu-IÊ. Brasília; Ilhéus: SECAD; Editus, 2008.
KI-ZERBO, Joseph. Ki-Zerbo, J (Org): História Geral da África. Metodo-
logia e pré-história da África. São Paulo, Editora Ática/Paris: UNESCO, 
1982, Vol. 1. p. 15-17.

_______,. 1990 apud ANTUNA, P. Raul Ruiz de Asúa. Cultura Tradicional 
Banto. 2 ed. Luanda: Secretariado Arquidiocesano de Pastoral. 1993.



- 230 -

LEITE, Fábio. A questão ancestral. Notas sobre ancestrais e instituições 
ancestrais em sociedades africanas: Iorubá, Agni e Sefuno. In: África. Re-
vista do Centro de Estudos Africanos da USP, nº 07, 1984: 133-135.

LOURO, Guacira. “Pedagogias da sexualidade”. In: ______. (Org.). O corpo 
educado: pedagogias da sexualidade. Belo Horizonte: Autêntica, 1999.

MACHADO, Adilbênia F. Filosofia africana e currículo: Aproximações. 
Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação, Brasília, vol. 0, Nº. 18, 
maio de 2012. Disponível em: http://seer.bce.unb.br/index.phd/resafe/article/
view/7027/5552. Acesso em 10 de janeiro de 2016. 

MBEMBE, Achillie. Crítica a razão negra. Tradução Marta Lança.3ª ed., 
Lisboa: Antígona Editores, 2014.

MARÍAS, Julián. História da Filosofia. Tradução Claudia Berliner. São Pau-
lo: Martins Fontes, 2004.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Obras Escolhidas. Rio de Janeiro: Vitó-
ria, 1960.
_____., Die Frühschriften. Stuttgart: Krönner, 1953. 

MASKARO, Alysson Leandro. Filosofia do Direito. 4. Ed. São Paulo: Atlas, 
2014.

MELO, Miguel Ângelo Silva de; COSTA, Manuella Aleixo, SILVA, Isaac de 
Oliveira Magalhães e. Construção da Identidade Quilombola nas Comuni-
dades Rurais Negras: Uma Aproximação da Resistência Negra Campesi-
na. In: III Colóqui o Sociedade, Políticas Públicas, Cultura e Desenvolvimen-
to  CEURCA, 2013, Crato Ceará.

MELO, Miguel Ângelo Silva de; GOMES FILHO, Antoniel dos Santos; BE-
ZERRA, S. R. C., SILVA, Isaac de Oliveira Magalhães e. Travestis e Mu-
lheres Transexuais no Candomblé Cearence sob o prisma dos Direitos 
Humanos In: VIII Seminário Internacional de Direitos Humanos da Univer-
sidade Federal da Paraíba, 2014, João Pessoa.   Ditaduras Militares, Estado de 
Exceção e Resistência Democrática na America Latina, 2014.

MICHEL, Maria Helena. Metodologia em pesquisa científica em Ciências 
Sociais. São Paulo: Editora Atlas, 2005.



- 231 -

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil. Identida-
de nacional versus identidade negra. 3. ed Belo Horizonte: Autêntica Edito-
ra, 2008. (Coleção Cultura Negra e Identidades).

MURRAY, Stephen O. Homosexuality in “Traditional” Sub-Saharan Afri-
ca and Contemporary South Africa. 

NASCIMENTO, Abdias do. O quilombismo. 2.ed. Brasília; Rio de Janeiro: 
Fundação Cultural Palmares, 2002.

NOLASCO, S. (Org.). O mito da masculinidade. Rio de Janeiro: Rocco, 
1993.

OLIVEIRA, Eduardo David. Filosofia da ancestralidade: corpo de mito na 
filosofia da educação brasileira. Curitiba: Editora Gráfica Popular, 2007.

PALUDO, Conceição. Educação Popular em busca de alternativas: Uma 
leitura desde campo democrático e popular. Porto Alegre: Tomo Editorial, 
2001.

PETIT, Sandra Haydée. Pretagogia: Pertencimento, corpo-Dança Afroances-
tral e Tradição Oral. Cotnribuições do Legado Africano para a Implementação 
da Lei nº. 10.639/03. Fortaleza: EdUECE, 2015.

PETIT, Sandra Haydée, CRUZ, Norval Batista. Arkhé: Corpo, Simbologia 
e Ancestralidade como Canais de Ensinamento na Educação, p. 1-13. GT-
21: Afro-Brasileiros e Educação. In: 31ª Reunião Anual da Associação Nacio-
nal de Pós-Graduação e Pesquisa em Educação congregará, no período de 19 
a 22 de outubro de 2008 Disponível em: http://31reuniao.anped.org.br/1traba-
lho/GT21-4159--Int.pdf 
PIMENTEL, Alessandra. O método de análise documental: seu uso numa 
pesquisa historiográfica. Cadernos de Pesquisa. N. 114, 2011, p. 179-195. 
Disponível em: www. Acesso em: 23 de abril de 2017.

POPPER, Klaus. Parmenides. In: Petersen, Andrew (org.) The world of Par-
menides. New York: Routledge, 1998.  

RODRIGUES, Raymundo Nina. Os Africanos no Brasil. 2ª. Ed. Rio de Ja-
neiro – São Paulo: Centro Edelstein de Pesquisas Sociais, 2010. 

SANTOS, Boaventura de Souza. Uma sociologia das ausências e uma socio-



- 232 -

logia das emergências. In: SANTOS, Boaventura de Souza (org.). Gramática 
do tempo: para uma nova cultura política. 2ed. São Paulo: Cortez, 2008ª.

SANTOS, Juana Elbein dos. Os Nàgô e a morte: Pàde, Àsèsè e o culto Égun 
na Bahia. Traduzido pela Universidade Federal da Bahia. 13. Ed. Petrópolis: 
Editora Vozes, 2008.

SCHÖNECK,  Nadine M./ VOSS, Werner. Das Forschungsprojekt. Planung, 
Durchführung und Auswertung einer quantitative und qualitative Studie.VS 
Verlag für Sozialwissenschaften/GWV Fachverlag GmbH, Wiesbaden 2005, 
p. 69.

SILVA, Joselina da. A União dos Homens de Cor: aspectos do movimento 
Negro dos anos 40 e 50. In: Estudos Afro-Asiáticos, Ano 25, nº. 2, 2003, p. 
215-235. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/eaa/v25n2/a02v25n2.pdf. 
Acesso em: 13/10/2015. as 12h44.

SILVA, Petrolina Beatriz Gonçalvez e. Diretrizes Curriculares Nacionais 
para Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História 
e Cultura Afro-brasileira e Africana. In: BRASIL, Ministério da Educação. 
Secretaria de Educação Básica. Secretaria de Educação Continuada, Alfabeti-
zação, Diversidade e Inclusão. Secretaria de Educação Profissional e Tecnoló-
gica. Conselho Nacional de Educação. Câmara Nacional de Educação Básica. 
Brasília:  MEC, SEB, DICEI, 2013, p. 497- 511.

TEIXEIRA, Paula Ercília Maria Angeli. Educação popular, educação não for-
mal e pedagogia social: Análises de conceitos e implicações para a educação 
brasileira e formação de professores. In: IX Congresso Nacional de Educa-
ção – EDUCERE. III Encontro Sul Brasileiro de Psicopoedagogia. 26 a 29 
de outubro de 2009, PUCPR.

WHEEN, Francis. Karl Marx. Tradução de Vera Ribeiro. São Paulo: Record, 
2011.

WILLIAMS, Lizzie. Nigeria. The bradt travel guide. First edition. London, 
New York, Chicago: Globe Pequot Press, 2005.

WIREDU, Kwasi.   Philosophy and an African Culture. Cambridge: Cambri-
dge University Press, 1980.

WIREDU, Kwasi.  Toward Decolonizing African Philosophy and Religion. 



- 233 -

In: African Studies Quarterly, Volume 1, Issue 4, 1998, p. 17-46. Disponível 
em: http://www.africa.ufl.edu/edu/asq/v1/4/3.pdf;

WOLLF, Erick. A homossexualidade abordada na religião Yorubá. Revista 
Olorun, n. 8. Abril 2012. Disponível em: http://www.olorun.com.br. http://
yemitom.wordpress.com/2013/07/10/osiefa-olosi-onaefa-otunefa-satan-two
-beasts-yoruba-tradition/  Acesso em: 26 de 10 2014 as 17h.

ZIÈGLER, J. “Le povoir africain”, Seul, Paris (1971). In: ANTUNA, P. Raul 
Ruiz de Asúa. Cultura Tradicional Banto. 2 ed. Luanda: Secretariado Arqui-
diocesano de Pastoral. 1993.

VERSÕES DO DAFÁ – LIVRO SAGRADO DA RELIGIÃO 
TRADICIONAL

AWOIFAKOYÁ. Transcrição do DAFA – Um poderoso sistema para ouvir 
a voz do criador; 

DESCONHECIDO AUTOR. Transcrição do DAFA - Disse Ifá: Desvendan-
do os segredos de Ifá; 

DESCONHECIDO AUTOR. Transcrição do DAFA - O sagrado oráculo de 
Ifá.

OLUWÓ IFASANMI.Transcrição do DAFA – Chefe Ifarewaju Awó Delé 
Obatundé; 

OLUWÓ IFAYEMI. Transcrição do DAFA – O Oráculo Sagrado.



- 234 -



- 235 -

CAPÍTULO XIV

MISERICÓRDIA DOS ANJINHOS: ASPECTOS 
DEMOGRÁFICOS SOBRE A MORTALIDADE DE 
CRIANÇAS EM BELÉM DO PARÁ (1910 – 1914)

Laura Maria Silva Araújo Alves
Carmeci dos Reis Viana

INTODUÇÃO

Mariinha todo mundo dizia que não se criava. D Amélia (mãe), levava noi-
tes e noites, sozinha [...] velando o sono da Mariinha com febre. Era pano 
com vinagre, era lavagem, era defumação. Dona Maria dos Navegantes foi 
a primeira que disse: - Ah, D. Amélia, paciência, mas essa menina não se 
cria. Parece de sete meses. Alfredo media a grossura do bracinho dela pelo 
dedo polegar. Tudo em Mariinha era mole, frágil, sem vida mesmo. Mas 
D. Amélia perdia noites ao pé da filha. [...] Alfredo saia da rede, pé-ante-
pé, para espirar, pelas frestas da porta do quarto, se Mariinha estava mal. 
Mariinha morria e vivia. [...] perder Mariinha era o que toda a hora podia 
acontecer [...] (JURANDIR, 1941, p.302-303)83.

Dalcídio Jurandir, nosso maior escritor paraense, no seu romance 
Chove nos Campos de Cachoeira, publicado em 1941, narra a angustia da 
família diante da possibilidade da morte de um anjinho84. No fragmento narra-
tivo acima, o autor retrata muito bem a situação da menina Mariinha, irmã do 
menino Alfredo, personagem central do romance, que vivia a escapar da mor-
te. Era recorrente as mães na região amazônica, especialmente no contexto 

83 Dalcídio Jurandir Pereira. Romancista, jornalista e professor. Em 1940 publica seu primeiro romance, Chove 
nos Campos de Cachoeira, iniciando uma série de relatos ficcionais que fica conhecida como Ciclo do Extremo 
Norte.
84 Anjinho era o termo dado para os corpos das crianças batizadas que eram direcionadas aos cemitérios ofi-
ciais. Os pagãos, mortos sem o sacramento, não possuíam tal merecimento. Portanto, o anjinho era aquela crian-
ça que falecia após o batismo. Para a tradição Bíblica, a invenção dos anjinhos era de serem matérias, invisíveis 
e eternos. Em Casa Grande & Senzala, Gilberto Freyre (2001) destaca que a construção da representação sobre 
os anjos a partir da morte infantil, bem como os festejos que recobriam a morte de crianças na América portu-
guesa, tem esse discurso desenvolvido pelos padres jesuítas para atenuar o aumento da mortalidade de criança 
entre a população indígena. Portanto, a ideia era de que a criança morta representava um anjo que, atendendo 
ao chamado de Deus, voava direto para o Paraíso, o que de certa maneira, reforçava o ritual de comemoração 
da sua morte e assim aliviava o sentimento de perda dos vivos. No decorrer no século XX, essa representação 
passou a incluir também os pagãos. Em Belém do Pará, a criança anjinho tem uma representação significativa 
no Círio de Nossa Senhora de Nazaré em que as mães vestem suas crianças de anjos para pagar promessa a 
Nossa Senhora de Nazaré durante a procissão.



- 236 -

marajoara85, ficarem aflitas quando seus filhos estavam doentes, pois a morte 
geralmente batia à porta das famílias. A concepção social da infância era, de 
fato, determinada pela consciência um tanto fatalista de que uma criança po-
dia estar presente um dia e no dia seguinte não mais existir.

Assim como D. Amélia, mãe de Mariinha, muitas mães viviam 
também o assombro diante da morte frequentes dos filhos ainda nos primeiros 
anos de vida. A fragilidade de Mariinha era também a fragilidade de muitas 
crianças não somente da região do Marajó, mas até mesmo as da capital onde 
se tinham ações dos médicos higienistas e sanitaristas. 

A morte de crianças é algo que perpassa toda a história da humani-
dade. A morte foi companheira constante da infância na história nas socieda-
des agrícolas. A fome era frequente  e as doenças contagiosas como sarampo 
ou varíola  e acidentes contribuíram para agravar a situação da mortandade 
infantil (DEL PRIORE, 1999). Em muitas sociedades agrícolas as famílias 
tinham alguns temores a respeito da morte, sobretudo em razão das crianças 
pequenas desenvolverem atividades de trabalho regular como parte de equi-
pe de trabalho da família (STEARNS, 2006). Na Europa do século XIX, a 
mortalidade infantil era bastante elevada. No século XVII e XVIII na França 
a proporção de crianças que morriam no decurso do seu primeiro ano de vida 
comprometia um percentual elevadíssimo. Em Portugal, a mortalidade apre-
sentava-se em índices alarmantes em decorrência das moléstias. Nos anos de 
1808 a 1811, por exemplo, muitas crianças vieram a óbito principalmente por 
sarampo, pneumonia, asma e diarreia.  

A mortalidade infantil também foi alvo da preocupação no Brasil, 
quando os cuidados com as crianças e com a infância passam a ganhar des-
taques. Gilberto Freyre86 na sua obra Casa Grande & Senzala aponta que a 
mortalidade infantil foi enorme entre as populações indígenas desde o século 
XVI, e que continuou impressionante até o século XVIII. Porém, suas análises 
corroboram com os estudos culturais assegurando que os hábitos europeus 
foram a causa da morte prematura de muitas de suas crianças em virtude do 
clima quente e úmido. Os hábitos trazidos da Europa como o rígido e supersti-
cioso cuidado com o resguardo e o horror de banho eram noções extremamen-
te nocivas às crianças em clima quente (GILBERTO FREYRE, 2001). 

Na sessão da Academia de Medicina de 18 de junho de 1846, os 
médicos debateram as causas da mortalidade infantil nos primeiros anos de 
vida e as moléstias mais frequentes nas crianças. As opiniões dos médicos 
variavam com relação às principais causas da morte, pois alguns atribuíram 

85 Marajoara corresponde a região do Ilha do Marajó que teve grande influência da ação dos padres jesuítas. 
86 Sociólogo e pesquisador, Gilberto Freyre nas obras Casa Grande Senzala e Vida Social em meados do 
século XIX apresenta informações sobre a mortalidade infantil e aspectos socioculturais da infância no período 
da Colônia ao império. Há materializado nestas publicações uma polifonia discursiva sobre a infância a partir 
de várias fontes documentais.  



- 237 -

às comidas, o vestuário, às moléstias contagiosas como a sífilis e escrófulas, 
umidade das casas e principalmente aos problemas intestinais que eram recor-
rentes como causa morti.

 Este estudo integra parte de uma pesquisa sobre os discursos dos 
médicos higienistas sobre a mortalidade infantil e cuidados com o desenvol-
vimento da criança em Belém do Pará (1910-1920)87, cujo foco é destacar 
aspectos demográficos da mortalidade infantil em Belém do Pará, referentes 
aos períodos compreendidos entre 1910 e 1914, tendo como fonte os Livros 
Perpétuos de Sepultamento de Menores do Cemitério de Santa Izabel do Pará 
na cidade de Belém. Pretendemos, portanto, apontar: (1) índice da taxa de 
mortalidade dos menores; (2) taxa da idade de falecimento dos menores; (3) 
origem da naturalidade dos menores; (4) registro da cor dos menores e (5) as 
doenças que vitimaram os menores. É importante ressaltar que a mortalida-
de infantil no período em tela não é um tema que foi muito explorado pelos 
demógrafos historiadores, em razão principalmente das dificuldades de infor-
mações e de fontes.  Daí nosso interesse em investigar a partir dos dados dos 
Livros Perpétuos de Sepultamento de Crianças na capital do Pará no período 
de 1910 a 1914 e construir uma demografia de mortalidade infantil nas primei-
ras décadas do século XX. 

 O presente artigo esta subdivido em duas partes. A primeira parte 
abordaremos uma discussão sobre a política higienista em Belém do Pará no 
combate à mortalidade infantil e na segunda parte apresentamos os resulta-
dos e discussões dos dados demográficos da mortalidade infantil na Belém de 
1910 a 1914.

A POLÍTICA HIGIENISTA EM BELÉM DO PARÁ NO 
COMBATE À MORTALIDADE INFANTIL

A política higienista surge no Brasil no século XIX com a intensão 
de diminuir o óbito de crianças já que para os médicos era preciso criar hábi-
tos tidos como saudáveis no tocante à educação e a higiene dos corpos. Essa 
medida corroboraria com o ideário de desenvolvimento da nação. Portanto, a 
política higienista tinha como alvo a população mais empobrecida e ignoran-
te. Gilberto Freyre (2008) na obra intitulada Vida Social no Brasil em meados 
do século XIX88 faz referências às questões de higiene e sanitarismo no século 

87 Este artigo é parte de um estudo realizado no projeto de pesquisa vinculado a História Social e Educacional 
da Assistência à Infância na Amazônia Paraense. O objetivo do referido projeto foi de analisar, por meio de 
documentos oficiais (relatórios, prontuários, jornais, estatutos, atas, inventários, ofícios, material fotográfico 
etc.) o significado e sentido que as ações sociais e educativas do Instituto de Proteção e Assistência à Infância 
do Pará, criado em 1912, na cidade de Belém, pelo médico pediatra Ophir Pinto de Loyola. Este médico foi re-
conhecido como o “Pai da Pediatria” no Pará por ter realizado uma política de assistência e proteção às crianças 
pobres da capital do Pará no período republicano.
88 Esta obra é resultado da sua dissertação de mestrado defendida nos Estados Unidos. Neste livro Freyre destaca 



- 238 -

XIX. Ele afirma que não havia entre a população o menor preceito de higiene 
e que era comum o despejo de dejetos humanos em rios e lagos. 

É neste cenário que surge a preocupação com a criança, que com 
o surgimento da República passava a ser considerado um sujeito importante 
para o progresso do país, ou seja, descobre-se a infância e a necessidade 
de se constituir uma sociedade sadia, moral e fisicamente, que pudesse dar 
continuidade aos processos de modernização do país. Surgem então às ideias 
relacionadas à Puericultura, com um discurso médico de preocupações com 
a alimentação, amamentação, brinquedos, tratamento diferenciado, dentição, 
desenvolvimento físico e moral da criança. 

Com o movimento higienista, a criança tornou-se objeto privilegia-
do do projeto da Medicina Social, de acordo com o entendimento de que as 
outras fases da vida dependem dos cuidados com a criança, trazendo medidas 
profiláticas em relação à infância. A política higienista da Belle Époque desdo-
brou-se ainda no espaço urbano em todo o Brasil (ALVES, 2016).  

Ferreira (2009) corrobora com essa ideia ao referir-se sobre o sane-
amento das cidades brasileiras no início do século XX, pois assegura que as 
péssimas condições de saneamento básico e o precário acesso à água eram as 
principais causas de doenças, pois o não acesso a quantidades suficientes de 
água para a higiene pessoal eram fatores preponderantes para a proliferação 
de doenças infecciosas, principalmente com a população infantil. 

O estado do Pará imbuído do desejo de modernização e desenvol-
vimento adere os preceitos e cuidados com a infância e passa então a inves-
tir e implementar medidas de cuidado de assistência e proteção às crianças 
paraenses e as que aqui se encontravam. Os serviços públicos de saúde na 
capital paraense se esboçaram com a Proclamação da República. Quando, em 
1891, é criada uma nova organização dos serviços de higiene composta por 
médicos, inspetores e químico, serviço que seria ampliado com o governo de 
Lauro Sodré, em 1886. Tais serviços ganham força com o passar dos anos, os 
serviços de saúde são ampliados no governo de Paes de Carvalho e, posterior-
mente, nos governos seguintes com medidas profiláticas. Como medida para 
combater epidemias, as autoridades exigiam que as pessoas que chegavam 
nos portos da cidade deveriam ser monitoradas pelos inspetores e médicos. 
Muitos inclusive ficavam recolhidos em quarentena no hotel dos imigrantes 
no distrito de Outeiro próximo de Belém89 (MIRANDA, 2010).

           De acordo com Miranda (2010), o início do século XX tem 
marcante participação do Estado no que se refere à saúde pública, concernente 
à criação, ampliação e aparelhamento dos serviços de saúde, do mesmo modo 
hábitos, costumes e comportamentos da família patriarcal no Brasil do século XIX nos cuidados com a criança. 
89 Esta hospedaria funcionou ativamente para hospedar pessoas que chegavam de navios no porto de Belém. 
Na primeira década do século  XX a hospedaria de imigrantes foi desativada para dar lugar ao Instituto Orfano-
lógico do Outeiro que atendeu crianças desvalidas.



- 239 -

que o meio científico buscava consolidar-se como classe e organização social. 
Neste contexto, há uma série de mudanças e transformações vividas pelo cam-
po médico no Estado, tais quais a criação da sociedade médico farmacêutica 
do Pará, 1897 e, posteriormente, a sociedade de Medicina e Cirurgia do Pará, 
1900. Além disso, a reforma da Santa Casa de Misericórdia do Pará bem como 
a ampliação do quadro médico no Estado em anos posteriores, e também a 
criação de clínicas e laboratórios de análises, corroborariam com os avanços 
das pesquisas sobre as doenças e epidemias que ceifavam muitas vidas na 
capital e no Estado. A preocupação em combater à mortalidade infantil na pri-
meira década do século XX em Belém do Pará era tão significativa que parte 
da imprensa local (Jornal A Folha do Norte e A Província do Pará) publicava 
propagandas de medicamentos e fortificantes para tornar crianças fortes e sa-
dias90 (PINHEIRO, 2013).

No cenário econômico da comercialização da borracha, a Amazô-
nia ocupava patamar de destaque na economia nacional por atrair expressiva 
quantidade de investidores. A preocupação com o saneamento da cidade passa 
a ser alvo da atenção dos governantes do país que, a partir de então, se dedi-
cam a pensar medidas capazes de influenciar e remodelar os modos de vida da 
sociedade para que a economia não fosse prejudicada. Atentava-se para que os 
investimentos continuassem e o comércio exterior não fosse abalado. Havia 
necessidade de sanear os portos das grandes cidades, e Belém estava entre 
essas cidades que precisava passar por tal transformação, pois seus portos 
estavam diretamente ligados às exportações com Estados Unidos e a Europa. 

O momento vivido na capital paraense com a efervescência do ci-
clo da borracha e sua repercussão socioeconômica para o Brasil começavam a 
avolumar a miséria, a prostituição e outras mazelas sociais que se faziam co-
muns no cenário de modernização na Amazônia. Neste contexto a população 
da capital do Pará enfrentou vários surtos  de epidemias como febre amarela, 
varíola, malária e cólera.

Em 1910, o governo do Estado, em parceria com a companhia Ma-
deira-Mamoré, contrata os serviços do Dr. Oswaldo Cruz91 na intenção de 
erradicar a febre amarela considerada epidemia, desde 1850, no Estado. Com 
essa política higienista e sanitarista, medidas de saneamento também foram 
implantadas, pois a febre amarela era uma das doenças que mais vitimava a 
população do Estado. Neste sentido, a intenção dos governantes era sanear 

90  Ler dissertação de Welington da Costa Pinheiro: “ A infância nas páginas de jornais: discursos (re)produzi-
dos pela imprensa paraense na primeira década do século XX”. 
91 A participação de Oswaldo Cruz na erradicação da febre amarela no Pará foi de tal forma importante que 
após concluir os trabalhos foi oferecido aos membros da comissão de profilaxia da epidemia da febre amarela 
um banquete brilhante e memorável no salão de honra do Teatro da Paz, relatado no Relatório do Governador 
João Antônio Luiz Coelho, em setembro de 2012, ao Congresso Legislativo do Pará. No discurso, o governador 
agradece os notáveis serviços humanitário à população paraense. No discurso de agradecimento, Oswaldo Cruz 
ressalta que assumiu uma incumbência honrosa que o governo do Estado confiou e destaca a maneira carinhosa 
como tratada a comissão por ele liderado foi recebida durante os meses de trabalho.



- 240 -

os principais centros urbanos na perspectiva de os tornar salubres e atrativos 
para os investidores, uma vez que a Amazônia encerrava um dos ciclos mais 
importantes de sua economia: o monopólio do extrativismo da borracha que 
perdera lugar para os produtores da Malásia ofertados com preços menores e 
em volumes maiores (MIRANDA, 2010).

A precária condição de saneamento que enfrentavam as cidades 
brasileiras, dentre elas a capital paraense, exigiam medidas que viessem mo-
dificar o panorama de degradação, por isso o trabalho de Oswaldo Cruz se 
insere no contexto da cidade de Belém e, de um modo geral, do estado do Pará 
como importante, visto que, em consonância com as medidas de saneamento, 
suas ações reverberaram na melhoria das condições sanitárias de toda a cidade 
e regiões da Amazônia (PONTE, 2007). 

Alves (2014) corrobora com esta ideia situando que havia no início 
do século XX um grande contingente de pessoas morando em cortiços em Be-
lém do Pará, sem a menor condição de higiene, pois não havia um serviço de 
saneamento e esgoto na cidade, sendo os dejetos humanos jogados em rios ou 
deixados a céu aberto, causando doenças e, consequentemente, muitas mortes, 
sobretudo de crianças. E é em virtude deste cenário degradante que as taxas 
de mortalidade se avolumavam e, em consequência disso, os poderes públi-
cos, em parceria com os médicos higienistas e sanitaristas da época, passam 
a intervir e criar planos e projetos que pudessem colaborar com erradicação 
das proliferações de doenças e imundícies das casas e ruas onde habitavam 
estas crianças.

Problemas urbanos e sociais como a falta de habitação, saneamen-
to e infraestrutura, especialmente associados aos indivíduos preteridos para 
bairros e regiões afastadas da vitrine central da capital, eram fatores prepon-
derantes para a mancha social evidenciada nas doenças e pobreza que infesta-
vam ruas e becos da cidade. A higiene e o saneamento visavam reorganizar o 
mundo do trabalho na capital do Pará, que tinha uma população heterogênea 
compostas por homens, mulheres e crianças de várias etnias e grupos indíge-
nas, de nativos, de africanos e ex-escravos, além de expressiva quantidade de 
imigrantes estrangeiros e um contingente significativo de nordestinos, cujo 
crescimento agravava ainda mais os problemas sociais e urbanos da capital 
(SCHUELER; RIZZINI 2015).

A insalubridade, vista como um dos maiores entraves ligados ao 
desenvolvimento da capital paraense, buscava ser combatida pelos poderes e 
oligarquias da época, pois as epidemias e surtos, sobretudo de febre amarela 
e impaludismo, enfrentados pela capital no ano de 1909, eram fortes ameaças 
aos planos de crescimento econômico da região como delineado por Souza no 
trecho abaixo:



- 241 -

[...] a febre amarela vinha ceifando vidas em Belém, colaborando a doença 
em agregar ao espaço urbano e ao imaginário europeu a imagem de uma 
cidade doente e mortífera. Segundo o governador, era necessário um pla-
nejamento político enérgico para sanear a cidade, livrando-a da péssima 
imagem de “fama de insalubridade” a partir de programas de combate ao 
flagelo, uma vez que a epidemia se colocava como obstáculo ao “progres-
so” (SOUZA, 2006, p. 171). 

Imbuído deste sentimento, o governo decide contratar os serviços 
do Dr. Oswaldo Cruz, renomado sanitarista da época, na perspectiva de me-
lhorar a qualidade de vida dos operários da cidade de Belém, uma vez que este 
havia conseguido erradicar, da cidade do Rio de Janeiro, a febre amarela92. 
Logo, as notícias de uma expedição, à cidade de Porto Velho, a ser empreen-
dida pelo médico, fora divulgada pela imprensa animando os representantes 
do Estado, na figura do governador, pois com a presença do médico na região 
Amazônica as possibilidades de erradicação das doenças que ameaçavam os 
planos do Estado poderiam ser sanadas. Portanto, a força produtiva do saber 
médico-sanitário significava a possibilidade de garantia do discurso de pro-
gresso contra a péssima “fama de insalubridade”, afastando de vez a febre 
amarela. Obviamente que o combate às condições de higiene e da doença di-
minuiria a mortalidade e traria melhores condições de saúde [...] (AMARAL, 
2006, p. 171).

Amaral (2006) colabora positivamente com esta discussão, pois 
aponta em seus estudos dados referentes à mortalidade de trabalhadores adul-
tos, se compreendermos o surto de febre amarela ocorrido na região, que é 
considerada extinta até os inícios de 1910. Os dados indicam que a epidemia 
se estendeu ao público infantil, pois a transmissão ocorria via picada de mos-
quitos e famílias inteiras habitavam em casas e cortiços sem condições dignas 
de higiene, o que “facilitava” sua proliferação. 

A população infantil sofrera de tal forma ou em graus mais eleva-
dos que os adultos, pois suas fragilidades, por baixa imunidade a vírus e bacté-
rias faziam com que além da febre amarela doenças de ordem gastrointestinais 
fossem ameaçadoras ao seu ciclo de vida. 

As ações sanitaristas deram novas possibilidades para o crescimen-
to em contexto nacional à cidade de Belém, pois as ações do médico incidiam 
sobre portos, escolas, hospitais, abrigos para crianças desvalidas e residên-
cias, na intenção de difundir os preceitos de higiene e educar a população a 
terem hábitos mais sadios.

92 A preocupação com a higiene ou com a saúde “pública” nos projetos de reforma urbana e códigos de posturas 
são observados nos discursos das autoridades nos relatórios de governo. Em geral, as camadas populares cons-
tituíam-se no alvo principal das políticas públicas elaboradas na época, de acordo com um projeto que visava 
afastar do centro da cidade todos os elementos considerados nocivos a boa convivência no espaço urbano: as 
classes perigosas, os doentes, a doença, o lixo, a morte e os próprios mortos. 



- 242 -

Os desafios impostos aos médicos eram muitos, mas certamente o 
maior deles era lhe dar de forma coerente com os interesses dos diferentes pú-
blicos, pois não somente a gastroenterite, impaludismo, febre amarela e malá-
ria surgiam como doenças associadas às condições sanitárias e de inadequado 
armazenamento da água, mas tantas outras associadas aos cuidados de higiene 
negligenciados pelo povo que à revelia do Estado buscava sobreviver sob as 
mais adversas condições de clima e espaço. Contudo, essa condição não se 
restringia à população pobre da região, mas também aos mais abastados, pois 
essa realidade emanava de uma necessidade de ordem política no que concer-
ne à infraestrutura da cidade. Um planejamento de modo que a drenagem de 
ruas, associada a uma rede de água tratada, pudesse oferecer qualidade de vida 
à população e, consequentemente, diminuir o quadro de insalubridade que 
ceifava tantas vidas à época.

ASPECTOS DEMOGRÁFICOS DA MORTALIDADE INFANTIL 
EM BELÉM DO PARÁ DE 1910 A 1914

Analisando os dados da mortalidade de crianças entre os anos de 
1910 a 1914 nos Livros Perpétuos de Sepultamento de Menores pudemos per-
ceber que a mortalidade na capital paraense chegou a índices elevados. As 
análises permitiram observar também que as doenças que mais vitimavam as 
crianças estavam relacionadas à questão de higiene e saneamento da cidade, 
sobretudo aquelas ligadas ao acesso e consumo de água tratada como obser-
varemos nos dados que seguem.

Quadro 1: Índice da taxa de mortalidade  dos menores no período de  1910  
a 1914

Ano de falecimento 1910 1911 1912 1913 1914 TOTAL

Quantidade de 
óbitos 1.630 1.551 1.143 288 85 4.697

Percentual 35% 33% 24% 6,0% 2,0% 100%

Fonte: Livros perpétuos de sepultamento de menores do Cemitério de Santa Izabel do Pará. Belém, 
1910 – 1914.  

Diante do quadro 1 é possível constatar que do total de 4.697 óbitos 
de 1910 a 1914, 35% (1.630) morreram no ano de 1910 e 33% (1.551) mor-
reram em 1911, o que demonstra uma taxa de mortalidade era expressiva no 
óbito de menores. No ano de1912 ainda se mantinha significativa taxas de óbi-



- 243 -

tos com 24% (1.551). Porém, nos anos de 1913 a 1914 a taxa de óbito de me-
nores diminui sensivelmente com 6,0% (288) e 2,0 (85%), respectivamente. 
É importante lembrar que tais taxas estão diretamente associadas às questões 
sanitárias e de higiene da época. Isto é, com os ideais de desenvolvimento das 
capitais brasileiras houve um amplo processo de disseminação da cultura da 
higiene entre o povo, especialmente das camadas mais pobres da sociedade, 
dentre as quais a proliferação de doenças era mais comum, fato justificado 
pelas condições de habitação e o precário acesso à água.  Essa diminuição 
aconteceu devido as ações dos médicos higienistas e sanitaristas que atuaram 
no combate à mortalidade infantil, como por exemplo, o Dr. Ophir Pinto de 
Loyola que atuou na direção da Santa Casa de Misericórdia e no Instituto de 
Proteção e Assistência à Infância do Pará93. 

A modernização das cidades do Brasil indicava momentos de pla-
nejamentos e ações que visassem a construção de uma infância saudável e 
duradoura, uma vez que a morte prematura das crianças era algo corriqueiro 
na sociedade da época, então, para que tais ações e medidas fossem efetivadas 
houve o fluxo intenso de ações higienizadoras incitadas pela ciência médica 
moderna, como descrito a seguir: “[...] O processo de higienização incitada 
pela ciência moderna foi um processo que ocorreu no mundo todo, em espe-
cial nas nações que tinham como objetivo o progresso e desenvolvimento. No 
rastro de tais ideais estava a forte confiança na ciência enquanto ente capaz de 
possibilitar tal ascensão” (GUIMARÃES, 2016, p. 62). 

De acordo com Guimarães (2016), a  mortalidade infantil estava 
fortemente atrelada às questões de ordem social, de higiene e saneamento, e 
que a medicina, sobretudo a higienista, surge neste processo como um elo de 
transformação para a sociedade de então, pois é a partir das perspectivas das 
ações implantadas pela medicina higienista, associada aos diferentes campos 
da ciência, tais como os setores jurídico, sociológico, antropológico e o direi-
to, que as instituições de atendimento educacional à infância passam a ser pri-
vilegiadas, conferindo aos indivíduos novos hábitos e condutas o que sugeria 
qualidade de vida e perspectiva de vida mais longa para as crianças de então. 

93 O momento mais significativo das ações da Pediatria no Pará acontece em 1910 com a chegada do médico 
Ophir Pinto de Loyola para assumir a Direção Clínica da Santa Casa de Misericórdia do Pará. Sabe-se que após 
concurso público, o jovem médico assumiu também a cadeira de Clínica Pediátrica e Higiene Infantil na Facul-
dade de Medicina e Cirurgia do Pará, em substituição ao Dr, Ciríaco Gurjão, um dos fundadores da Faculdade 
de Medicina do Pará. A pediatria, como especialidade médica, já vinha tomando corpo desde o início do século. 
Mas foi com a criação o Instituto de Proteção e Assistência à Infância, instituição filantrópica voltada, exclusi-
vamente, para os problemas da criança. Ophir Loyola nasceu em São Luís do Maranhão, no dia 13 de abril de 
1886. Médico formado pela Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro, aos 24 anos chegou à cidade de Belém 
e realizou notáveis trabalhos de profilaxia e saneamento, integrando a equipe do Serviço de Profilaxia Rural do 
Estado, na tentativa primeira de drenar as baixadas e combater os mosquitos transmissores de malária e outras 
moléstias endêmicas na Belém da época. Exerceu ainda várias chefias em Saúde Pública, tendo cooperado 
com Oswaldo Cruz, na campanha de erradicação da febre amarela na cidade de Belém. Em 1914, foi um dos 
fundadores da Sociedade Médico-Cirúrgico do Pará.             



- 244 -

Quadro 2: Taxa de idade de falecimento de menores no período de 1910 a 
1914

IDADES Nati
Morto

0 a 11 
meses

1 a 6 
anos

7 a 11 
anos

Sem 
registro 
de idade

  Não 
identifi-
cadas

TOTAL

Quanti-
dade 05 1.201 55 04 399 110 1.774

Percentual 0,3% 68% 3,0% 0,2% 22,5% 6,0% 100%
Fonte: Livros perpétuos de sepultamento de menores do Cemitério de Santa Izabel do Pará. Belém, 

1910 – 1914. 

O quadro 2 traz dados referentes às faixas etárias de idade do fa-
lecimento dos menores. Com relação à idade de falecimento das crianças de 
1910-1914, constatamos que morriam indiscriminadamente meninos e meni-
nas. Conforme os dados apresentados no quadro 2 do total de 1.774 registros 
de sepultamentos de crianças o maior índice de idade dos óbitos de crianças 
estão de 0 a 11 meses com 68% (1.201). Entre a faixa etária de 1 a 6 anos 
faleceram 3,0% (55) de crianças. Constatamos que 22,5% (399) das crianças 
sepultadas não aparecem o registro de idade. Os dados indicam uma questão 
muito interessante que é a diminuição significativa de sepultamento de crian-
ças na faixa etária de 7 a 11 anos com 0,2% (04). 

Para Ferreira (2009) as crianças com idade menor, especialmente 
as neonatais, eram as que mais morriam. A taxa neonatal compreende o perí-
odo de vida de 0 – 27 dias, suas considerações acerca da taxa de mortalidade 
nesta faixa etária, estava mais relacionada às condições da parturiente do que 
necessariamente às condições de higiene e adequação do indivíduo nascido. 
O que não se insere para as crianças com idade posteriores a esta, cuja taxa 
de mortalidade é muito maior como é possível perceber na tabela 2. O índice 
de mortalidade significativa nos primeiros meses de vida, ou seja, antes de 
completarem um ano de idade era muito elevada. As condições de alimenta-
ção, higiene e cuidados com a criança representavam as principais causas de 
mortalidade94. Por isso, o extremado cuidado médico quanto às orientações 
dadas às mães das crianças, que deveriam gozar de boa saúde para o ato de 
amamentar, o que daria maior expectativa de vida às crianças. 

No que se refere à mortalidade nas idades entre 0 a 11 meses que 
corresponde a  68% (1.201) é importante apontar que as crianças tinham no 

94  Para muitos médicos higienistas em meados da segunda metade do século XIX, as causas mais frequentes 
de mortalidade da criança ainda na primeira infância deviam-se também pelas comidas fortes, insuficiente e 
imprópria; a falta de tratamento médico na invasão das moléstias; perigo das amas-de-leite escolhidas sem cui-
dadoso exame; males da dentição e dos vermes; da umidade das casas e as fortes alternativas de temperatura; o 
mau tratamento do cordão umbilical, etc. Além disso, as crianças eram acometidas de doenças infecciosas pela 
falta de higiene nos cuidados das mães (DEL PRIORE, 1999).



- 245 -

primeiro ano de vida um risco maior de mortalidade em razão da sua fragi-
lidade física, pois não havia um acompanhamento da saúde da criança com 
práticas de vacinação e de cuidados com alimentação.

O quadro 3 revela o quantitativo de mortes a partir da naturalidade 
das crianças sepultadas no Cemitério de Santa Izabel do Pará e pontua a quan-
tidade de óbitos por naturalidade.

Quadro 3: Origem da naturalidade de menores sepultadas no período de 
1910 a 1914 

ESTADOS PA AM CE RN Estrangeiro TOTAL
Quantidade 3.660 240 508 128 161 4.697
Percentual 78% 5,0% 11% 2,5% 3,5% 100%

Fonte: Livros perpétuos de sepultamento de menores do Cemitério de Santa Izabel do Pará. Belém, 
1910 – 1914. 

Sobre a naturalidade das crianças falecidas, conforme o quadro 3, 
das 4.697 crianças sepultadas entre os anos de 1910 a 1914, a maioria das 
crianças sepultadas era paraense com 78% (3.660), seguida com crianças 
oriundas do Nordeste com 11% (508), 2,5% (128) do Ceará e Rio Grande do 
Norte, respectivamente. Do Amazonas constatamos 5,0 (240) de crianças e de 
estrangeiros 3,5% (161). 

 Com o ideário de progresso da capital paraense os “coronéis da 
borracha”, juntamente com os intelectuais e a elite política do Pará passam 
a investir na modernização dos portos da capital, pois eles representavam o 
crescimento econômico internacional do país. Era por meio deles que esco-
avam as produções e diminuíam as distâncias entre as principais capitais do 
mundo. 

O registro dos falecimentos dos menores na tabela 3 demonstra 
claramente que embora a maioria era de menores do estado do Pará com 78% 
(3.660), muitos outros menores ou eram oriundos do Nordeste ou estrangei-
ros. Como se vê, o momento de grande efervescência econômica na capital 
paraense com a extração do látex provocou a vinda de muitas famílias de 
diferentes naturalidades e nacionalidades que se fixaram na Amazônia, espe-
cialmente em Belém do Pará. As nordestinas, no intuito de fugir da seca e de 
conquistar riquezas, vinham para a região amazônica com o objetivo de pros-
peridade que a produção gomífera dava às cidades. Houve também a vinda 
de muitos estrangeiros que aventuravam construir suas riquezas na Amazônia 
paraense. Entre os estrangeiros vinham: portugueses, americanos, libaneses, 
sírios, japoneses e outros.  



- 246 -

Schueler e Rizzini (2015) falam que as representações de progresso 
e modernidade que eram “concreta, simbólica e material expressas pelo cres-
cimento acelerado da economia exportadora e pelo movimento incessante dos 
portos”, expressam bem a realidade vivida pela capital paraense nos anos de 
1870 a 1910, quando o fluxo imigratório se fez mais comum na capital para-
ense. Foram registradas a entrada de pessoas das mais diferentes localidades, 
que vinham com a intenção de conquistar riquezas nas terras amazônicas. 
Faz-se especial destaque aos imigrantes nordestinos, quando em 1877, a seca 
dos sertões cearenses foi intensa forçando-os a sair aos milhares em busca de 
melhoria de vida (SARGES, 2010). Esses imigrantes, atraídos pelas possibi-
lidades de trabalho e melhores condições de vida na Amazônia, passam por 
intenso e longo processo de exploração por parte dos aviadores comerciais das 
terras onde havia os seringais95.

Segundo as autoras, foram registradas no censo de 1872 no Pará a 
existência de 275.237 habitantes, sendo 61.997 só em Belém. A migração dos 
nordestinos e a política de colonização contribuíram consideravelmente para 
o boom populacional na capital. Registram ainda que em 1900 havia concen-
trado na capital do Estado cerca de 236.402 habitantes.

Essa realidade populacional estava aquém das condições ofertadas 
pela cidade para receber quantidade expressiva de pessoas, pois as condições 
insalubres da região faziam com que inúmeras famílias fossem dizimadas pe-
las pestes e epidemias que se intensificavam, devido às condições sanitárias 
apresentadas na região. Além disso, o espaço urbano, que estava em processo 
de modernização, obrigava tais pessoas a viverem em vilas e cortiços, nos 
quais não havia o menor preceito de higiene. 

No quadro abaixo trazemos os dados referentes ao registro da cor/
raça das crianças sepultadas no Cemitério de Santa Izabel. E pontuamos tam-
bém a questão socioeconômica destas, sistematizando esta informação sob o 
registro de indigentes ou não. 

  

95 A imagem visual da cidade de Belém para os visitantes estrangeiros, no início do século XX, era de mo-
dernidade, bem de acordo com as noções de progresso da época. Sem dúvida, essas características foram in-
tencionalmente confeccionadas baseadas em uma concepção de cidade que permeou todo o trajeto de sua 
construção por meio de ações políticas. Sabe-se que a riqueza criada pelo látex contribuiu significativamente 
para uma reorganização do espaço urbano. Quanto à população de estrangeiros que residiam em Belém havia 
uma quantidade de estrangeiros europeus que circulavam pela cidade e que viviam geralmente do comércio e 
de pequenas indústrias. Os portugueses, sendo a maioria dos moradores, detinham parte do alto comércio; os 
ingleses e alemães estavam à frente de grandes transações comerciais; os italianos, espanhóis e sírios possuíam 
pequenas empresas; os franceses, na sua minoria, concentravam-se no comércio de lojas varejistas e estabele-
cimentos de moda (SARGES, 2010).
  



- 247 -

 Quadro 4: Registro da cor de menores sepultadas no período de 1910 a 
1914

COR Branca Parda Preta Não identificada TOTAL
Quantidade 3.156 1.418 31 92 4.697
Percentual 68% 30% 0,5% 1,5% 100%

Fonte: Livros perpétuos de sepultamento de menores do Cemitério de Santa Izabel do Pará. Belém, 
1910 – 1914. 

De acordo com os dados apresentados no quadro 4 das 4.697 crian-
ças sepultadas no período de 1910 a 1914, a maioria com 68% (3.156) era 
branca e 30% (1.418) parda. Apenas 0,5% (31) de crianças pretas. Como se 
vê, a maioria das crianças sepultadas no Cemitério de Santa Isabel era bran-
ca, embora com uma população mestiça. Segundo Bezerra Neto (2001), em 
meados do século XIX nas freguesias urbanas do Pará ainda era bastante sig-
nificativo a população escrava. Contudo, à medida que ocorria o crescimento 
demográfico com a vinda de estrangeiros e imigrantes nordestinos desde os 
anos de 1870, diminuía-se a percentagem do coeficiente escravo entre os ha-
bitantes de Belém (BEZERRA NETO, 2001). 

Conhecendo o contexto investigado e sabendo que o momento era 
de efervescência econômica local e nacional, há de se convir com tais ideias e 
corroborar com as discussões, apontando que os dados demográficos surgem 
como elemento significante no processo, pois o preconceito social aferido aos 
povos e raças em condições inferiores, como considerados aqueles que forma-
vam a mão de obra da época, era grande.

O quadro 5 revela o nome das principais doenças que vitimavam as 
crianças do período de 1910 a 1914. 



- 248 -

Quadro 5: Registro das principais doenças que vitimavam os me-
nores no período de 1910 a 1914

DOENÇAS      Quantidade      Percentual
Gastro Enterite 1.136 24,5%
Infecção Intestinal 656 14%
Debilidade Congênita 271 5,5%
Bronchio Pneumonia 230 5,0%
Bronchite Capilar 180 4,0%
Nasceu Morto 1.026 22%
Meningite 149 3,0%
Paludismo 336 7,0%
Tétano 95 2,0%
Acesso Pernicioso 72 1,5%
Doenças não identificadas 168 3,5%
Outras doenças 378 8,0%
TOTAL 4.697% 100%

Fonte: Livros perpétuos de sepultamento de menores do Cemitério de Santa Izabel do Pará. Belém, 
1910–1914. 

De acordo com o gráfico 5, das principais doenças causadoras das 
mortes infantis no período de 1910 a 1914, registradas nos Livros Perpétuos 
de Sepultamento de Menores do Cemitério de Santa Izabel do Pará, constata-
mos que do total de 4.697 óbitos de crianças, os casos mais recorrentes esta-
vam associados a doenças digestivas e intestinais, às provenientes do precário 
acesso à água e às péssimas condições sanitárias em que viviam as famílias 
cujas crianças morriam. Conforme já apresentamos na tabela 2 sobre as idades 
de morte das crianças muitas morriam com idade entre horas de vida e um ano 
de idade. 

As doenças associadas a estas mortes, de acordo com a quadro 5, 
do total de 4.697 crianças falecidas de 1910 a 1914 a gastro enterite com 
24% (1.136) foi a doença que causou a mortalidade das crianças e a Infecção 
intestinal com 14% (656) a segunda. As doenças relacionadas às infecções 
digestivas e intestinais eram apontadas pelos médicos como o grande causa-
dor da mortalidade infantil. O médico Moncorvo Filho (1926)96 considerava 
96 Carlos Arthur Moncorvo de Figueiredo Filho nasceu em 1871, no Rio de Janeiro, e se formou em 1897 pela 
Faculdade Nacional de Medicina, seguindo os passos de seu pai, Dr. Carlos Arthur Moncorvo de Figueiredo. 
Foi um importante médico na assistência e proteção à criança desvalida. Defensor da assistência médico-social 
à criança brasileira pobre, criou, em 1899, o Instituto de Proteção e Assistência à Infância do Rio de Janeiro, 



- 249 -

que no início do século XX, a diarreia cataral e enterro colite estavam muitas 
vezes associadas a inflamação do intestino, na maioria dos casos, ao abuso 
de alimentos impróprios e inoportunas e que entre os acidentes de dentição, 
nessa época admitidos, destacavam-se as desordens do aparelho digestivo e 
condenado à excisão das gengivas.   

Nati morto com aproximadamente 22% (1.026) foi também bem 
significativa.  Era definida pelos médicos de que as causas da mortalidade nos 
primeiros tempos de vida estavam relacionadas a duas grandes classes: obs-
tétricas e não obstétricas. As primeiras classes pertenciam os casos devidos à 
demora na expulsão da cabeça fetal, o que frequente por não raro entregarem 
as parturientes a leigos e às voltas de cordão umbilical que muitas vezes le-
vavam o recém-nascido a desenvolver peritonites por infecção do topo um-
bilical. Gilberto Freyre narra no livro Casa-Grande & Senzala que a falta de 
higiene pré-natal e infantil, não acontecia só na casa-grande, como também 
nas senzalas. Diz ele:

Muito negrinho morria anjo por ignorância das mães. (...) cortão o cordão 
muto longo do embigo e estão de mais a mais no pernicioso costume  de 
lhe porem em cima pimenta, e formental-o com oleo de recinio ou qual-
quer outro irritante. Feito isto apertam essas malditas o ventre da creança a 
ponto quasi de suffocal-a Este barbaro costume corta o fio da vida e muitas 
e muitas creanças e constitue para desenvolver no embigo essa inflamação 
a que no Brasil se dá o nome de mal se sete dias (GILBERTO FREYRE, 
2001, p. 415). 

A segunda classe pertencia aos problemas relacionadas ao aparelho 
respiratório e as entero colites por transgressão do regime alimentar. Segundo 
Gilberto Freyre (2001), havia a preocupação dos pais em engordar e fazer com 
que os filhos ficassem resistentes às doenças resultava em uma dieta baseada 
em mingaus, papas e alimentos grosseiros, esses muitas vezes retirados da sua 
própria comida.  A alimentação grosseira prejudicava o organismo frágil das 
crianças cujo sistema digestivo não estava preparado para metabolizar esses 
tipos de alimentos.

A debilidade congênita com 5,5% (271) dos casos. O Paludismo e 
bronchio pneumonia com 7% (657), 5,0% (336) casos, respectivamente. Entre 
as doenças epidêmicas constatamos 3,0 % (149) casos de meningite e tétano 
2,0% (95) casos. As moléstias que vitimavam os menores no início do século 
XX, sobretudo em seus primeiros anos de vida, estavam diretamente associa-
das às questões educacionais de higiene, especialmente pela falta de água e 
esgoto (FERREIRA, 2009).

instituição filantrópica e grande obra de Moncorvo Filho. Vinte anos depois, 17 institutos similares estavam 
instalados em outros estados brasileiros. Inclusive no capital do Pará que foi criado pelo médio Ophir Pinto 
de Loyola. Em 1919, Moncorvo Filho foi eleito Membro Honorário da Academia Nacional de Medicina e, em 
1921, tornou-se sócio remido da Sociedade de Medicina e Cirurgia do Rio de Janeiro.



- 250 -

Como se vê, das principais doenças que provocavam as mortes dos 
menores estavam a gastroenterite e infecção intestinal. Tal doença se configu-
ra como inflamação aguda que pode ser causada por vírus, bactérias e para-
sitas que podem acometer pessoas que vivem em ambientes sem tratamento 
de água, rede de esgoto, água encanada e destino adequado para dejetos fe-
cais que podem atuar diretamente o sistema gastrointestinal (GUIMARÃES, 
2016). É sabido que o contexto habitacional da capital do Pará, sobretudo 
das camadas pobres da população, era propício à proliferação de doenças das 
mais diversas ordens. Outro problema comum que causava a mortalidade das 
crianças estava diretamente relacionado ao leite. Havia a preocupação com o 
armazenamento do leite e fraudes químicas que poderiam alterar a composi-
ção do leite e causar problemas de infecção na criança. Portanto, havia tam-
bém a preocupação com a contaminação do leite por alguma doença, como 
por exemplo, a tuberculose e a febre aftosa no leite que era administrado para 
os recém-nascidos97. 

A preocupação dos médicos com o aleitamento artificial na capital 
do Pará vinha desde os finais do século XIX. A preocupação se justificava 
pela falta de higiene no armazenamento do leite de vaca. Eram várias vacarias 
espalhadas por toda a cidade de Belém que não seguiam nenhum preceito de 
higiene e geralmente o referido leite provocava na criança diarreia, vômitos, 
além de difícil digestão.  

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS

Os dados apresentados apontam para uma atuação significativa dos 
médicos higienistas e sanitaristas no combate à mortalidade infantil. Eles re-
velam uma política social em suas ações num esforço de preservar a infância 
e, certamente, de contribuir com o progresso da nação, que era o grande al-
mejo da época. Sobre a demografia da mortalidade é pertinente considerar 
que os dados levantados no Livro Perpétuo de Sepultamento de crianças no 
Cemitério de Santa Izabel, correspondente ao período de 1910 a 1914, nos 
indicam, com detalhes, dados referentes à demografia da mortalidade infantil 
nas primeiras décadas do século passado e, assim, a realidade da criança na 
capital do Pará na primeira década do século XX. 

Os Livros Perpétuos de Sepultamento de Menores são fontes de 
informações minuciosas que revelam, por exemplo, o nível de envolvimento 
da população com as ações higienistas em Belém, por meio de profissionais 
da saúde que foram responsáveis em atestar as causas mortis das crianças. 
Estes profissionais foram expoentes nomes da medicina local como: Dr. Ca-
97 Ler o artigo de Alves (2015) “Infância, Maternidade: discursos dos médicos higienistas nos cuidados com a 
criança no Pará (1913) publicado no livro História de Mulheres: amor, violência e educação.



- 251 -

milo Salgado, Dr. Augusto Montenegro, Dr. Amazonas Figueiredo, Dr, Pena 
de Carvalho e Dr. Ophir Loyola e outros.

Em relação à mortandade de crianças na Amazônia paraense é pre-
ciso compreender que muito ainda se tem a investigar para que seja possível 
um amplo estudo sobre a demografia da mortalidade infantil no Pará. Contu-
do, os materiais disponíveis para pesquisa ainda são escassos, sobretudo os 
referentes às fontes primárias. No que se refere às pesquisas sobre a infância 
na Amazônia é de suma importância destacar as contribuições dos trabalhos 
desenvolvidos pelo grupo ECOS, pois suas produções de grande relevância 
para desvendar a História da Infância na Amazônia.  

Retomamos a discussão acerca da importância e relevância desta 
pesquisa para os estudos sobre a história da infância no Estado do Pará e em 
toda a Região amazônica, pois os fios condutores destas análises apontam 
diversos caminhos para consolidação daquilo que ainda pode ser considerado 
esboço sobre a infância, uma vez que as fontes no campo investigativo são 
ainda insipientes haja vista as dificuldades de acesso a documentos que reve-
lem a natureza dessa infância no início do século XX.

A História da Infância desenvolvido pelo grupo de ECOS vem so-
mando forças na perspectiva de construir um campo historiográfico da Infân-
cia na região Norte. Enfim, este artigo traz um breve histórico da mortalidade 
infantil nos anos de 1910 a 1914 que foi de grande fragilidade nos cuidados 
com a criança. Porém, faz-se necessário ampliar às informações a respeito da 
mortalidade infantil em Belém do Pará com a continuidade dos anos que se 
seguiram ao período em tela. 

REFERÊNCIAS

ALMEIDA, Maria Rocha de Conceição. As águas e a cidade de Belém do 
Pará: história, natureza e cultura material no século XIX. Tese (Doutora-
do) – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. São Paulo, 2010. 

ALVES, Laura Maria Silva Araújo. Infância, Medicina e Maternidade: discur-
sos dos médicos higienistas nos cuidados com a criança no Pará (1913). In: 
CAVALCANTE, Maria Juraci Maia Et. Al. (orgs.). História de Mulheres: 
amor, violência e educação. Fortaleza: UFC, 2015.

ALVES, Laura Maria Silva Araújo. A política higienista no Pará da Belle Épo-
que e a proteção à infância pobre em 1912. In: ESTÁCIO, Marcos André 
Ferreira Et. Al. (orgs.). História e Educação na Amazônia, Manaus: EDUA, 
2016. 



- 252 -

ALVES, Laura Maria Silva Araújo. Proteção Assistência à infância desvali-
da do Pará (1912 – 1934). Seminário Nacional de Estudos e Pesquisas “His-
tória, Sociedade e Educação no Brasil”, 9. Universidade de Federal da Paraí-
ba. João pessoa, 2014. Disponível em: <http://www.histedbr.fe.unicamp.br/
acer_histedbr/seminario/seminario9/PDFs/4.22.pdf>.Acesso em: 09/01/16.

AMARAL, A. S. Vamos à vacina? Doenças, saúde e práticas médico-sani-
tárias em Belém (104 – 1911). Dissertação (Mestrado em História Social da 
Amazônia). Universidade Federal do Pará, Belém, 2006. 

BEZERRA NETO, José Maria. Escravidão Negra no Pará: secs. XVII-XIX. 
Belém: Paka-Tatu, 2001.	

DEL PRIORE, M. (org.). História das crianças no Brasil, São Paulo: Con-
texto, 1999.

FERREIRA, Carlos Eugenio de Carvalho. Saneamento e Mortalidade In-
fantil. São Paulo em Perspectiva, 6(4): 62 – 69, outubro/dezembro, 2009. 

FILHO, Moncorvo. Histórico da Protecção a Infância no Brasil: 1500-
1922. 2ª edição. Rio de Janeiro: Empreza Graphica Editora - Paulo Pougetti, 
1926.

FREYRE, Gilberto. Casa-Grande & Senzala. 45ª edição. Rio de Janeiro. 
Record,2001.

FREYRE. Gilberto. Vida social no Brasil nos meados do século XIX. 4 ed. 
Revista. São Paulo: Global, 2008. 

GUIMARÃES. Antonio Sérgio Alfredo. Raça, cor, cor da pele e etnia. Ca-
dernos de Campo. Revista dos alunos de Pós-graduação em Antropologia 
social da USP.  Paulo, 2011. v 20 n. 20, p. 1 – 360. Jan. – dez. 2011. Dispo-
nível em: <http://www.fflch.usp.br/sociologia/asag/Raca%20cor%20cor%20
da%20pele%20e%20etnia.pdf>. Acesso em: 29 mai. 2014

GUIMARÃES, Jacqueline Tatiane da S. A educação e os cuidados com a 
criança (1915-1955): uma análise bakhtiniana dos discursos dos médicos do 
estado do Pará. Tese (Doutorado) – Universidade Federal do Pará, Programa 
de Pós-Graduação em Educação, 2016.

JURANDIR, Dalcídio. Chove nos Campo de Cachoeira. 1. ed. Rio de Janei-
ro: Casa Editora Vecchi LTDA, 1941.

MIRANDA, Aristóteles Guilliod de. A medicina no Estado do Pará, Bra-



- 253 -

sil: dos primórdios à Faculdade de Medicina. Rev. Pan- AmazSaude 2010; 
1 (3): 11- 18. Disponível em:<http://scielo.iec.pa.gov.br/pdf/rpas/v1n3/es_
v1n3a02.pdf>. Acesso em: 16 fev. 2015.

PINHEIRO Welington da Costa. A infância nas páginas de jornal: discur-
sos (re) produzidos pela imprensa paraense na primeira década do século 
XX. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal do Pará, Programa de 
pós-Graduação em Educação, 2013.

PONTE, Carlos Fidelis. O Sanitarismo e os projetos de nação. In: PONTE, 
Carlos Fidelis et. Al. O sanitarismo (re) descobre o Brasil. Rio de Janeiro: 
Fundação Oswaldo Cruz, 2007. Disponívelem:<http://www.observatorio.eps-
jv.fiocruz.br/upload/na%20corda%20bamba/cap_3.pdf>. Acesso em:29 mai. 
2016

SARGES, Maria de Nazaré. Belém: Riquezas produzindo a Belle-Époque 
(1870-1912). Belém: Paka-tatu, 2010. 

SCHUELER, Alessandra F. M. de; RIZZINI, Irma. “Tradições inventadas” 
de uma Belle Époque no Estado do Pará: Expansão da escola primária para 
a infância paraense. In: ARAÚJO, Sônia Maria da. Et. Al. (orgs). Educação e 
instrução pública no Pará imperial e republicano. Belém: EDUEPA, 2015. 

SOUZA, Jorge Prata de. A presença da cólera, da diarreia e as condições sa-
nitárias durante a guerra contra o Paraguai: registros médicos e memórias. 
In: NASCIMENTO, Dilene R. do. et al. (Orgs). Uma história brasileira das 
doenças. Rio de Janeiro: Mauad X, 2006. 

STEARNS, Peter N. A Infância. São Paulo: Contexto, 2006.



- 254 -



- 255 -

CAPÍTULO XV

DE QUANDO DUVIDEI SE DEVERIA AJUDAR A 
ENTERRAR UMA PESSOA

Carolina Maria Campos de Saboya

O CASO

Há muitos anos, iniciando minha carreira de 14 anos, como pro-
fessora orientadora, no Escritório de Prática Jurídica-EPJ da Universidade de 
Fortaleza-Unifor, chegou-me uma mãe:

- Eu vim para poder enterrar meu filho.
Há uma semana, eu enterrara minha mãe. A simplicidade de uma 

pergunta foi meu disfarce para a vertigem de descobrir que “no fundo do poço 
tem um alçapão”:

- Por que a senhora não pôde enterrar seu filho?
- Porque ele não tem... tinha um documento. Nenhum.
- Nunca?
- Nunca.
- Nem de nascimento.
- Nem. Muito menino, tive tempo não.
- E para ele estudar?
- Nunca que ele quis. Era mei errado. Mas, ninguém aceita eu não 

enterrar. O IML disse que não pode deixar ele muito tempo no refrigerador. 
Tem um tempo...

- Como era o nome dele?
- ... Mas todo mundo chamava ele de Beto.
- Beto?! Mas, não tem nada a ver com o nome dele!
- É que é o nome daquele pianista “Betovi”.
- Beethoven?
- É.
- Ele tocava piano?
- Não! – e ela sorri encabulada – Ele vivia em delegacia e tiravam 

as digitais.
Como se sabe, chamam a isso de “tocar piano”.
Essa era minha saída.



- 256 -

À época, os Defensores eram os doutores Renan Cajazeiras e Victor 
Emmanuel e a petição tinha que ter na seção “Do Direito”: lei, jurisprudência 
e doutrina.

Meu maior desafio profissional, até então, só teve êxito graças aos 
meus diletantismos. O interesse por Literatura e História e o desejo de um 
mundo mais justo é que me deram os instrumentos para construir uma petição 
que teria de lei quase nada: um princípio constitucional, uns artigos da Lei de 
Registros Públicos; por jurisprudência o caso do sepultamento de Iara Iavel-
berg, a qual havia sido negada sepultura digna, ela estava inumada no setor de 
suicidas, e por doutrina, claro – e como não? - Antígona, a obra fundadora do 
Direito Natural no Ocidente. Evoé, Sófocles!

E, assim foi...

A PROBLEMATIZAÇÃO

O primeiro problema a ser resolvido era se faria a petição. O Dr. 
Victor me disse que tivesse cuidado para averiguar se não seria o caso de uma 
pessoa forjando a própria morte para incidir a extinção de punibilidade (CP, 
107, I98).

Sinceramente, minha assistida não era, em nada, um perfil de Mater 
dolorosa, com um riso talvez nervoso, uma aflição camuflada por muita ener-
gia. Eu não sabia se era porque estava tentando enganar-me ou se era porque 
nem ela, mesmo sendo a mãe, poderia estar surpresa com o fim tão precoce do 
filho, que seguiu caminhos violentos num país bruto.

O segundo era o endereçamento: ou Vara de Registros Públicos e 
faz-se logo a Justificação de Registro, tanto de Nascimento, quanto o de Óbi-
to, ou Vara da Fazenda Pública, diante da exiguidade do tempo, por causa do 
prazo do Instituto Médico Legal-IML (se o tempo escoasse sem providência, 
ele seria enterrado como indigente, na vala comum), onde se ajuizaria logo 
uma Ação de Obrigação de Fazer em face do Estado para proceder a identifi-
cação e a liberação do corpo para o funeral.

Terceiro, a busca de fundamentação jurídica. Há tanto tempo, o 
material era miserável.

OS RESULTADOS
Quanto à precaução para não ser usada numa farsa, dentre os pedi-

dos requereu-se que o juízo oficiasse às delegacias, onde Beto foi submetido 
98	  Código Penal, Decreto-Lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940, art. 107, I, com redação dada pela 
Lei nº 7.209, de 11 de julho de 1984:
“Art. 107 – Extingue-se a punibilidade:
I- pela morte do agente;
[...].”



- 257 -

à identificação criminal para enviarem os arquivos datiloscópicos dele, para 
que o IML comparasse com os do cadáver. O retorno foi que as delegacias não 
guardaram os arquivos. Haviam ficado num determinado presídio. Oficiou-se, 
então, para lá e a resposta não chegava.

Na aflição da premência, pedi à mãe uma foto dele. Ela só tinha 
uma, eram várias pessoas da família, inclusive ela e ele, numa praia em trajes 
de banho. Notei que ele possuía várias tatuagens. A qualidade da foto era 
ruim, mas juntei aos autos e a descrição da mãe de cada uma das tatuagens, 
onde estavam e o que eram, se dragão, ave ou flecha... 

Por fim, a identificação confirmou que se tratava da mesma pessoa, 
porque quando não se tem documento, não basta a mãe ir lá reconhecer, diante 
da possibilidade de embuste.

Quanto ao endereçamento, o processo acabou na Vara da Fazenda 
Pública, foi uma Ação de Obrigação de Fazer em face do Estado do Ceará para 
proceder a identificação e liberação do corpo para o enterro. O objetivo maior 
era a liberação e não o registro.

O terceiro, o dos fundamentos jurídicos escassos demais, foi tripar-
tido: legislação, jurisprudência e doutrina:

1.	  Por legislação, incluindo a Constituição da República 
Federativa do Brasil de 1988, “o serve para tudo” Princípio da 
Dignidade da Pessoa Humana:

“Art. 1º A República Federativa do Brasil, formada pela união indissolúvel 
dos Estados e Municípios e do Distrito Federal, constitui-se em Estado 
Democrático de Direito e tem como fundamentos:
[...]
III - a dignidade da pessoa humana;”

E os arts. 50, 52, 77 e 78 da Lei de Registros Públicos, Lei nº 
6.015, de 31 de dezembro de 1973, para demonstrar a possibi-
lidade de lavratura de registro civil fora do prazo e que nenhum 
sepultamento poderia ser feito sem certidão:

“Art. 50. Todo nascimento que ocorrer no território nacional deverá ser 
dado a registro, no lugar em que tiver ocorrido o parto ou no lugar da resi-
dência dos pais, dentro do prazo de quinze dias, que será ampliado em até 
três meses para os lugares distantes mais de trinta quilômetros da sede do 
cartório. (Redação dada pela Lei nº 9.053, de 1995)”
“Art. 52. São obrigados a fazer declaração de nascimento: (Renumerado do 
art. 53, pela Lei nº 6.216, de 1975).
[...]
§ 2º Tratando-se de registro fora do prazo legal o oficial, em caso de 
dúvida, poderá requerer ao Juiz as providências que forem cabíveis para 
esclarecimento do fato.”
“Art. 77 - Nenhum sepultamento será feito sem certidão, do oficial de 



- 258 -

registro do lugar do falecimento, extraída após a lavratura do assento de 
óbito, em vista do atestado de médico, se houver no lugar, ou em caso con-
trário, de duas pessoas qualificadas que tiverem presenciado ou verificado 
a morte. (Renumerado do art. 78 com nova redação, pela Lei nº 6.216, de 
1975).”
“Art. 78. Na impossibilidade de ser feito o registro dentro de 24 (vinte 
e quatro) horas do falecimento, pela distância ou qualquer outro motivo 
relevante, o assento será lavrado depois, com a maior urgência, e dentro 
dos prazos fixados no artigo 50. (Renumerado do art. 79 pela Lei nº 6.216, 
de 1975).”

Mas, não era suficiente. O caso era assaz específico e a lei omissa.

2.	 Por jurisprudência, o caso do direito à sepultura de Iara 
Iavelberg, namorada de Carlos Lamarca, morta pela Ditadura 
Militar, aos 26 anos. Transcreve-se, para este artigo, não a 
decisão, porém a descrição histórica dos fatos pela Comissão 
da Verdade:
“Com base na versão policial de que Iara se suicidara, sua família não 
conseguiu enterrá-la com honras no Cemitério Israelita de São Paulo, sen-
do enterrada na ala reservada aos suicidas. Assim, em 1998, sua família 
iniciou uma ação judicial contestando a versão policial, julgada proceden-
te em novembro de 2002. Os restos mortais de Iara foram exumados do 
Cemitério Israelita em 23 de setembro de 2003. Os resultados da perícia 
foram entregues em 16 de maio de 2005, quando o perito alegou não ter 
ficado comprovado o suicídio. Finalmente, em 11 de junho de 2006, com 
cerimônia oficiada pelo rabino Henry Sobel, os restos mortais de Iara fo-
ram sepultados [...] no Cemitério Israelita do Butantã, em São Paulo, fora 
do setor dos suicidas.99”

Este é o mesmo rabino que em 1975, em plenos Anos de Chumbo:

“Sobel se recusou a enterrar o jornalista Vladimir Herzog na ala dos suici-
das do cemitério israelita, por rejeitar a versão oficial acerca das circuns-
tâncias da morte do jornalista. Sobel também se juntou a líderes de dife-
rentes religiões no ato ecumênico em homenagem ao jornalista, em 31 de 
outubro de 1975, uma semana depois de seu assassinato, na Praça da Sé. 
Além de Sobel, estavam presentes o católico Dom Paulo Evaristo Arns e 
o protestante Jaime Wright. O evento atraiu 8 mil pessoas, além de 500 
policiais e agentes da repressão.
Junto a esses dois líderes religiosos, participou de maneira destacada no 
projeto secreto de reunir toda a documentação da ditadura militar brasilei-
ra, que resultou na publicação, em 1985, do livro “Brasil: Nunca Mais”. 
Um marco na história dos direitos humanos no país, o livro expõe a tortura 
e os torturadores com base em farta documentação.100”

99 COMISSÃO DA VERDADE DO ESTADO DE SÃO PAULO – RUBENS PAIVA. http://comissaodaver-
dade.al.sp.gov.br/mortos-desaparecidos/iara-iavelberg. Acesso em 21 de abril de 2017. Essa citação não é exa-
tamente a que constava na petição. A exordial era de 2004. Mas, era esse caso, sem o detalhe de quando foi o 
sepultamento digno, que ocorreu em 2006.
100 MEMÓRIAS DA DITADURA. http://memoriasdaditadura.org.br/biografias-da-resistencia/henry-sobel/. 
Acesso em 21 de abril de 2017.



- 259 -

Infelizmente, não é o tipo de conhecimento que soía ser adquirido 
nas aulas das faculdades de Direito. Talvez em seus férteis corredores, em 
conversa com os colegas do movimento estudantil...

3.	 Por doutrina, quase desesperei, nada havia nas bibliotecas, 
nem internet, até lembrar dos encontros sobre Filosofia do Direi-
to dirigidos por um amigo e, à época (1993), monitor de Teoria 
Geral do Direito, Luiz Moreira, eu era aluna do 2º semestre de 
Direito da Universidade Federal do Ceará-UFC. Nesses encon-
tros, lemos “Antígona”, de Sófocles e ele falava, dentre outras 
obras, da trilogia tebana:

“Cede diante da majestade da morte: não profanes um cadáver! De que te 
servirá matar, pela segunda vez, a quem já não vive?
[...] tu reténs, longe dos deuses subterrâneos, um cadáver privado de honras 
fúnebres e da sepultura! Tu não tens o direito de o fazer; nem tu, nem qual-
quer divindade celeste.” (Tirésias para Creonte, em “Antígona”101).

O Direito à Sepultura é o condão que traz à luz o próprio Direito 
Natural. Foi o tema provocador desta obra que defende a existência, validade 
e eficácia de normas acima das leis. 

Como se pode ver, não foi a “pura” técnica quem me amparou para 
preencher os três requisitos das petições do EPJ: lei, jurisprudência e doutrina. 
Se eu me apegasse a uma visão estreita, ficaria de mão vazias em relação aos 
dois últimos.

BREVÍSSIMAS ANOTAÇÕES ANTROPOLÓGICAS

A morte, para Bárbara Martínez, “no es meramente un evento bio-
lógico sino también un proceso social de gran dinamismo”102. Essa frase co-
aduna com o caso em tela. A comunidade do entorno de minha assistida até 
admitiu que ela não registrasse seu filho, não o levasse à escola, mas, o peso 
arquetípico do sepultamento é tamanho que ela me disse “ninguém aceita eu 
não enterrar.”

A morte, estranhamente, resgatou a maternidade desta mulher e 
cumpriu um duplo papel de redenção. O filho agora passa a ser um morto 
e não um criminoso e a mulher passa a agir de maneira que se impõe a ser 
mãe103: cuidando, velando por ele, gestando uma renovada relação. No ima-
101 http://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/antigone.pdf. Acesso em 21 de abril de 2017. Essa versão apre-
senta a variação do nome da protagonista, que intitula a peça, “Antigone”.
102 MARTÍNEZ, Bárbara. La muerte como proceso: una perspectiva antropológica, http://www.scielo.br/pdf/
csc/v18n9/v18n9a23.pdf. Acesso em 20 de abril de 2017. Tradução desta autora: “não é meramente um evento 
biológico, mas também um processo social de grande dinamismo.”
103 “Dar à luz é incontestavelmente uma proeza heroica, pois é abrir mão da própria vida em benefício da vida 



- 260 -

ginário expiatório, Mors Omnia Solvit, a Morte dissolve tudo. A morte como 
salvação, passagem para vida nova...

Citando o historiador Cícero Joaquim dos Santos, da Universidade 
Regional do Cariri-Urca:

“De acordo com João José dos Reis (1991), a construção do cotidiano da 
morte no Brasil esteve vinculada ao entendimento da crença na continuida-
de da existência da vida espiritual em outro lugar. De modo semelhante, o 
antropólogo Roberto DaMatta (1997), ao refletir sobre a morte na cultura 
brasileira, elucida as crenças dos vivos relacionadas ao outro mundo. De lá, 
as almas poderiam retornar. Nesse processo, elas podiam também vigiar, 
atrapalhar e, de modo significativo, ajudar os vivos. O curioso, portanto, 
é percebermos que a morte é concebida como uma passagem para o outro 
mundo, assumindo metáforas de subida e descida.
Nesse cenário fúnebre, Reis (1991) elucida que, no cotidiano do Brasil do 
século XIX, as atitudes perante a morte eram marcadas pelos ritos de sepa-
ração entre os vivos e os mortos, e os ritos de incorporação da alma do fa-
lecido nos lugares do Além. Nesse interstício, a alma ficava nas fronteiras 
entre o mundo terreno e o Além, cabendo aos vivos cumprir tais obrigações 
para a salvação do espírito do morto.”104

E o texto continua explicando que, na cultura fúnebre, a preparação 
era necessária para o descanso da alma que partiu e “alívio de quem na terra o 
ajudou a seguir” (SANTOS, 2016, p. 170). Percebe-se com isso uma continui-
dade, uma crença não muito distante da de Antígona, mesmo com a religião 
diversa (o catolicismo tem predomínio no sertão nordestino) e mesmo com os 
muitos séculos e imensa diversidade cultural que separavam a mãe no EPJ e 
Sófocles no teatro grego clássico. Os funerais são práticas imemoriais, que até 
os neandertais realizavam.

Para a Antropologia, o funeral é uma das espécies de ritos de pas-
sagem ou de transição, quando há importante modificação para um indivíduo 
de seu status social. Eles se dão ao nascer, atingir a puberdade, ao casar e ao 
morrer. O ritual de morte é tão mais prolongado, quanto é elevada a posição 
social do morto.105

alheia.” CAMPBELL, Joseph; MOYERS, Bill. O Poder do Mito. 28. ed. São Paulo: Palas Athena, 2011, p. 134. 
Citação adaptada por esta autora ao Acordo Ortográfico em vigor.
104 SANTOS, Cícero Joaquim dos. “Um Cariri de muitas almas santas” In MENESES, Sônia. Cariri, Cariris: 
outros olhares sobre um lugar (in)comum. Crato: Universidade Regional do Cariri, Recife: Imprima, 2016, pp. 
165-189.
105 MARCONI, Marina de Andrade; PRESOTTO, Zélia Maria Neves. Antropologia: uma introdução. 7. ed. 
São Paulo: Atlas, 2015, pp. 155 e 156.



- 261 -

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Por fim, gostaria de esclarecer que o caso narrado e analisado é 
como ficou gravado em mim. Procurei uma cópia da petição, mas entre mu-
danças e trocas de computador – e lá se vão mais dez anos! – perdeu-se. 

No EPJ, os professores orientadores não eram quem guardava as 
vias protocolizadas das petições, mas, sim, como deve ser, a Secretaria Real, 
onde tudo fica organizado. Nem sei se voltasse à Fortaleza, se encontraria por 
lá ainda, já que não guardam por mais de dez anos e foi antes da digitaliza-
ção... O que sei é que “Beto” foi enterrado e sua mãe voltou ao Escritório para 
abençoar-me. 

Tantos anos depois, tantos casos impressionantes no EPJ e esse foi 
o mais marcante. Creio que minha situação pessoal gerou uma identificação 
minha com ela, que havia sido uma mãe negligente, não registrou o filho, não 
o levou ao colégio, nem sabia que ele havia “descido” a uma penitenciária, só 
sabia das delegacias... Não foi dar à luz, foi o rito da despedida que a fez mãe. 
Ela era minha companheira numa trajetória paradoxal, quando minha mãe foi 
se aproximando da morte, eu me tornei mãe e ela, minha filha. Não foi dar à 
luz, foi acompanhar o outro até o último umbral que nos fizeram exercer os 
princípios da maternidade.

Esse caso foi uma experiência inesquecível para mim e, de uma 
forma estranha, isso me ajudou em meu luto pessoal por minha mãe, agradeço 
a essa oportunidade pelo que aprendi, sofri e valorizei, pude testemunhar a ne-
cessidade de uma formação humanista para um(a) advogado(a). Evoco Pontes 
de Miranda: “Quem só de Direito sabe, nem Direito sabe”.

E por falar em insepultos, eis que se levantam zumbis em nosso 
país. Juraria que esses conjuros estavam mortos e enterrados, mas, não, rema-
nescem desejos de ditadura e ainda sequer demos sepultura a muitos dos que 
morreram por seus ideais, por suas atividades políticas. Isso será tema –tal-
vez- de um outro texto.

Agora, cumpre encerrar este, no Crato, no feriado nacional de 21 de 
abril de 2017, 225º aniversário de morte de Tiradentes, também insepulto por 
ordem do Estado brasileiro. Libertas Quæ Sera Tamen.

REFERÊNCIAS

BRASIL. Código Penal, Decreto-Lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940.

_______. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988.



- 262 -

_______. Lei de Registros Públicos, Lei nº 6.015, de 31 de dezembro de 1973.

CAMPBELL, Joseph; MOYERS, Bill. O Poder do Mito. 28. ed. São Paulo: 
Palas Athena, 2011, p. 134.

COMISSÃO DA VERDADE DO ESTADO DE SÃO PAULO – RUBENS 
PAIVA. http://comissaodaverdade.al.sp.gov.br/mortos-desaparecidos/iara-ia-
velberg. Acesso em 21 de abril de 2017.

MARCONI, Marina de Andrade; PRESOTTO, Zélia Maria Neves. Antropo-
logia: uma introdução. 7. ed. São Paulo: Atlas, 2015, pp. 155 e 156.

MARTÍNEZ, Bárbara. La muerte como proceso: una perspectiva antropo-
lógica, http://www.scielo.br/pdf/csc/v18n9/v18n9a23.pdf. Acesso em 20 de 
abril de 2017.

MEMÓRIAS DA DITADURA. http://memoriasdaditadura.org.br/biogra-
fias-da-resistencia/henry-sobel/. Acesso em 21 de abril de 2017.

SANTOS, Cícero Joaquim dos. “Um Cariri de muitas almas santas” In ME-
NESES, Sônia. Cariri, Cariris: outros olhares sobre um lugar (in)comum. 
Crato: Universidade Regional do Cariri, Recife: Imprima, 2016, pp. 165-189.

SÓFOCLES, Antígona. http://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/antigone.
pdf. Acesso em 21 de abril de 2017.

APÊNDICE

Thanatos
(Carolina Campos)

No Vale de suas lágrimas
É forjado meu mármore.
Sementes, botões de rosas,
Bebês, filhotes, ovos –

- todos os renovos –
Da lágrima, copiam as formas
Povoam este planeta
Sobre o nada suspenso

Absurdamente equilibrado no caos.



- 263 -

Nascem em molde de lágrima,
porque sabem que são meus.

Odeio, sobretudo, Eros
Reproduzir-se é ter esperança
E dar-me maior fastio

Sou a verdadeira Mãe
A que não dá vida – efêmera
Mas dá a si – sempiterna.

De meu ventre não se apartará.
Ordem e paz,
Em minhas silenciosas entranhas. 



- 264 -



- 265 -

CAPÍTULO XVI

MORTE, ANSIEDADE PERANTE A MORTE 
E ESTRESSE ENTRE ACADÊMICOS DE 

ENFERMAGEM: 
UM ESTUDO CORRELACIONAL

Cicera Tania Siqueira
Tiago Deividy Bento Serafim

INTRODUÇÃO

A palavra morte e o termo tanatologia, algumas vezes são usados 
erroneamente por possuíssem o mesmo significado. Entretanto, morte que em 
latim tem o significa de mortis, é a cessação da vida, o fim de todos os proces-
sos biológicos, o término da existência. Já a palavra tanatologia é usada como 
terminologia. Foi criada pelos gregos, tanathos, que é o mesmo que o deus 
da morte, e logia que significa o estudo, ou seja, é o estudo das ciências que 
envolvem a morte (LIMA et al., 2012).

Após o início da era industrial, a sociedade vem passando por uma 
grande metamorfose de princípios, onde o importante é possuir muitos bens 
materiais, poder social e econômico. E as pessoas procedem de forma que não 
queiram se quer pensar na possibilidade da morte, passando essa a ser vista 
como impotência para o mundo, até porque, para uma grande parte delas o 
problema está em ser o sujeito da morte. Contribuindo para que várias pessoas 
tentem fugir dessa realidade, mesmo sabendo que essa é a única certeza que se 
tem na vida (AQUINO et al., 2010). 

Um dos fatores que podem contribuir para que o medo da morte 
cresça é a ansiedade, mesmo essa sendo um estado natural do organismo. 
Quando não se consegue controlar a ansiedade, por ela se apresentar em gran-
des níveis, devido condições psicológicas ou físicas desfavoráveis, tornando-
se prejudicial á saúde, já que a quantidade é o que a torna tão maléfica, pois 
quando a ansiedade se encontra em dose moderada, isso faz com que a pessoa 
aja diante da situação, caso essa se exceda, o efeito poderá ser contrário, tor-
nando-o impotente diante das circunstâncias (SCHMIDT; DANTAS; MAR-
ZIALE, 2011; BRAGA et al., 2010).



- 266 -

Segundo Umann, Guido e Silva (2014) o estresse também chega 
a ser um importante agravante do medo da morte, ele é a luta do organismo 
contra o agressor, é a ponte que liga a doença a saúde, onde envolve não só o 
estado geral do corpo, mas também o psicológico e o bem estar social. Vale sa-
lientar que, cada indivíduo tem sua maneira de enfrentar o estresse, pois cada 
um tem experiências completamente diferentes um do outro, organismos dis-
tintos e maneiras complexas de encarar os fatos que acontecem ao seu redor.

Ter uma vida em pleno equilíbrio mental, físico e espiritual torna-
se impossível, principalmente para os acadêmicos da área da saúde, pois são 
muitos os afazeres (aulas práticas e teóricas, seminários, estágios, monografia 
etc). Alguns trabalham para se manterem financeiramente, e ao retornarem 
para seus lares, muitas das vezes, ainda possuem tarefas domésticas, filhos, 
pais e/ou cônjuge para cuidar. Causando certo desgaste físico e mental, pois 
tudo isso se transforma em agentes estressores (SANTOS; RADÜNZ, 2011).

E caso esse estresse e essa ansiedade excedam a normalidade, e o 
corpo não se adapte, causando assim exaustão pelo tempo prolongado a esses 
agentes estressores, esses indivíduos podem obter respostas do seu organis-
mo não favoráveis, que são: a falta de concentração, diminuição da disposi-
ção, insônia, distúrbio da apetência, desenvolver problemas hipertensivos etc 
(FREITAS, 2012). 

Para muitas pessoas, lidar com a morte chega a ser um desafio, 
pois, mesmo profissionais da área da saúde que constantemente perdem seus 
pacientes, ao cuidarem do doente, as perspectivas são sempre para a cura e 
nunca para o fim. No entanto, aprender a enfrentar melhor o processo de fini-
tude, compreendê-lo e aceitá-lo torna-se fundamental para o desenvolvimento 
de uma vida pessoal e profissional satisfatória (SALES et al., 2013). 

E para os acadêmicos de enfermagem não é diferente, pois eles dei-
xam em evidência a recusa do falar sobre a morte ou algo referende a mesma 
(CANTÍDIO; VIEIRA; SENA, 2011). Fazendo-se necessário se aprofundar 
melhor no tema. Diante disso, a pesquisa teve como norte as tais perguntas: 
Como os estudantes percebem a morte? E qual a influência dessa percepção 
para o estresse e para a ansiedade?

De acordo com a problemática supracitada, pressupõe-se que os 
sujeitos que compreendem a morte como elemento negativo tenha maior sen-
sação de ansiedade perante a mesma, e maior grau de estresse. Já os indiví-
duos que compreendem a morte como positiva possuem menor sensação de 
ansiedade e menor estresse.

Baseado em experiências vividas no âmbito acadêmico, onde se 
vê frequentemente acadêmicos que demostram certa repulsa sobre o tema, ou 
até mesmo, evitam ter algum tipo de experiência com a morte. Demostrando 
muitas das vezes despreparados para cuidar da vida. Fazendo-se necessário 



- 267 -

entender que seja no âmbito acadêmico, profissional ou pessoal, a morte sem-
pre estará presente, e que o segredo de se estar preparado para morrer é estar 
preparado para vida.

  Desta forma, o presente estudo traz relevâncias para os meios 
acadêmicos e científicos. Pois respectivamente, busca acrescentar maior em-
basamento teórico sobre a temática contemplada, contribuindo para que os 
estudantes tenham uma percepção mais acurada sobre a morte, já que o tema 
é tão pouco abordado.

REVISÃO DE LITERATURA

Morte

A palavra morte significa à interrupção da vida, o fim da existência, 
a suspensão dos sentidos propriamente ditos. Já a tanatologia, que é o estudo 
da morte, aonde vem sendo explorado por várias áreas (medicina, antropolo-
gia e outros). Desde os tempos mais remotos a morte já vinha sendo estudada, 
e esse estudo tinha como base, a maneira de viver a vida, de reagir e de agir 
em meio aos acontecimentos. Fazendo assim, refletir a própria morte. Porme-
norizando, o medo não é propriamente da morte, mas de uma vida mal vivida 
(D’ASSUMPÇÃO, 2011; LIMA; NIETSCHE; TEIXEIRA, 2012).

Devido o excesso de compromissos, a pressa de chegar sempre na 
frente. Passa-se os dias, os anos, as pessoas olham para trás e se frustram por 
ter vivido de maneira tão apressada. Sem ter tido tempo para desfrutar das 
coisas de real importância, por não ter aproveitado para estar em momentos 
agradáveis com as pessoas que amavam, por ter se doado menos. E se angus-
tiam, veem que não estão realmente preparados para morrerem, pois ainda 
não viveram, só passaram pela vida (REIS; FERNANDES; GOMES, 2010). 

A mídia tenta passar uma impressão errada sobre a morte, fazendo 
com que as pessoas pensem e reajam como se nunca fossem morrer, como se 
a vida só tivesse seu início e o seu meio, nunca seu fim. Fala-se com muita 
restrição sobre a morte, as pessoas tentam ao máximo evitar pronunciar essa 
palavra, substituindo por sinônimos mais agradáveis e suaves, como faleci-
mento, óbito, definhamento. E até certo tempo, muitas doenças eram evitadas 
de serem pronunciadas, como por exemplo, o câncer e a lepra por serem pato-
logias que levam ao óbito (SALES et al., 2013).

Independente de evitar falar sobre a morte dos outros, ou de sua 
própria, de agir como se ela nunca pudesse vir, como se não houvesse possi-
bilidade de um dia serem alcançados. Independente de haver uma tecnologia 
casa vez mais aperfeiçoada, de estudos avançados em diversas áreas da saúde, 
de um cuidado intensificado, de se prorrogar a vida e morrer cada dia com 



- 268 -

mais idade. Independente, a morte sempre existirá (BARBOSA; MELCHIO-
RI; NEME, 2011).

História da morte

Segundo Ariès (2012), a morte para o povo ocidental era entendida 
como domada, pois na Idade Antiga, antes que as pessoas morressem, elas 
pressentiam que iriam morrer, era como se elas fossem avisadas, e caso isso 
não fosse possível, caso a pessoa morresse por algo fora do comum, como 
uma epidemia, por exemplo, dizia ser ela possuidora de uma morte assusta-
dora. Era o próprio doente que organizava seu funeral, e esse era aberto para 
toda e qualquer pessoa. Devido isso, e já no fim do século XVIII, os médicos 
atentaram para o aumento da contaminação e advertiram sobre as normas de 
higiene, proveniente do elevado número de pessoas no quarto do doente.

Na Idade Média a morte ainda era encarada como se fizesse parte 
de um processo natural da vida, como que um percurso onde todos, sem ex-
ceção de nenhum, teriam por obrigação percorrer, onde não se presenciava 
cenas de alvoroço e clamor, totalmente o oposto da realidade de hoje, onde 
a morte é vista com pesar, dor, fracasso. Se tornando um evento avassalador, 
onde muitos perdem todo o domínio sobre si e sobre a situação (BASSO; 
WAINER, 2011).

Na Idade Moderna a aceitação e o não medo da morte existiam, 
mas por outro lado, o medo de pessoas que já tinha morrido era inerente, e era 
tanto que as sepulturas tinham que ficar localizadas afastadas das casas, pois 
os vivos tinham medo de serem incomodados pelos que já haviam morrido. 
Entretanto, com o passar de um tempo, começou a surgir o culto aos mártires, 
despertando entre o povo, o interesse de enterrar seus familiares junto a esses, 
pensando eles que com isso, os seus amados se tornariam limpos dos pecados 
e livrados do fogo do inferno (AQUINO et al., 2010).  

Nos primeiros anos depois de Cristo, os homens viam o juízo final 
como um evento simples, onde Deus não seria nem condenador nem juiz, as 
pessoas não teriam do que temer, pois por pertencerem á igreja, já fazia delas 
herdeiros da Cidade Santa, a nova Jerusalém. Sendo esse um dos motivos de 
as pessoas não temerem a morte. Com o decorrer dos séculos, o juízo final se 
tornava diferente, causando certa preocupação, agora, era necessário um ad-
vogado, e as atitudes boas e ruins seriam postas em uma balança. Essa crença 
se mantém até nos séculos XX e XXI, e muda de senário, passa-se a morrer 
em hospitais, de forma fria e com desassossego (SANTOS; BUENO, 2011).



- 269 -

Fisiologia da morte

Devido às singularidades, o tempo que cada órgão leva para morrer 
é diferente, e vai de acordo com cada individuo. Antigamente a morte era 
explicada pela parada do coração e da respiração. Mas devido à evolução 
da medicina e dos equipamentos, se tornou possível fazer o coração voltar a 
bater, manter e controlar a respiração. Mudando assim, a definição de morte. 
Hoje a morte só é confirmada quando é comprovado que houve uma falta de 
oxigênio no cérebro por um tempo determinado, havendo a morte dessas cé-
lulas neurais, não há possibilidade de reversão do quadro, denominando assim 
como morte encefálica (RODRIGUES et al., 2013).

Quanto mais se aproxima do momento da morte, mais as neces-
sidades básicas do organismo se alteram: o alimentar-se, o ingerir de líqui-
dos, a urina diminui (volume e frequência), o oxigênio no cérebro é reduzido 
(ocasionando visões e sonhos incomuns), há um comprometimento dos rins, 
a faringe pode encher de crostas (causando vômitos e sufocamento, a fala e 
a visão são prejudicadas, há um declínio na audição, os esfíncteres vesicais e 
anais se tornam impotentes (SMELTZER et al., 2014).

Aos poucos o moribundo se desapega do ambiente. O corpo vai 
ficando mais debilitado e ele dorme cada vez mais. Sua respiração ficará mais 
e mais enfraquecida, a temperatura hora está baixa, hora está alta. Pode acon-
tecer grande agitação por parte do paciente, por conta do suprimento inade-
quado de oxigênio, isso pode ocasionar perturbação mental, confusão visual e 
fortes delírios (GOMES, 2010).   

Fenômenos físicos, químicos e conservadores em cadáveres

Maia (2012) destaca alguns fenômenos físicos que podem ser pre-
senciados nos cadáveres, como: Desidratação Corpórea (em adultos mortos: 
perdem em torno de 10 a 18 g/kg por dia, recém-nascidos e crianças: média 8 
g/kg por dia); Resfriamento Corpóreo (dependerá de tais fatores: porte físico 
do cadáver, a causa da morte, o lugar e o clima deste); Palidez da Pele (o san-
gue para de circular, a gravidade faz com que as partes que se encontram em 
declive acumulem sangue dentro de seus vasos).

Os fenômenos químicos são: Enrijecimento corpóreo (devido o 
aumento do ácido lático e da coagulação da miosina, e também a ausência 
de ATP); Autólise (o suprimento de nutrientes para a célula é interrompido, 
o ambiente se tornar ácido, desintegrando a membrana celular); Putrefação 
(as bactérias ajudam a decompor toda a matéria orgânica, e esse processo se 
inicia com a transformação da pele que se torna esverdeada, sequencialmen-
te há uma expansibilidade cadavérica devido o aumento dos gases, depois a 



- 270 -

dissolução dos tecidos, iniciando pelos moles, e por último a esqueletização) 
(BARBOSA et al., 2012).

Os fenômenos conservadores, após longo tempo de putrefação, e 
diante de vários fatores naturais ou artificiais, apresentam-se por: calcificação 
(os tecidos endurecem devido à absorção de cálcio, geralmente em corpos en-
contrados em cavernas onde tanto o solo quanto a água possuíam um alto teor 
de cálcio ou em fetos mortos e retidos; corificação (semelhante ao couro, pela 
desidratação que ocorre nos tecidos moles); mumificação (há a rápida desi-
dratação do corpo, antes mesmo que as bactérias entrem em ação decomposi-
tora); saponização (os tecidos tornam-se de consistência escorregadia, moles) 
(AGUIAR FILHO, 2011).

As fases que antecedem a morte para doentes terminais

Baseado em diversas pesquisas, Kübler-Ross (2008) pôde identi-
ficar as fases que antecedem a morte. Criando, com isso, métodos para que 
médicos, enfermeiros e familiares auxiliem esses pacientes em suas fases ter-
minais. Essas fases se dividem em cinco: negação, raiva, barganha, depressão 
e aceitação.

A primeira fase (negação), geralmente acontece no início que se 
descobre que o problema não tem solução, o doente necessita entrar nesse 
estágio. O tempo de permanência pode depender de quanto ela ainda tem para 
se preparar para seu próprio fim, do reflexo de como essa pessoa enfrentava a 
vida no passado (sucessos e fracassos), e da forma que lhe foi dado á notícia 
de sua doença. Essa fase acontece com menos ou quase nenhuma frequência 
quando se está próximo da morte (RODRIGUES, 2013).

Na segundo fase (raiva), quando o estágio da negação já não está 
mais prevalecendo, negar a situação não está surtindo nenhum efeito, iniciar-
se uma nova fase, a da raiva. Nesta fase vários sentimentos se misturam (ran-
cor, ira, inveja, revolta, etc.). Começam a se perguntar sobre o porquê daquilo 
tudo estar acontecendo justamente consigo mesma, logo ele (a) que se encon-
trava cheio(a) de sonhos, de projetos (LÔBO; ANGHEBEM, 2014). 

A terceira fase (barganha), logo após as duas fases frustrantes, o 
que resta agora é tentar uma negociação, e geralmente essa é feita com Deus. 
Promete-se ser boa pessoa, fazer boas obras. Tentam negociar de todas as 
maneiras, quem sabe, podem pelo menos conseguir mais um tempo de vida 
ou sofrer menos. Esse estágio é o mais breve e quase impercebível (KÜBLER
-ROSS, 2008).

Já a quarta fase (depressão), pode ser diferenciada em etapas, o 
início pode ser chamado de depressão reativa, onde o paciente precisará in-
teragir, conversar, expor o que lhe aflige e tira a paz. Passando a aceitar a 



- 271 -

situação com mais veemência. Na parte final desta fase, a depressão prepara-
tória, acontece o inverso, as palavras são poucas, o que prevalece é somente o 
isolamento e o silêncio (D’ASSUMPÇÃO, 2011).

A quinta e última fase (aceitação), os doentes que tiverem o privi-
légio de se prepararem para o seu próprio fim não voltarão para as fases ante-
riores nem se demorarão nelas, pois já tiveram a oportunidade de liberar tudo 
o que lhes aprisionavam e que lhes fazia mal. Chegar nessa etapa é morrer 
de forma tranquila e com paz de espírito. É ser agraciado por ter uma morte 
satisfatória, tanto para o doente, como para os que lhe rodeiam (BASSO; WA-
INER, 2011).

Morte e os acadêmicos de enfermagem

Silva Júnior e seus colaboradores (2011) relatam que, tanto para 
estudantes, como para enfermeiros atuantes, a morte é compreendida como 
uma separação, uma passagem, como o fim da vida. E que realmente existe 
certa tensão quando se deparam com a morte, pois se percebe sentimentos de 
impotência e frustração.

O cuidador precisa primeiro de tudo, cuidar de si mesmo, para só 
depois poder cuidar dos que estão partindo. Quem não sabe como enfrentar 
a dor da perda, a dor da morte, não saberá como lhe dar com familiares e 
pacientes em fase terminal. Pois, não pode um doente cuidar de outro (D’AS-
SUMPÇÃO, 2011).  

A dificuldade de encontrar trabalhos científicos referentes ao tema 
morte é notória. Resultado das universidades permanecerem com lacunas no 
ensino. Pois deixam a desejar no preparo dos acadêmicos dos cursos da saúde. 
Esses estudantes não sabem lidar com a possibilidade da própria morte, nem 
com a do paciente, nem com os familiares dos doentes em fases terminais. 
Focando apenas nos aspectos técnicos- científicos (PAULA et al., 2013).

Segundo SALES et al., (2013), as universidades permitem que mui-
tas pessoas recebam seus certificados de graduandos e saiam para o campo de 
trabalho, sem estarem com sua bagagem preparada (experiência relacionada á 
morte, conhecimento científico, etc.), pois é evidente a necessidade de se tra-
balhar desde a vida acadêmica, ou como uma cadeira da grade curricular, ou 
com projetos de extensão e de pesquisa, com visitas em domicílio, ou grupos 
de apoio a pessoas portadoras de doenças que estejam em estágio avançado.

Quando os profissionais de saúde, especialmente o enfermeiro (que 
está sempre em mais contato com o doente), não se encontram preparados para 
enfrentar a morte e o processo de morrer, não há possibilidade de prestar um 
cuidado sólido, proporcionando instabilidade para o paciente tanto no aspecto 
físico como no emocional e psicológico (BANDEIRA; BISOGNO, 2011).



- 272 -

Saber qual a sua missão na terra, contribuirá para que se viva o 
melhor possível. Isso levará o cuidador a proporcionar para o paciente um me-
lhor cuidado físico e psicológico, se tornando um multiplicador de esperança 
e proporcionando um bom cuidado, mediante momentos tão delicados que 
podem se tornar, principalmente para aqueles que podem estar em seu último 
momento de vida (GOMES, 2010).

Estresse 

Estresse em latim tem o significado de stringere, que é o mesmo 
que comprimir, apertar. Ocorrendo em situações em que há interrupções de 
uma condição que antes se encontrava estável, devido a fatores que pertur-
bavam o equilíbrio do corpo. Cada organismo foi criado para adequar-se a 
situação ou restaurar-se, mas nem sempre isso acontece, pois cada indivíduo 
pode enfrentar de maneiras diferentes os mesmos tipos de estressores. O que é 
maléfico para um pode não ser para outro (UMANN; GUIDO; SILVA, 2014; 
PEREIRA; ZILLE, 2010).

O estresse em pouca quantidade chega a ser saudável, pois ajuda 
a aumentar a disposição, a concentração e o raciocínio. Mas se ele estiver 
em quantidade elevada e/ou em constância, passa a ser um estado de dese-
quilíbrio, o corpo deixa de responder como se fosse um estímulo positivo, 
limitando as respostas corporais, os sentidos ficam lentos e a capacidade di-
minuída. Caso isso chegue ao seu estado/pico mais elevado, pode ocasionar 
um blecaute. O corpo, em especial o cérebro, faz como que se desligasse, para 
evitar danos maiores (BRASIL, 2012). 

A cada dia cresce mais a luta para estar sempre na frente, para ven-
cer, para ser o primeiro, a disputa é acirrada, não basta ser bom, tem que ser 
o melhor. Com isso, vêm as consequências, pois tanto o estado físico como o 
psicológico é abalado e consequentemente adoece (LIPP, 2013).

História do estresse

Foi precisamente no ano de 1926, que o pesquisador Hans Selye, 
baseado em seus estudos, usa pela primeira vez a palavra estresse no âmbito 
da saúde, já que antes disso só era usada esse termo na área da física. Para 
Salye o estresse era visto por uma óptica diferente do que vemos hoje em 
dia, pois se dizia haver dois sentidos, o ruim, que se diz do destrutivo, do 
prejudicial, o anteriormente chamado distresse, e o outro, o estresse bom, que 
é construtivo, que ajuda a alcançar metas e superar as dificuldades, esse era 
chamado de eustresse (PEREIRA; ZILLE, 2010). 

Tendo comprovado que o estresse advém de problemas biológicos, 



- 273 -

derivados de agressores que podem ser tanto internos como externos, é elabo-
rado as três fases do estresse: a primeira é a do alarme (o corpo naturalmente 
providencia para que resista ao agressor, voltando logo ao normal). A segunda 
fase chama-se de resistência (podendo durar dias, meses ou anos, o organismo 
pode se adaptar as agressões sofridas, ou não). Já a terceira fase, da exaustão 
(o corpo devido o excesso de contato com o agressor, entra em falência, caso 
esse agressor não seja interrompido a tempo (SILVA et al., 2011). 

As teorias de Selye serviram de ponte de partida para outros di-
versos estudos, constatando assim, que, tanto o ambiente onde o individuo 
reside, a forma de lidar em sociedade, a maneira de interpretar e reagir as mais 
diversas situações conflitantes, levando em conta toda a sua história de vida, 
seus conhecimentos, suas experiências, tudo isso pode contribuir e influenciar 
para que o indivíduo consiga enfrentar ou não, as fases estressantes que lhe 
apresentarem ao decorrer de sua vida (FREITAS, 2012).

Fisiologia e imunologia do estresse

Estudar a fisiologia do estresse implica em estudar e ter como base 
o neuroendócrino hipotálamo-hipofisário-suprarrenal, pois a adrenalina e a 
noradrenalina, o cortisol e a aldoesterona e outros hormônios, causam toda 
uma modificação no corpo, mediante o estresse (SMELTZER et al., 2014 ).

Algumas pessoas ao se encontrarem em condições de estresse ele-
vado, fazem com que o corpo automaticamente responda de forma notória, 
pois elas se tornam mais susceptíveis a doenças, ocasionando episódios de cri-
ses alérgicas, gripes, candidíase, herpes labial, ou até o surgimento de doenças 
mais complexas, como o Lúpus Eritematoso Sistêmico (LES), favorecimento 
do câncer, o agravamento da saúde em pessoas portadoras do HIV que se 
encontra em acentuado estresse, e outros. Passando a ser um problema não só 
no surgimento de doenças, como na reabilitação das mesmas (GONÇALVES, 
2013). 

O sistema imunológico trabalha em conjunto com o sistema ner-
voso e o endócrino. O corpo ao entrar em contato com o agente agressor fará 
com que o hipotálamo estimule o Sistema Nervoso Autônomo (SNA), que 
esse automaticamente ativará o Sistema Nervoso Simpático (SNS), fazendo 
com que tanto as funções mentais, físicas, e psicológicas reajam em resposta 
ao estresse (HALL, 2011).

Há no hipotálamo, uma das mais importantes glândulas, a hipófise, 
que estimulada pela dopamina, noradrenalina e pelo fator liberador da corti-
cotrofina, faz com que a hipófise produza vasopressina, prolactina, hormônios 
do crescimento, hormônios estimuladores da tireoide. Devido o aumento do 
estresse, acontece uma aceleração gradativa dos processos naturais do orga-



- 274 -

nismo. O hormônio adrenocorticotrófico (ACTH) age diretamente nas suprar-
renais, liberando assim, uma maior quantidade de cortisol, de adrenalina e de 
noradrenalina (SILVERTHORN, 2010). 

Em casos em que o corpo se adequa as agressões sofridas pelo 
estressor, há uma exorbitância de estímulos nas glândulas suprarrenais, pela 
hipófise, fazendo com que os linfonodos e o baço, sejam prejudicados, e que 
também ocorra uma elevação na produção dos leucócitos. Tudo isso para que 
a energia do corpo seja poupada, e se não houver mais como o organismo 
se adaptar, se o problema com o agressor não poder ser sanado, não haverá 
como o corpo manter as necessidades mais básicas do organismo, ou melhor, 
o corpo não encontrará forças para que consiga continuar lutando. E assim, 
gradativamente a pessoa vai definhando, até que todas as funções sejam inter-
rompidas por completo (VASCONCELLOS et al., (2011).

De acordo com Rocha e Martino (2010), o nível de estresse faz 
com que o indivíduo tenha sua qualidade se sono prejudicado. Consequente-
mente, quanto menos a pessoa dormir, mais elevada será a taxa de estresse, 
pois o corpo não descansará como realmente necessita, o desempenho será 
comprometido, seu estado de alerta durante o dia será diminuído, a memória 
e as habilidades cognitivas prejudicadas, sem falar nos acidentes de trabalho 
que muitos são sujeitados devido ao problema da falta de descanso. 

Estresse e os acadêmicos

Trabalhar em setores de emergência faz com que os profissionais 
de saúde se tornem muito mais passíveis a desenvolver o estresse, e essa pro-
babilidade se torna muito maior quando se refere aos acadêmicos de enferma-
gem, pois além de também estarem lutando contra o relógio para salvar a vida 
do paciente, ainda tem que enfrentar os mesmos problemas que a equipe de 
saúde, como por exemplo, a falta de recursos, decisões com precisão, procedi-
mentos rápidos e certeiros, morte do enfermo, e o constrangimento que o dis-
cente pode ter por ser observado a todo tempo pelo preceptor (que lhe aferirá 
uma nota), pelos profissionais e colegas que lhe cercam (INOUE et al., 2013). 

Freitas (2012) classifica a enfermagem como a quarta profissão 
mais estressante, mediante as inúmeras situações que se enfrenta praticamen-
te todos os dias, como: lidar com a morte, com a dor, o sofrimento, o cuidado 
direto com o paciente e seus problemas, condições e recursos mínimos, horas 
ampliadas de trabalho, dificuldades de relacionamentos familiares e/ou com 
colegas de trabalho ou até mesmo com a liderança, fazendo com que essa 
categoria seja vista como perigosa para a saúde.



- 275 -

Ansiedade

A ansiedade é uma condição do organismo que pode estar relacio-
nado tanto a uma questão psicológica, como a uma questão física, pois ela 
na medida certa chega a ser benéfica para o indivíduo, mas é o excesso que 
prejudica a saúde, podendo passar para um estado anormal quando a pessoa 
tem reações muitas das vezes mais explosivas do que o esperado, ou por pura 
fantasia da mente da pessoa (SCHMIDT; DANTAS; MARZIALE, 2011). 

O comportamento pode se tornar variável e imprevisível, fazendo 
que com isso ocasione danos irreversíveis em sua vida profissional, amorosa, 
financeira, familiar e social. Sem falar nos sinais e sintomas que são: tre-
mores, suor excessivo, vertigem, aceleração do coração, vasoconstrição ou o 
inverso, dores em todo o corpo sem motivo aparente, falta de ar, pode sentir 
coceira, dormência ou queimação na pele, e também nos problemas da mente 
e de comportamento, como: roer as unhas, morder os lábios, agitação, medo 
sem explicação, não conseguir se concentrar, etc. (CAÍRES; SHINOHARA, 
2010). 

Os problemas que antes eram tidos como neurais passaram a ser 
chamados de transtornos de ansiedade. A associação Norte Americana de Psi-
quiatria, desde o ano de 1994, classificou e dividiu a ansiedade patológica 
pelos tipos de diagnósticos: transtorno de estresse pós-traumático, transtornos 
fóbicos, transtorno de pânico, transtorno obsessivo-compulsivo, transtorno de 
ansiedade generalizada. Não é o bastante possuir apenas um sintoma para 
poder ser diagnosticado, pois cada um desses transtornos possuem seus sinais 
e sintomas específicos (BRAGA et al., 2010).

História da ansiedade

Augustin-Jacob Landré-Beuvais em 1813 falou pela primeira vez 
no que seria a ansiedade. Para ele, seria um distúrbio mental, psicológico e 
consequentemente, físico. Já em 1850, foi Otto Domrich que nominou a an-
siedade como um desarranjo do medo, que é o que chamamos hoje em dia de 
transtorno de pânico. Mas foi Emil Kraeplin, que depois de muitos anos de 
estudos, criou todo um sistema para que fossem classificados os problemas da 
mente e do corpo (VIANNA; CAMPOS; FERNANDEZ, 2010). 

Para os pesquisadores mais antigos, definir o que era ansiedade se 
tornava muito difícil devido a sua grande complexidade, fazendo com que 
metáforas fossem utilizadas, e acarretando dificuldades para esclarecer o seu 
real significado. Para os estudiosos do século XIX, a ansiedade era tida como 
fraqueza do corpo e da mente. No fim do mesmo século, Sigmund Freud falou 
pela primeira vez dela com um sentido parecido com o que conhecemos hoje, 



- 276 -

mais sem tanta clareza e definição. Hoje, a teoria mais aceitável é a de Aubrey 
Lewis (1967), que define ansiedade como sendo a preocupação do que ainda 
“pode” acontecer, medo do por vir (TERRA, 2010).

Na década de 50, era prescrito o uso de bebida alcoólica e ópios 
para amenizar a ansiedade, mas nem sempre isso resolvia de fato o problema, 
pois em contra partida, muitas das vezes a pessoa ficava viciada. Desenca-
deando agora outros tipos de transtorno para o próprio individuo, para sua 
família e para a sociedade (VIANA, 2010).

Fisiologia da ansiedade

A ansiedade em quantidade moderada, não chega a ser uma doença, 
pelo contrário, ela faz parte do sistema de defesa de todos os animais verte-
brados. Quando se fala de ansiedade, muitas das vezes as pessoas relacionam 
com o medo, apesar de serem distintas. E para iniciarmos a definição da fisio-
logia da ansiedade, é de extrema necessidade que primeiramente seja esclare-
cido á diferença entre os dois. O medo é de algo específico e chega a ser vivido 
quando a pessoa se sente em perigo devido a algo que é tido como ameaça, já 
a ansiedade é causada pela preocupação de algo que ainda vai acontecer, medo 
do desconhecido (GÓES et al.,2010) . 

O que há de semelhante entre os dois é que no corpo esses estí-
mulos acontecem no mesmo local, ou seja, no cérebro, mais precisamente 
na amígdala, septohipocampal e na substância cinzenta periaquedutal, onde 
compõem o sistema límbico, também chamado de Sistema de Inibição Com-
portamental (SIC) (BRAGA et al., 2010). 

Ao se sentir ameaçado, o corpo entende que está em perigo e au-
tomaticamente aciona o sistema límbico. O tronco encefálico que monitora 
todas as funções corporais percebe que algo não está normal, e manda men-
sagens para o córtex, pelo mesmo sistema, e esses sinais vão para o septo-hi-
pocampal juntamente com impulsos vindos da amígdala. Há um aumento na 
produção de adrenalina, noradrenalina e glicocorticoides, que logo prepara o 
corpo para que a qualquer momento reaja contra o agente agressor, entrando 
no estado de luta e fuga contra um inimigo onde na maioria das vezes nem 
sequer existe (COSTANZO, 2011). 

Consequentemente, a pessoas que não conseguem controlar esses 
picos de ansiedade através de seus próprios pensamentos, podem estar a de-
senvolver uma ansiedade patológica, que é quando o organismo se encontra 
em uma ansiedade incontrolável e constante, aonde seus sinais e sintomas 
chegam a prejudicar seu comportamento e o seu estilo de vida (MARTINS, 
2010).



- 277 -

Ansiedade e os acadêmicos de enfermagem

Nos dias de hoje, concluir uma faculdade faz parte das metas de 
vida da maioria das pessoas. Essa etapa da vida chega a ser cheia de expecta-
tivas boas para o futuro, principalmente quanto ao aspecto profissional, mas 
isso não significa que o caminho que tem que ser percorrido será fácil e agra-
dável (CHAVES et al., 2015). 

Vários estudos relatam as dificuldades vividas pelos acadêmicos 
da área da saúde, devido ser necessário associar trabalho, estudo, família, em 
consequência disso, a alimentação, o laser, a prática de exercícios físicos, o 
sono, a meditação (em Deus, na vida, nas circunstâncias) todos esses aspectos 
são prejudicados. Tornando-se refém da própria existência, pois com a con-
corrência desenfreada, as pessoas fazem de tudo para serem o melhor, o mais 
bem sucedido, tornando-se, portanto o mais ansioso. E caso esse estudante 
não procure contornar a situação, ele pode sair de uma situação onde há ape-
nas alguns momentos de ansiedade, para entrar em um quadro de ansiedade 
patológica (BAMPI et al., 2013).

De acordo com o que diz Botti, Lima e Simões, (2010), em sua 
pesquisa, onde afirma que todos esses fatores citados anteriormente, podem 
levar a problemas sociais tanto para o presente como também para o futuro, 
devido esses estudantes usarem como válvula de escape a automedicação, o 
uso de bebidas alcoólicas e de drogas lícitas e ilícitas, uma vez que o corpo 
anteriormente já apresentava alterações, e o acréscimo dessas substâncias só 
fará com que aconteça um agravamento ainda maior da situação.

Ansiedade perante a morte

De todos os seres vivos, apenas os humanos são possuidores de 
raciocínio lógico. Possibilitando assim, refletir não só sobre a vida, mas tam-
bém sobre a morte. É importante ressaltar que cada pessoa tem sua maneira 
de enfrentar a vida e encarar a morte, e essa última, é encarada de acordo com 
as experiências obtidas ao logo dos anos, a depender de como foi o percurso 
para chegar até ali e do enfrentamento dos lutos no decorrer de cada vida 
(CARNEIRO, 2013).

Embasado por pesquisas pré-clínicas, foi comprovado que ao se 
expor aos estímulos ameaçadores e circunstâncias em que o perigo se apre-
sentava de forma notória e iminente, fazendo com que automaticamente o me-
canismo de defesa dos animais fosse ativado, despertando assim a ansiedade 
(BRAGA et al., 2010).

Aquino e seus colaboradores (2010) ressaltam que a ansiedade tem 
grande relação com aquilo que não se conhece, com algo que ainda está para 



- 278 -

acontecer. E quando se depara com situações em que há risco de morte, como 
catástrofes, acidentes, doenças muitas das vezes incuráveis, etc. Potencializa 
ainda mais a ansiedade, já que todos veem a morte como incerta, pois nenhu-
ma pessoa pode explicar o que verdadeiramente acontece quando se morre. 

MÉTODO

Tipo de estudo 
 
O devido estudo foi do tipo exploratório, descritivo com aborda-

gem quantitativa. Onde a pesquisa exploratória tem como objetivo a familiari-
zação de um determinado assunto ainda pouco conhecido, tornando-se viável 
a construção de hipóteses. Por fundamentar-se em um campo desconhecido, 
esse método sempre estará vinculada a outros tipos de pesquisa, como a bi-
bliográfica, entre outras (LAKATOS; MARCONI, 2010).

Para Gil (2010), o método descritivo, objetiva a descrição das ca-
racterísticas de um determinado objeto, podendo ser uma população, um fe-
nômeno ou uma experiência. Diferenciando dos outros métodos por já ser um 
tema conhecido, proporcionando visões inovadoras sobre uma mesma reali-
dade já conhecida.

De acordo com Creswell (2010), a pesquisa quantitativa é um mé-
todo que se restringe a realidade objetiva, utilizando-se principalmente da es-
tatística para os dados serem explicados de maneira a pôr a margem qualquer 
tipo de subjetividade.

Cenário da pesquisa

A pesquisa foi realizada na Região Centro-Sul cearense, mais pre-
cisamente nos municípios de Icó e Iguatu. Os dois municípios localizam-se 
no estado do Ceará. De acordo com o último censo realizado, a cidade de Icó 
possui uma área de 1.871,995 km² e conta com uma população de 65.456 
habitantes, sendo que a população estimada para o ano atual é de 67.198. Já a 
cidade de Iguatu possui uma área de 1.029,214 km² e conta com uma popula-
ção de 96.495 habitantes, sendo que a população estimada para o ano atual é 
de 101.386 (IBGE, 2010).

O campo de estudo da presente pesquisa foram duas instituições 
de ensino superior da Região Centro-Sul cearense. O critério da amostra foi 
por conveniência. Sendo uma Particular, em Sentido Estrito, a Faculdade Vale 
do Salgado-FVS, que se localiza na cidade do Icó-CE. Dispõe de oito cursos 
de nível superior, dentre eles, a graduação de Enfermagem, com um total de 
1.550 alunos, onde 306 deles são graduandos de Enfermagem. E a outra ins-



- 279 -

tituição é Pública Estadual, a Universidade Regional do Cariri-URCA, locali-
zado na cidade de Iguatu-CE. Possui quatro cursos também de nível superior, 
com um total de 1.317 alunos, sendo 368 do curso de enfermagem.

Participantes da pesquisa 

O referido estudo contou com a participação de 286 acadêmicos 
de enfermagem, com amplitude de 18 a 52 anos, onde a idade média desses 
estudantes foi de 23,8 anos (DP= 5,79). A maioria desses participantes era do 
sexo feminino (79,4%).

Os critérios de inclusão: os alunos teriam que cursar do quinto ao 
décimo semestre, que estivessem devidamente matriculados no curso de en-
fermagem e que se disponibilizassem participar do estudo e assinar o Termo 
de Consentimento Pós Esclarecido.

Os critérios de exclusão: aqueles alunos que por ventura desistis-
sem no decorrer da pesquisa ou rasurassem os termos que compõem a mesma.

Instrumentos de coleta de dados

O material utilizado na investigação foram questionários autoapli-
cáveis: O Questionário sócio-demográfico (Anexo A), onde possui questões 
relativas ao sexo, idade, escolaridade, estado civil, religião, situação profis-
sional. 

A Escala Sobre Diversas Perspectivas da Morte (Death Perspective 
Scales-DPS) (Anexo B). Este instrumento é composto por 43 itens, que se 
divide em oito subescalas (SPILKA et al., 1977). O participante da pesquisa 
deveria escolher a opção com a qual se identificar mais. Foi usada a versão 
traduzida e validada por Barros-Oliveira (2004).

Escala de Estresse Percebido (Perceived Stress Scale-PSS ) 
(COHEN; KARMACK; MERMELSTEINM, 1983) (Anexo C). Essa escala 
de início foi desenvolvida com 14 itens, onde continha sete positivos e sete 
negativos, depois foram produzidos versões reduzidas tornando-se uma das 
mais utilizadas para avaliação do estresse. O presente instrumento foi utiliza-
do na versão traduzida e adaptada para o português, pelo brasileiro Luft et al., 
(2007), onde contém 10 itens, sendo seis positivos e quatro negativos, é do 
tipo Likert de frequência, variando de Nunca (0) à Sempre (4).

 Escala Templer de Ansiedade Perante a Morte (Death Anxiety Sca-
le -DAS) (Anexo D), que é composta  por  um questionário que se objetiva 
medir o nível de ansiedade da morte (TEMPLER, 1970). A escala é do tipo 
Likert, com 5 posições, sendo 1 = discordo totalmente e 5 = concordo to-
talmente, composta por 15 itens. Em 1993, o brasileiro James M. Donovan 



- 280 -

traduziu e tornou válido o questionário Death Anxiety Scale, para que possa 
ser usado de acordo com a realidade do nosso país.

Coleta de dados

Para que pudessem ser coletados os dados, foi solicitada a anuência 
dos responsáveis das instituições de ensino: Faculdade Vale do Salgado (FVS) 
e Universidade Regional do Cariri (URCA). Após este procedimento, os aca-
dêmicos foram convidados a participar da pesquisa mediante abordagem di-
reta. Os instrumentos foram aplicados de forma coletiva, nas salas de aula das 
respectivas instituições, de segunda a sexta-feira, em dois turnos (manhã e 
tarde), de acordo com os horários de funcionamento das instituições referidas. 
As coletas dos dados foram realizadas no mês de abril e maio de 2016.

Os participantes da pesquisa seguiram as coordenadas escritas no 
cabeçalho do questionário. Foi deixado bem claro para os mesmos, que o in-
tuito da pesquisa não era averiguar as questões assertivas, até porque, não se 
diz respeito á avaliação de conhecimento, nem nada do tipo. 

Análise dos dados

Foi realizada uma correlação de Pearson através do pacote de 
programas estatísticos SPSS® (Statistical Package for the Social Sciences) 
(BISQUERRA; SARRIERA; MARTÍNEZ, 2007), na versão 18. Ou seja, a 
amostra foi caracterizada, o cálculo de frequências foi feito, também as per-
centagens, a determinação de médias e desvio-padrão, mínimos e máximos e 
o Alfa de Cronbach, tendo sempre em conta as variáveis envolvidas.

Aspectos éticos e legais	

Foram respeitados os aspectos éticos e legais que envolvem pes-
quisas com seres humanos, conforme a Resolução n° 466/12 do Conselho 
Nacional de Saúde; principalmente ao que cabe ao Termo de Anuência, Termo 
de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) e Termo de Consentimento 
Pós-Esclarecido, que assegura a autonomia, a não maleficência, a justiça, ga-
rantindo o sigilo e o anonimato das informações coletadas (BRASIL, 2012). O 
projeto foi submetido ao comitê de ética em pesquisa do Centro Universitário 
Leão Sampaio através da Plataforma Brasil.

Esta pesquisa apresentou um risco considerado mínimo, podendo 
acontecer que o entrevistado se sentisse constrangido e receoso, já que sua 
privacidade seria invadida. Com o intuito de tornar esses riscos os menores 
possíveis, foram esclarecidas todas as dúvidas e assegurado para os partici-



- 281 -

pantes, que ao colaborarem com a pesquisa, sua identidade ficaria em total 
sigilo e que poderiam abandonar a pesquisa sem serem penalizados.

Os benefícios esperados com o presente estudo foram no sentido de 
aprofundar os conhecimentos acerca das relações entre estresse e ansiedade 
perante a morte e visões de morte entre os acadêmicos de enfermagem.

RESULTADOS 

Estrutura fatorial da Escala Sobre Diversas Perspectivas da 
Morte 

O pacote de programas estatísticos SPSS® (versão 18) foi utilizado 
para que a fatorabilidade dos itens fossem comprovados, com isso, o KMO = 
0,79 e Teste de Esfericidade de Barttlet, χ² [903] = 4855,45; p < 0,0001. Os 
principais eixos fatoriais (PAF) e a rotação varimax, foram analisados a partir 
da fixação dos oito fatores, utilizando o valor próprio maior ou igual a 1 como 
critério de Kaiser (KAISER, 1970). E para interpretar tais fatores, estipulou-
se que só seriam usados os itens com saturação acima de |0,40|(Tabela1).

Tabela 1- Estrutura fatorial da tabela sobre diversas perspectivas da morte.
CARGA FATORIAL

CONTEÚDO DOS ITENS I II III IV V VI VII VII

O último momento de 
agonia 0,161 0,11 -0,08 0,56 0,05 0,02 0,08 0,03

O fim de um tempo de 
isolamento 0,046 0,14 0,21 0,65 0,12 -0,02 0,11 -0,002

A última miséria -0,027 0,06 0,06 0,73 0,03 0,15 0,07 -0,01

O destino de cair na beira 
da estrada -0,024 -0,02 -0,003 0,62 0,16 0,19 0,09 -0,1

A última angústia e 
tormento 0,062 0,05 -0,05 0,69 0,14 0,1 0,03 0,01

Uma experiência de 
solidão no momento da 
morte

0,069 -0,04 0,21 0,4 0,23 0,1 0,02 0,04

A entrada num lugar de 
total satisfação 0,022 0,45 0,16 0,11 -0,14 -0,01 0,1 0,06

Um limpar e renascer de 
si mesmo 0,09 0,61 0,26 -0,03 -0,15 -0,01 0,08 0,05

A própria ressurreição e 
recompensa 0,105 0,68 0,26 0,01 -0,05 -0,09 -0,004 0,01



- 282 -

União com Deus e eterna 
ventura 0,141 0,78 0,09 0,07 0,01 0,11 0,02 0,1

Oportunidade de deixar 
esta vida em troca de 
outra melhor

0,089 0,73 0,15 0,07 -0,02 0,04 0,04 0,04

A porta de entrada no céu 
e na felicidade plena 0,04 0,72 0,09 0,07 -0,02 0,14 0,04 0,09

Pouco importante tendo 
em conta todo o resto 0,15 0,09 0,17 0,12 -0,07 0,07 0,51 -0,06

De poucas consequ-
ências 0,19 0,05 0,06 0,01 0,04 0,08 0,56 -0,11

Algo a que devemos ficar 
indiferentes e esquecer 0,03 0,07 0,01 0,1 0,14 0,17 0,63 -0,06

Nem temida nem 
benvinda 0,02 -0,07 0,04 0,1 0,06 0,06 0,66 0,13

Coisa indiferente de uma 
forma ou de outra 0,09 0,09 0,09 0,13 0,21 -0,01 0,59 -0,05

A maior das incertezas 0,53 0,1 0,1 0,01 0,05 0,02 0,03 0,06

O maior dos mistérios 0,7 0,15 -0,07 -0,02 0,12 0,04 0,04 0,07

O fim do conhecido e o 
princípio do desconhecido 0,63 0,1 0,2 0,1 0,03 -0,03 0,04 0,13

Algo sobre que devemos 
dizer ‘não sei’ 0,74 -0,01 -0,04 0,09 0,1 0,1 0,09 0,01

Um ponto de interrogação 0,87 0,03 0,03 0,06 0,04 0,09 0,05 0,06

A maior ambiguidade 
entre as complexidades 
da vida

0,66 0,07 0,08 0,05 0,05 0,11 0,07 0,18

Deixar os que dependem 
de nós sujeitos às dificul-
dades da vida

0,28 0,09 0,3 0,13 0,21 0,4 0,04 0,12

Abandonar aqueles que 
amamos 0,14 0,03 0,11 0,21 0,27 0,43 -0,02 0,11

Razão para se sentir 
culpado por não poder 
continuar a ajudar a 
família

0,09 0,06 0,05 0,08 0,16 0,81 0,1 -6

Razão para se sentir 
culpado 0,04 0,04 0,06 0,1 0,06 0,73 0,24 -11

Deixar a família entregue 
à sua sorte 0,06 0,04 0,22 0,2 0,23 0,6 0,14 -2

Uma oportunidade para 
provar que lutamos por 
algo na vida

0,11 0,07 0,55 0,01 0,17 0,24 -0,01 -5



- 283 -

Uma ocasião para mostrar 
como podemos enfrentar 
o último teste da vida

0,2 0,19 0,67 0,1 0,06 0,12 0,03 0,04

Um grande momento de 
verdade para si mesmo 0,13 0,17 0,63 0,06 0,03 -0,1 0,09 0,14

Uma oportunidade para 
uma grande realização 0,05 0,25 0,56 -0,06 -0,04 0,04 0,11 0,01

Um tempo para recusar a 
humilhação ou a derrota -0,04 0,13 0,46 0,05 0,2 0,08 0,08 0,02

Um teste ao compromisso 
em relação aos valores 
pessoais da vida

-0,03 0,16 0,55 0,04 0,06 0,06 0,02 0,13

Um acontecimento que 
impede a realização do 
potencial pessoal

0,05 -0,08 0,07 0,16 0,54 0,06 0,02 0,01

O fim das nossas espe-
ranças 0,07 -0,05 -0,05 0,07 0,6 0,19 0,02 0,03

O falhanço pessoal na 
procura do sentido da 
vida

0,12 -0,1 0,2 0,07 0,53 0,07 0,2 -0,11

A destruição da última 
oportunidade de plena 
realização

0,06 -0,07 0,06 0,12 0,8 0,16 0,12 0,03

A derrota na luta por ser 
bem sucedido e alcançar 
os objetivos

0,08 -0,06 0,14 0,13 0,6 0,6 0,08 -0,09

Uma experiência que 
chega a todos devido 
à passagem natural do 
tempo

0,08 -0,02 0,02 0,11 -0,07 -0,09 -0,08 0,6

O ato final de harmonia 
com a existência 0,2 0,03 0,17 0,04 0,1 0,09 0,002 0,37

Um aspecto natural da 
vida 0,14 0,13 0 -0,15 -0,08 -0,06 -0,004 0,79

Parte do ciclo da vida 0,08 0,2 0,11 -0,06 -4 0,01 -0,08 0,58

Número de itens 6 6 6 6 5 5 5 3

Valor Próprio 6,99 4,27 3,08 2,31 2,2 1,87 1,66 1,51

% do Valor Próprio 16,28 9,94 7,18 5,38 5,12 4,34 3,86 3,51

Alpha de Cronbach (α) 0,85 0,84 0,77 0,78 0,77 0,77 0,75 0,71

Todos os itens com Carga fatorial superior a |0,40|estarão em negrito.

 I = desconhecido, II = vida do além, III = coragem, IV = dor e solidão, V = fracasso, VI = abandono, VII = 
indiferença, VIII = fim natural.



- 284 -

Fator I: Foi reunido um total de seis itens, e sua saturação variaram 
de 0,53 (a maior das incertezas) a 0,87 (um ponto de interrogação). O valor 
próprio apresentado por este fator foi de 6,99. Teve variância total de 16,28 
%. A média do escore total foi 25,93 (DP = 8,23), com o valor mínimo de 6 e 
o máximo de 36. Seu Alfa de Cronbach foi de 0,85. De acordo com os itens 
agrupados, este fator pode ser chamado desconhecido.

Fator II: Este fator apresentou seis itens, com saturação variando 
entre 0,45 (a entrada num lugar de total satisfação) a 0,78 (união com Deus e 
eterna ventura). O valor próprio deste fator foi 4,27, e sua variação total foi de 
9,94%. Este fator teve como média do escore total de 24,4 (DP = 7,5), sendo 
o valor mínimo de 6 e seu máximo de 36. O Alfa de Cronbach apresentado 
por este fator foi de 0,84. Com base em seus itens, este fator foi denominado 
vida do além.

Fator III: Este fator reuniu seis itens, com saturação variando entre 
0,46 (um tempo para recusar a humilhação ou a derrota) a 0,67 (uma ocasião 
para mostrar como podemos enfrentar o último teste da vida). O valor próprio 
deste fator se apresentou com 3,08. Sua variância total foi 7,18 %. A média do 
escore total deste fator foi 19,7 (DP = 6,9), seu valor mínimo 6 e valor máximo 
36. Sua consistência interna (α) foi de 0,77. A leitura dos conteúdos destes 
itens permite compreendê-los como coragem.

Fator IV: Um total de seis itens compôs este fator, com saturação 
variando entre 0,40 (uma experiência de solidão no momento da morte) a 0,73 
(a última miséria). Este fator teve valor próprio 2,31. Variação total de 5,38 %. 
Este fator teve como média do escore total 13,57 (DP = 6,01), sendo o valor 
mínimo 5 e o máximo 30. Seu Alfa de Cronbach foi 0,78. Compreendendo os 
itens que o representam, foi denominado dor e solidão.

Fator V: Este fator agrupou cinco itens, e sua saturação varia entre 
0,53 (o falhanço pessoal na procura do sentido da vida) a 0,75 (a destruição da 
última oportunidade de plena realização). Apresentou valor próprio de 2,20, 
e 5,12 % o valor de sua variância total. Este fator teve como média do escore 
total 13,65 (DP = 6,05), e o valor mínimo de 5 e valor máximo de 30. Este 
fator apresentou um Alfa de Cronbach de 0,77. Denominando-se assim o re-
ferido fator de fracasso.

Fator VI: Neste fator foram agregados cinco itens, onde sua satura-
ção varia entre 0,40 (deixar os que dependem de nós sujeitos às dificuldades 
da vida) a 0, 81(razão para se sentir culpado por não poder continuar a ajudar 
a família). Tendo como valor próprio de 1,87 e o valor de variância total de 
4,34 %. Sua média do escore total 10,43(DP = 5,09), seu valor mínimo de 4 
e seu valor máximo de 24 . Seu Alfa de Cronbach foi 0,78. De acordo com os 
itens representados, nomina-se como abandono.



- 285 -

Fator VII: Integraram-se cinco itens no fator indicado, com satu-
ração variando entre 0,52 (pouco importante tendo em conta todo o resto) a 
0,66 (nem temida nem bem vinda). Este fator teve seu valor próprio de 1,66 
com variância total de 3,86 %.Tendo como média do escore total 12,87(DP = 
5,50), com valor mínimo de 5 e valor máximo de 30. Seu Alfa de Cronbach 
foi de 0,75. De acordo com os seus itens pode-se compreender este fator como 
indiferença.

Fator VIII: Este fator apresentou três itens, sua saturação variando 
entre 0,58 (parte do ciclo da vida) a 0,79 (um aspecto natural da vida). Seu 
valor próprio foi 1,51. Com variância total de 3,51%. A média do escore total 
deste fator foi 15,88 (DP = 3,08), com valor mínimo 3 e valor máximo 18. O 
Alfa de Cronbach foi de 0,71. Este fator pode ser denominado fim natural.

Estrutura fatorial da Escala Templer de Ansiedade Perante a 
Morte

A comprovação da fatorabilidade dos itens da escala referida foi 
realizada por intermédio dos seguintes dados: KMO = 0,66. O Teste de Esferi-
cidade de Bartlett (χ2 [105] = 601,63; p < 0,0001). Logo após, efetuou-se uma 
análise fatorial dos eixos principais (PAF). E segundo Donovan (1993), esse 
seria unifatorial. Sendo apenas os itens de saturação acima de |0,30| utilizados 
para realização das interpretações (Tabela 2).

Tabela 2 - Estrutura Fatorial da Escala de Ansiedade Perante a Morte.
Conteúdo dos Itens Fator 1

Tenho medo de morrer 0,33*

Raramente me vem à cabeça a ideia de morte 0,04

Não fico nervoso quando as pessoas falam de morte -0,06

Horroriza-me pensar que poderei vir a ser operado 0,22

Não tenho medo nenhum de morrer -0,25

Não estou particularmente preocupado com o fato de vir a ter 
um câncer

-0,12

A ideia de morte nunca me perturba -0,29

Muitas vezes sinto-me mal quando o tempo passa depressa 0,29

Tenho medo de vir a ter uma morte dolorosa 0,46*

O tema da vida para além da morte preocupa-me muito 0,54*

Assusta-me vir a ter um ataque cardíaco 0,71*

Frequentemente penso que a vida é realmente curta 0,43*



- 286 -

Fico perturbado quando as pessoas falam da terceira guerra 
mundial

0,36*

Horroriza-me ver um cadáver 0,13

Penso que o futuro não me trará nada que eu receie                                               -0,05

Número de Intens 6

Valor Próprio 2,5

% do Valor Próprio 16,65

Alpha de Cronbach (α) 0,63

Nota: * |0,30| (carga fatorial mínima considerada para interpre-
tação dos fatores).

A análise citada obteve seis itens, e sua saturação foi de 0,33 (tenho 
medo de morrer) a 0,71 (assusta-me vir a ter um ataque cardíaco). Com valor 
próprio de 2,50 e sua variância total de 16,65 %. A média do escore total deste 
fator foi 13,79 (DP = 4,15), e o seu valor mínimo 5 e valor máximo 30. O Alfa 
de Cronbach foi de 0,63. A leitura dos conteúdos destes itens permite compre-
endê-los como ansiedade perante a morte.

Estrutura fatorial da Escala de Estresse Percebido

Para ser comprovada a fatoriabilidade dos itens da escala de estres-
se percebido, foram utilizados o KMO = 0,69 e também o Teste de Esfericida-
de de Barttlet, χ² [45] =388,04; p < 0,0001. Posteriormente, os principais eixos 
fatoriais (PAF) foram avaliados (HAIR et. al.2009). E referente à interpreta-
ção dos tais fatores, só teria a devida importância àqueles itens com saturação 
acima de |0,40| (Tabela 3).

Tabela 3 - Estrutura Fatorial da Escala de estresse percebido.
Conteúdo dos Itens Fator I Fator II

Você tem ficado triste por causa de algo que aconteceu inespe-
radamente?

0,63* -0,08

Você tem se sentido incapaz de controlar as coisas importantes 
em sua vida?

0,64* -0,3

Você tem se sentido nervoso e “estressado”? 0,68* 0

Você tem se sentido confiante na sua habilidade de resolver 
problemas pessoais?

-0,19 0,55*

Você tem sentido que as coisas estão acontecendo de acordo 
com a sua vontade?

-0,05 0,69*



- 287 -

Você tem achado que não conseguiria lidar com todas as coisas 
que você tem que fazer?

0,62* 0,16

Você tem conseguido controlar as irritações em sua vida? 0,02 0,66*

Você tem sentido que as coisas estão sob o seu controle? 0,04 0,81*

Você tem ficado irritado porque as coisas que acontecem estão 
fora do seu controle?

0,54* -0,03

Você tem sentido que as dificuldades se acumulam a ponto de 
acreditar que não pode superá-las?

0,45* -0,07

Número de Intens 6 4

Valor Próprio 2,41 1,79

% do Valor Próprio 24,19 17,85

Alpha de Cronbach (α) 0,59 0,64

Nota: * |0,40| (carga fatorial mínima considerada para interpreta-
ção dos fatores).

Este primeiro fator compôs um total de seis itens, e as saturações 
variando de 0,45 (você tem sentido que as dificuldades se acumulam a pon-
to de você acreditar que não pode superá-las?) a 0,68 (você tem se sentido 
nervoso e estressado?). O valor próprio de 2,41 e variância total de 24,19%. 
A média do escore total foi 13,49 (DP =4,8), com valor mínimo de 1 e valor 
máximo de 43. Tendo seu Alfa de Cronbach de 0,59. Compreende-se a leitura 
dos conteúdos destes itens como estresse.

Já o segundo e último fator, possui um total de quatro itens. Com 
saturações entre 0,56 (você tem se sentido confiante na sua habilidade de 
resolver problemas pessoais?) a 0,81(você tem sentido que as coisas estão 
sob o seu controle?). Apresenta valor próprio de 1,79. Com variância total 
de 17,85%. A média do escore total do presente fator foi de 9,09 (DP= 2,75), 
tendo valor mínimo de 0 e valor máximo de 20. O Alfa de Cronbach foi de 
0,64. Baseado em seus itens, denomina-se este fator de sensação de controle 
sobre o estresse.

Correlações entre as diversas perspectivas sobre a morte, an-
siedade perante a morte e estresse percebido

 
Para identificar a influencia das diversas perspectivas da morte na 

ansiedade perante a morte e no estresse percebido entre os acadêmicos de 
enfermagem, foi realizada uma correlação de Pearson, chegando aos seguin-
tes resultados: A perspectiva da morte como vida do além obteve correlação 
negativa com ansiedade (r = - 0,16; p < 0,005). Da mesma forma, a visão de 
morte como coragem teve sua ligação invertida com ansiedade (r = - 0,14; 
p < 0,001). Por outro lado, a percepção de morte como dor e solidão obteve 



- 288 -

uma correlação positiva com o estresse (r = 0,12; p < 0,001) e a percepção de 
morte como fracasso correspondeu positivamente também com estresse (r = 
0,15 p < 0,001) (Tabela 4).

Tabela 4 - Correlação entre as diversas perspectivas de morte e as variáveis: 
ansiedade perante a morte e estresse percebido.

Perspectivas de morte Ansiedade perante a morte Estresse percebido

Vida do além -0,16*  -0,10

Coragem -0,14*  -0,11

Dor e solidão -0,02 0,12*

Fracasso  -0,07 0,15*

Nota:  p < 0,001.

DISCUSSÕES

Para que a discussão dos resultados se apresentem com maior pre-
cisão e coerência, iniciaremos expondo o objetivo geral desta pesquisa que é 
analisar as relações entre estresse, ansiedade perante a morte e percepção de 
morte em acadêmicos de enfermagem. Contudo, pode-se considerar que al-
cançamos nosso propósito, pois houve uma forte correlação entre as variáveis. 

Perspectiva de morte e ansiedade

Observa-se que, vida do além alcançou uma correlação inversa com 
ansiedade perante a morte (r = - 0,16; p < 0,005). Portanto, entende-se que, 
quanto mais se aceita a morte como passagem para uma vida eterna, menos se 
tem ansiedade concernente à mesma, ou seja, muitos se apegam a possibilida-
de de viver uma vida futura possivelmente melhor do que a que se tem agora. 

Para as pessoas nas quais suas expectativas referentes ao futuro são 
positivas, que acreditam na existência de uma vida plena após a morte. E que 
veem a presumível eternidade como sendo a oportunidade de viverem livres 
do mal, sem mais a presença de choro, luto e pesar. Esses usam essa esperança 
como balsamo para amenizar a dor da perca de um ente querido, ou como 
consolo para suportar tantas dificuldades enfrentadas em suas vidas. 

De acordo com Aquino et al., (2010), a ansiedade possui forte liga-
ção com o desconhecido. No entanto, o livro de Hebreus contesta que, pela fé 
podemos ter a certeza mesmo daquilo que não se pode ver (BÍBLIA, Hebreus, 
11). O apóstolo João assegura que todo o que verdadeiramente crer na vida 



- 289 -

eterna, esse a alcançará (BÍBLIA, João, 5 e 6). Pois todo ser racional almeja 
uma vida melhor, longe da dor e do sofrimento. Seja nesta vida ou na do por 
vir (BLANK, 2011).

No entanto, Saraiva (2016) faz uma significante ressalva referente 
à existência de pessoas que possuem uma visão relacionada à vida do além, 
mas com uma percepção negativa. Pois associam com eternidade de sofri-
mento e de fogo ardente, julgando não serem merecedores de estarem em um 
lugar melhor. Provocando com isso, a repulsa e um sentimento de ansiedade 
concernente à morte. Suscitando assim, o receio de falar e de ter contato com 
a mesma.

A perspectiva de morte com coragem teve uma relação negativa 
também com ansiedade perante a morte (r = - 0,14; p < 0,001). Deduz- se com 
isso que, ao olhar a morte com coragem, menos se tem ansiedade perante a 
mesma, pois se ela é encarada de forma mais plácida e com mais intrepidez, 
faz com que a vida se torne melhor e mais feliz. Pois aquele que está pre-
parado para viver, enfrentando de forma ponderada qualquer adversidade e 
objeções, também estará preparado para se ter uma boa morte. 

Quando no decorrer da vida, existe	  o verdadeiro intuito de 
se preparar para enfrentar situações que possam parecer difíceis ou avassala-
doras. Tornando com isso, o individuo apto para encarar a realidade. Propor-
cionando certa maturidade e possibilitando o enfrentamento tanto da morte 
como de problemas e situações que possam ser consideradas como fora de 
controle.  

Muitos se apegam a doutrinas de religiões, crendo na imortalidade 
da alma, no sono eterno etc. Mas segundo o autor, a maneira de encararmos 
a morte dependerá de como fomos educados desde criança, ou de como foi 
formado nosso caráter. Dependendo assim, da cultura, da sociedade e princi-
palmente da religião em que estamos inseridos. Não deixando de citar a perso-
nalidade e suas particularidades, como: a sua maneira de encarar as coisas de 
forma positiva ou negativa, sua autoestima etc (CARNEIRO, 2013).

Os estudos de Chaves et al., (2015), comprovam que pessoas que 
estão tendo acompanhamento para uma melhora na saúde mental e na questão 
espiritual, esses têm tido uma melhora significante no enfretamento da ansie-
dade. Sales et al. (2013), confirma o supracitado, falando da importância de 
aprender a lidar melhor com problemas que causem ansiedade, principalmen-
te se essa é relacionada com a morte. Ratificando que, quando se compreende 
e se aceita tais problemas, os níveis de ansiedade diminuem.



- 290 -

Perspectiva de morte e estresse

A visão de morte como dor e solidão obteve correlação positiva 
com estresse (r = 0,12; p < 0,001). A morte foi interpretada como: o último 
momento de agonia, o fim de um tempo de isolamento, a última miséria, o 
destino de cair na beira da estrada, a última angústia e tormento, uma expe-
riência de solidão no momento da morte. Confirmando que, quanto mais á 
morte é vista como dor e solidão, mais o nível de estresse é exacerbado.

Portanto, se encararmos a morte como algo negativo e a contem-
plarmos como se sua única finalidade fosse tão somente para eliminação da 
vida e de tudo de bom que ela pode proporcionar. Produzir-se-á com isso, 
um sentimento de repulsa concernente à mesma. Criando no individuo uma 
espécie de bloqueio, que faz com que não se queira falar sobre o tema, nem 
sofrer a dor resultante da perca, ou ter qualquer tipo de contato com o que se 
refira a finitude da vida.

Pois não é a falta de companhia, nem o fato de não ter ninguém 
por perto que se faz ter o sentimento de solidão, esse sentimento vem do mais 
íntimo do ser. Caso o indivíduo tenha vivido o passado e o presente de forma 
satisfatória. Não deixando para trás dores, magoas ou problemas mal resol-
vidos, passam assim, a aceitar a morte de forma menos dolorosa e menos 
solitária (AQUINO et al., 2010; SANTOS, 2010).

Para Silva (2013), desde muitas décadas atrás o lado negativo da 
morte vem sendo estudada. E a dor do luto é um dos pontos mais pesquisa-
dos. No entanto, quando este se estende por tempo prolongado passa a ser 
classificado como luto patológico. Tanto a mente quanto o corpo sentem as 
consequências da perda. Afetando com isso até o aspecto social. Se fazendo 
necessária a participação de profissionais altamente preparados para favorece-
rem o processo de reestabelecimento pessoal.

A perspectiva de morte como fracasso correspondeu-se positiva-
mente com estresse (r = 0,15 p < 0,001). Com isso, quanto mais percebemos a 
morte como fracasso, mais alto se torna o nível de estresse. Onde para muitos, 
essa é vista como empecilho para realização pessoal. Interferindo na continu-
ação do sucesso e do encontro com o verdadeiro sentido da vida, ou seja, o fim 
súbito das esperanças. Intensificando assim, o grau do estresse.

  Nos campos universitários da área da saúde há um significante nu-
mero de acadêmicos que não conseguem administrar o sentimento da perca re-
ferente à morte. E cabe tanto a academia quanto ao aluno, buscarem meios para 
que se desenvolva uma melhor e mais completa aceitação para o enfrentamento 
do seu próprio fim, e o do paciente. Pois preparar cada vez mais o emocional e o 
psicológico dos acadêmicos chega a ser tão importante quanto capacitá-los para 
ter um bom conhecimento ou uma melhor destreza no cuidado. 



- 291 -

Nas faculdades a ênfase é dada apenas a saúde e a doença. A morte 
com sentido de finitude quase nunca é trabalhada, e quando assim o fazem é 
de forma artificial. Como se eles estivessem sendo treinados para cuidar de 
objetos banais, com a possibilidade somente de cura (PAULA et al., 2013). 
Benedetti et al., (2013) enfatiza a impossibilidade do indivíduo cuidar do cor-
po sem se envolver com a alma. Esquecem que todos são meros mortais, e que 
se deve estar preparado para o fim, seja do doente ou o seu próprio.

A cada dia se trava uma batalha contra a morte, principalmente os 
que atuam no setor da saúde. E quando há a perca do paciente, esses se sentem 
incapazes, e o grau de estresse é elevado mediante a impotência da morte. Até 
porque, o doente e seus familiares depositam todas as esperanças e expectati-
vas da recuperação e da cura nestes profissionais. Não deixando de salientar 
que o enfermeiro é o profissional que está em maior contato com o paciente, 
pois do início da doença até seu óbito, é ele que se faz presente em todas as 
fases (BANDEIRA; BISOGNO, 2011; HERMES; LAMARCA, 2013).

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A cada dia o mercado de trabalho exige que o profissional seja 
completo, preparado em todos os sentidos. E saber lidar com a morte é um 
critérios que muitos deixam a desejar, pois inúmeras vezes privam-se de tra-
balhar a temática. Em decorrência de tal situação, foi sentido certo grau de 
dificuldade em relação a encontrar literatura referente à morte, principalmente 
conteúdos atualizados.

Muita preocupação há em desenvolver métodos eficientes para 
que se prolongue a vida. E pouco esforço em desempenhar um cuidado que 
abranja não só a doença, mas o doente. Ainda assim, os profissionais da saú-
de dedicam mais tempo no leito daqueles que possuem maior expectativa de 
vida, do que no dos doentes terminais. Contudo, esses mostram serem os mais 
necessitados de atenção e de um cuidado holístico. 

O presente estudo teve suas hipóteses comprovadas. E mediante os 
dados recolhidos, foi possível verificar que quanto mais os acadêmicos de en-
fermagem compreendem a morte como elemento negativo, mais elevada será 
a sensação de ansiedade e maior será o grau de estresse.  Enquanto aqueles 
que percebem a morte positivamente, menos ansiedade e estresse apresentam. 

Ao realizar as correlações entre as vareáveis: Percepções de Morte, 
Estresse e Ansiedade Perante a Morte em Estudantes de Enfermagem, a morte 
é compreendida como fracasso, dor e solidão, pondo em evidência o estresse 
entre os estudantes. O que pode levar o acadêmico de enfermagem concluir 
sua grade curricular levando lacunas para sua vida profissional.



- 292 -

 Por outro lado, a morte quando interpretada como vida do além e 
percebida com coragem, contribui para concluirmos que, entre uma boa parte 
dos participantes da pesquisa, encarar o processo de finitude sem medo, como 
se fosse uma etapa natural da vida, interfere para que o ser humano tenha me-
nor ansiedade perante a morte, e com isso, um melhor enfrentamento referente 
à mesma.

Embora os objetivos do presente estudo tenham sido alcançados, 
muito se tem a ser feito. Mais pesquisas devem ser realizadas com o intuito de 
engrandecer e explorar esse tema que é tão rico e ainda assim, tão pouco tra-
balhado. Já que a morte é a única certeza que temos na vida, e os enfermeiros, 
os profissionais que mais estão em contato com ela. 

REFERÊNCIAS

AGUIAR FILHO, A. M. A eficiência da perícia necropapiloscópica na 
identificação de vítimas em desastre de massa, em casos de repercussão 
e na identificação de cadáveres ignorados. 2011. 22 f. Trabalho de Conclu-
são de Curso (Especialização em Perícia Criminal) – Universidade Paulis-
ta – UNIP, Goiânia-GO, 2011. Disponível em: < http://www.fenappi.org.br/
conteudo/downloads/db45d9846cfc1991edfc14fda8f42e04.pdf > Acesso em: 
18 de dez. 2015.

AQUINO, T. A. A.; SERAFIM, T. D. B.; SILVA, H. D. M.; BARBOSA, E. 
L.; CIRNE, E. de A.; FERREIRA, F. R.; DANTAS, P. R.S. Visões de morte, 
ansiedade e sentido da vida: Um estudo correlacional. Psicol. Argum., Curiti-
ba, 2010.  Disponível em: < file:///D:/Downloads/pa-3919.pdf> Acesso em:18 
de ago. 2015.

ARIÈS, P.(1974). História da morte no Ocidente (da idade média aos nossos 
dias/Philippe Ariès). Tradução Priscila Viana de Siqueira, ed. Especial, Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 2012.

BAMPI, L. N. da S.; BARALDI, S.; GUILHEM, D.; POMPEU, R. B.; CAM-
POS, A. C. de O. Percepção sobre qualidade de vida de estudantes de gradua-
ção em enfermagem. Revista Gaúcha de Enfermagem, Porto Alegre, 2013.   
Disponível em: < http://dx.doi.org/10.1590/S1983-14472013000200016  > 
Acesso em: 15 de out. 2015.

BANDEIRA, D.; BISOGNO S. B. C. A abordagem da morte e o morrer na 
graduação de enfermagem: um relato de experiência. Revista Contexto & 
Saúde, Ijuí, editora Unijuí, 2011.



- 293 -

BARBOSA, C. G.; MELCHIORI, L. E; NEME, C. M. B. O significado da 
morte para adolescentes, adultos e idosos. Paidéia, 2011.

BARBOSA, M. A.; FERREIRA, M. J. L.; SANTOS, E.R. da R.; SANTOS. E. 
C. dos; GOMES, B. S. Aplicações de fungos em estudos forenses no processo 
de degradação cadavérica.Saúde & Ambiente em Revista, Duque de Caxias, 
2012. Disponível em: < http://publicacoes.unigranrio.br/index.php/sare/arti-
cle/viewFile/1656/829> Acesso em: 9 de dez. 2015.

BARROS- OLIVEIRA, J.; NETO, F. Validação de um instrumento sobre di-
versas perspectivas da morte. Análise Psicológica, 2004.      Disponível em: 
<file:///D:/Downloads/escala%20diversas%20perspectivas%20a%20respei-
to%20da%20morte%20(4).pdf > Acesso em: 19 de nov. 2015.

 BASSO, L. A.; WAINER. R. Luto e perdas repentinas: contribuições da Te-
rapia Cognitivo-Comportamental. Revista Brasileira de Terapias Cogniti-
vas. Rio de Janeiro. 2011. Disponível em: < http://pepsic.bvsalud.org/scielo.
php?pid=S1808-56872011000100007&script=sci_arttext  > Acesso em: 19 
de set. 2015.

BENEDETTI, G. M. dos S.; OLIVEIRA, K. de; OLIVEIRA, W. T. de; SA-
LES, C. A.; FERREIRA, P. C. Significado do processo morte/morrer para 
os acadêmicos ingressantes no curso de enfermagem, Revista Gaúcha En-
fermagem Porto Alegre, 2013. Disponível em: < http://dx.doi.org/10.1590/
S1983-14472013000100022  > Acesso em: 27 de mai. 2016.

BIBLIA. Português. Bíblia Sagrada, Traduzida por João Ferreira de Almei-
da, Barueri, SP: Sociedade Brasileira no Brasil, 2006.

BISQUERRA, R.; SARRIERA, J.C.; MARTÍNEZ, F. Introdução à estatís-
tica: enfoque informático com o pacote estatístico SPSS-Dados eletrônicos. 
-Porto Alegre: Artmed, 2007.

BLANK, R. A face mais íntima de Deus: elementos-chave da Revelação, 
São Paulo, Paulus, 2011. Disponível em: <http://www.paulus.com.br/loja/
appendix/2817.pdf > Acesso em: 25 de mai. 2016.

BOTTI, N. C. L.; LIMA, A. F. D. de; SIMÕES, W. M. B. Uso de substân-
cias psicoativas entre acadêmicos de enfermagem da Universidade Católica 
de Minas Gerais. Revista Eletrônica Saúde Mental Álcool Droga, Ribeirão 
Preto,  2010.     Disponível em: < file:///D:/Downloads/38710-45749-1-PB.pdf 
> Acesso em: 19 de out. 2015.



- 294 -

BRAGA, J. E. F.; PORDEUS, L. C.; SILVA, A. T. M. C. da; PIMENTA, F. C. 
F.; DINIZ, M. de F.F.M.; ALMEIDA, R. N. de. Ansiedade Patológica: Bases 
Neurais e Avanços na Abordagem Psicofarmacológica. Revista Brasileira de 
Ciências da Saúde, [S.l.], 2010.     Disponível em: < http://periodicos.ufpb.
br/ojs2/index.php/rbcs > Acesso em: 15 de out. 2015.

BRASIL. Ministério da Saúde. Conselho Nacional de Saúde. RESOLUÇÃO 
Nº 466 DE 12 DE DEZEMBRO DE 2012. Trata de pesquisas em seres hu-
manos e atualiza a resolução 196. Publicada no DOU nº 12, 13 de jun de 2013 
– Seção 1 – Pág. 59. Disponível em: <conselho.saude.gov.br/resolucoes/2012/
Reso466.pdf>. Acesso em: 02 de dez. de 2015.

BORGES, M. dos S.. O despreparo dos graduandos em enfermagem refle-
tindo na falta de capacitação dos profissionais de enfermagem sobre o tema 
morte. Revista Escola de Enfermagem, Rio de Janeiro, 2012. 

CAÍRES, M. C.; SHINOHARA, H. Transtornos de ansiedade na criança: um 
olhar nas comunidades. Revista Brasileira de Terapias Cognitivas, Rio de 
Janeiro, 2010.   Disponível em: < http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?pi-
d=S1808-6872010000100005&script=sci_arttext > Acesso em: 16 de nov. 
2015.

CANTÍDIO, F.S.; VIEIRA, M.A.; SENA, R.R. Significado da morte e de 
morrer para os alunos de enfermagem. Invest Educ Enferm, 2011.

CARNEIRO, R. J. S. M. F. Ansiedade perante a morte e imortalidade 
simbólica: Estudo comparativo entre diferentes grupos. Porto, 2013.139f. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade Fernando Pessoa, Programa de Pós-
Graduação em Psicologia Clínica e da Saúde, Universidade Fernando Pessoa, 
Porto, 2013.  Disponível em: < http://bdigital.ufp.pt/handle/10284/3861 > 
Acesso em: 19 de set. 2015.

CHAVES, E. de C. L.; IUNES, D. H.  , MOURA,C. de C.  ; CARVALHO,   
L. C.  ; SILVA, A. M.  ; CARVALHO,E. C. de. Ansiedade e espiritualidade 
em estudantes universitários: um estudo transversal. Revista Brasileira de 
Enfermagem, Brasília, 2015. Disponível em: < http://dx.doi.org/10.1590/
0034-7167.2015680318i > Acesso em: 15 de set.. 2015. 

COHEN, S.; KARMACK, T.;MERMELSTEINM, R. A global measure of 
perceived stress. Journal of Health and Social Behavior. 1983.   Disponível 
em: < http://www.psy.cmu.edu/~scohen/globalmeas83.pdf  > Acesso em: 28 
de nov. 2015.



- 295 -

COSTANZO, L. S. Fisiologia. 4 ed. Rio de Janeiro: Elsevier, 2011.

CRESWELL, J.W. Projeto de pesquisa: método qualitativo, quantitativo e 
misto. 3 ed. Porto Alegre:Artmed, 2010.

D’ASSUMPÇÃO, E.A. Sobre o viver e o morrer (manual de tanatologia 
para os que partem e os que ficam/Evaldo A. D’Assumpção), 2.ed.ampliada, 
Petropolis: Vozes, 2011.

DONOVAN, J. M. A validação de um formulário Português da Escala de An-
siedade Morte de Templer. Relatórios psicológicos, v. 73, n. 1, p. 195-200, 
1993.

FONTANA, R. T. Humanização no processo de trabalho em enfermagem: 
uma reflexão. Revista Rene, Fortaleza, 2010. Disponível em: <http://www.
revistarene.ufc.br/revista/index.php/revista/article/view/364 > Acesso em: 22 
de out. 2015.

FREITAS, E. de O. Estresse, coping, burnout, sintomas depressivos e har-
diness entre discentes de enfermagem, Santa Maria-RS,2012.141 f. Disser-
tação (Mestrado) – Universidade Federal de Santa Maria, Centro de Ciências 
da Saúde, Programa de Pós-Graduação em Enfermagem, Santa Maria-RS, 
Brasil, 2012. Disponível em:<http://coral.ufsm.br/ppgenf/Dissertacao%20
%20Etiane%20de%20Oliveira%20Freitas > Acesso em: 10 de set. 2015.

GIL, A. C. Como elaborar projetos de pesquisa. 5 ed. São Paulo. Editora 
Atlas S.A. 2010.

GÓES, M. P. S. de; DOMINGUES M. C.; COUTO, G. B. L.; BARREIRA, 
A. K. Ansiedade, medo e sinais vitais dos pacientes infantis. Odontol. Clín.-
Cient., Recife, 2010.   Disponível em: < http://revodonto.bvsalud.org/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=S1677-38882010000100007&lng=pt&nrm=iso 
> Acesso em: 01 de set. 2015.

GOMES, A. M. R. O cuidador e o doente em de fim de vida - família e/
ou pessoa significativa. Enfermería Global. Portugal, 2010.  Disponível em: 
< http://scielo.isciii.es/pdf/eg/n18/pt_revision3.pdf> Acesso em: 01 de dez 
2015.

GONÇALVES, M. TRANSTORNOS PSIQUIÁTRICOS EM LÚPUS ERI-
TEMATOSO SISTÊMICO (LES). Psychiatry On Line Brasil, [S.l.], 2013. 
Disponível em: < http://www.polbr.med.br/ano13/prat0913.php > Acesso em: 
15 de nov. 2015.



- 296 -

HAIR, J. F. J.; BLACK, W. C.; BABIN, B. J.; ANDERSON, R. E.; TATHAM, 
R. L. Análise Multivariada de Dados. 6ª ed. Porto Alegre: Bookman, 2009. 
Disponível em: https://books.google.com.br/books?hl=pt-R&lr=&id=oFQs_
zJI2GwC&oi=fnd&pg=PA7&ots=KH3KOl1fsv&sig=mPFD5Tj9f3QR6h_
srhQstgyBlkc&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false Acesso em: 25 de mai. 
2016.

HALL, J. E. Guyton & Hall tratado de fisiologia médica. 12 ed. Rio de 
Janeiro: Elsavier, 2011.

HERMES, H. R. LAMARCA, I. C. A. Cuidados paliativos: uma abordagem a 
partir das categorias profissionais de saúde, Escola Nacional de Saúde Públi-
ca, Fiocruz. Rio de Janeiro, 2013. Disponível em: < http://www.scielosp.org/
pdf/csc/v18n9/v18n9a12.pdf>. Acesso em: 26 de mai. de 2016.

IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística - Cidades. Disponível 
em: <http://www.ibge.gov.br/municesportes/dados>. Acesso em: 11 de nov. 
de 2015.

INOQUE, K. C.; VERSA G. L. G. da S.; MURASSAKI, A.C. Y.; MELO, W. 
A. de; MATSUDA,L. M. Estresse ocupacional em enfermeiros intensivistas 
que prestam cuidados diretos ao paciente crítico. Revista brasileira de en-
fermagem, Brasília , 2013.    Disponível em: < http://www.scielo.br/scielo.
php?pid=S0034-71672013000500013&script=sci_arttext  > Acesso em: 19 
set. 2015.

KAISER, H. F. A second generation little jiffy. Psychometrika, v. 35, n. 4, 
dez 1970. Disponível em: http://epm.sagepub.com/content/34/1/111.extract< 
Acesso em: 25 mai. 2016.

KÜBLER-ROSS, E. (1981). Sobre a morte e o morrer. Tradução Paulo Me-
nezes, 9 ed.-São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2008. 

LAKATOS, E. M. Fundamentos de metodologia científica. 7. Ed. São Pau-
lo: Atlas, 2010.

LIMA, M. G. R. de; NIETSCHE, E. A.; SANTOS, S. C. dos; TEIXEIRA, J. 
A.; BOTTEGA, J. C.; NICOLA, G. D. O.; ILHA, S. Revisão integrativa: um 
retrato da morte e suas implicações no ensino acadêmico. Revista Gaúcha 
de Enfermagem, Porto Alegre, 2012.  Disponível em: < http://www.scielo.
br/scielo.php?pid=S1983-14472012000300025&script=sci_arttext > Acesso 
em: 13 de ago. 2015.



- 297 -

LIPP, M. N. Pesquisa sobre estresse. Arquivos do Instituto de Psicologia e 
Controle do Stress, on-line, Campinas-São Paulo, 2013.  Disponível em: < 
http://www.estresse.com.br/ > Acesso em: 30 de set. 2015.

LÔBO, C. R.; ANGHEBEM. N.A. A morte e o morrer: análise e percepção 
dos acadêmicos de enfermagem. Revista de Medicina e Saúde de Brasília. 
Paraná, 2014. Disponível em: < http://portalrevistas.ucb.br/index.php/rmsbr/
article/view/4746 > Acesso em: 30 de nov.. 2015.

LUFT, C. B.; SANCHES, S. O.; MAZO, G. Z.; ANDRADE, A. Versão bra-
sileira da Escala de Estresse Percebido: Tradução e validação para idosos. 
Revista de Saúde Pública, São Paulo, 2007. Disponível em: < http://www.
scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0034-89102007000400015> 
Acesso em: 15 nov. 2015.

MAIA, F.S. Criminalística Geral, Fortaleza-Ce, 2012.    Disponível em: < 
http://www.mpce.mp.br/esmp/apresentacoes/I_Curso_de_Investigacao_Cri-
minal_Homic%C3%ADdio/02_Criminalistica_Geral_29_11_2012.pdf  > 
Acesso em: 15 de agosto 2015.

MARTINS,P. F. S. Personalidade e sua relação com transtornos de ansie-
dade e de humor: Uma análise da produção científica brasileira na aborda-
gem cognitivo-comportamental. Uberlândia 2010.124 f. Dissertação (Mestra-
do) – Universidade Federal de Uberlândia Instituto de Psicologia, Programa 
de Pós-Graduação, Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia 2010.     
Disponível em: < http://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/1604/1/Per-
sonalidadeRelacaoTranstornos.pdf> Acesso em: 11 de nov. 2015.

PAULA, B. C.; SILVA, B. C., DEUS, C. S.;LIMA, M. D.de O.; CAROLI-
NA, R.; VERSIANI, T. C.S., RONA, K. A importância da tanatologia para o 
acadêmico de enfermagem - Artigo de revisão. NBC, Belo Horizonte, 2013.  
Disponível em: < http://www3.izabelahendrix.edu.br/ojs/index.php/bio/arti-
cle/view/461> Acesso em: 15 de out. 2015.

PEREIRA, L. Z.; ZILLE, G. P. O estresse no trabalho: uma análise teórica 
de seus conceitos e suas inter-relações, Revista Gestão e Sociedade, Minas 
Gerais, 2010.    Disponível em: < http://www.gestaoesociedade.org/gestaoe-
sociedade/article/view/923 > Acesso em: 10 de set. 2015.

REIS, A. L. P. P. dos; FERNANDES, S. R. P.; GOMES, A, F. Estresse e fatores 
psicossociais. Psicologia ciências e profissão,  Brasília, 2010.    Disponível em: 
< http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1414-98932010000400004&script=-
sci_arttext  > Acesso em: 05 de set. 2015.



- 298 -

ROCHA, M. C. P. da; MARTINO, M. M. F. de. O estresse e qualidade de sono 
do enfermeiro nos diferentes turnos hospitalares. Revevista esc. enferma-
gem USP, São Paulo, 2010.   Disponível em: < http://www.scielo.br/scielo.
php?pid =S0080-62342010000200006&script=sci_arttext > Acesso em:05 de 
set. 2015.

RODRIGUES, A. G. Mudanças Psíquicas e Comportamentais em Pacientes 
Diagnosticados Como Terminais. Psicologado, 2013. Disponível em: < ht-
tps://psicologado.com/atuacao/tanatologia/mudancas-psiquicas-e-compor-
tamentais-em-pacientes-diagnosticados-como-terminais > Acesso em:05 de 
dez. 2015.

RODRIGUES, C. F. A.; STYCHNICKI, A. S.; BOCCALON, B.; CEZAR, G. 
da S. Morte encefálica, uma certeza? O conceito de “morte cerebral” como 
critério de morte. Revista Bioethikos. 2013.  Disponível em: <  http://www.
saocamilo-sp.br/pdf/bioethikos/105/1811.pdf> Acesso em:10 de set. 2015.

SALES, C.A.; FERREIRA, P.C.; SILVA, V.A. da; OLIVEIRA, W.T.de; MAR-
CON, S.S. O processo morte-morrer: definições de acadêmicos de enferma-
gem. Revista Rene, 2013.

SANTOS, J. L. DOS; BUENO, S. M. V. Educação para a morte a docentes e 
discentes de enfermagem: revisão documental da literatura científica. Revista 
Escola de Enfermagem USP. São Paulo, 2011. .   Disponível em: < http://
dx.doi.org/10.1590/S0080-62342011000100038 Acesso em: 05 de out. 2015.

SANTOS, R. O. dos. Solidão nas relações amorosas da contemporaneidade, Mono-
grafias.com, Petrópolis, 2010.   Disponível em: < http://br.monografias.com/
trabalhos3/solidao-relacoes-amorosas-contemporaneidade/solidao-relacoes
-amorosas-contemporaneidade2.shtml> Acesso em: 25 de mai. 2016.

SANTOS, V. E. P.; RADÜNZ, V. O estresse de acadêmicas de enfermagem 
e a segurança do paciente. Revista de Enfermagem, Rio de Janeiro, 2011.  
Disponível em: < http://www.facenf.uerj.br/v19n4/v19n4a19.pdf > Acesso 
em: 05 de set. 2015.

SARAIVA, I. Esperança Viva: Uma Escolha Inteligente, 2.ed.Tatuí,SP:Casa 
Publicadora Brasileira, 2016.

SCHMIDT ,D. R. C.; DANTAS, R. A. S.; MARZIALE, M. H. P. Ansiedade e 
depressão entre profissionais de enfermagem que atuam em blocos cirúrgicos. 
Revista Escola de Enfermagem USP, São Paulo], 2011.    Disponível em: < 
www.ee.usp.br/reeusp/> Acesso em: 10 de nov. 2015.



- 299 -

SILVA C. C. da. A Morte e a Elaboração do Luto na Visão de Alguns Autores, 
Psicologado,2013. Disponívelem:< https://psicologado.com/atuacao/tanato-
logia/a-morte-e-a-elaboracao-do-luto-na-visao-de-alguns-autores > Acesso 
em:25 de mai. 2016.

SILVA JÚNIOR. F J. G. da; SANTOS, L. C. de S.; MOURA, P. V. dos S.; 
MELO, B.M. S.; MONTEIRO C. F. de S. Processo de morte e morrer: evi-
dências da literatura científica de Enfermagem. Revista Brasileira de Enfer-
magem, Brasilia, 2011.

SILVA V. L. dos S.; CHIQUITO, N.do C.; ANDRADE, R. A. P.de O.; BRITO 
,M. de F.P.; CAMELO ,S. H.H. Fatores de estresse no último ano do curso de 
graduação em enfermagem: percepção dos estudantes, Revista de enferma-
gem., Rio de Janeiro, 2011.  Disponível em: <  http://www.scielo.br/scielo.
php?pid=S0104-11692013000700020&script=sci_arttext&tlng=pt > Acesso 
em:05 de set. 2015.

SILVERTHORN, D. U. Fisiologia humana: uma abordagem integrada. 5 ed. 
Porto Alegre: Artmed, 2010.

SMELTZER, S.C.; BERE,B.G.; HINKLE,J.L.; CHEEVER,K.H. Tratado de 
enfermagem médico-cirúrgica, 12 ed., Rio de Janeiro: Guanabara Koogan, 
2014.

SPILKA, B.; STOUT, L.; MINTON, B.; SIZEMORE, D. Death and personal 
faith: A psychometric investigation. Journal for the Scientific Study of Re-
ligion, 1977.

TEMPLER, D. I. The construction and validation of a death anxi-
ety scale.  The Journal of general psychology, v. 82, n. 2, p. 165-
177, 1970.      Disponívelem:<http://www.tandfonline.com/doi/
abs/10.1080/00221309.1970.9920634?journalCode=vgen20> Acesso em:05 
de set. 2015.

TERRA, F.de S. Avaliação da ansiedade, depressão e autoestima em do-
centes de Enfermagem de universidades públicas e privadas, Ribeirão 
Preto, 2010.258 f. Dissertação (Doutorado) – Escola de Enfermagem de Ri-
beirão Preto, Programa de Pós-Graduação, Universidade de São Paulo Escola 
de Enfermagem de Ribeirão Preto, Ribeirão Preto, 2010. Disponível em: < 
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0104-11692013000700010&script=s-
ci_arttext&tlng=pt > Acesso em: 01 de set. 2015.

UMANN, J.; GUIDO, L. de A.; SILVA, R. M. da.  Estresse,  Coping  e 
Presenteísmo em enfermeiros que assistem pacientes críticos e 



- 300 -

potencialmente críticos. Revista da Escola de Enfermagem da USP, 
São Paulo, 2014. Disponível em: <  http://www.scielo.br/pdf/reeusp/v48n5/
pt_0080-6234-reeusp-48-05-891.pdf> Acesso em: 15 de out. 2015.

VASCONCELLOS,E.G.;CHIATTONE,H.B.deC.;RIECHELMANN,J.C.;-
GASPAR,K.C.;SEBASTIANE,R.W. Psicologia da saúde (um novo signifi-
cado para a prática clínica), 2 ed. rev. e ampl., São Paulo: Cengage Learnig, 
2011.

VIANA, M. Mudanças nos conceitos de ansiedade nos séculos XIX e XX: 
da Angustneurose a DSM-I. 2010. 2010. 204 f. Tese (Doutorado em Fisio-
logia) – Universidade Federal de São Carlos, Programa de Pós-Graduação em 
Fisiologia, Universidade Federal de São Carlos, São Carlos, 2010.    Disponí-
vel em:<http://www.dfmc.ufscar.br/uploads/publications/4f049a4d78f1d.pdf 
> Acesso em: 15 de out. 2015.

VIANNA, R.B.; CAMPOS, A. A.; LANDEIRA-FERNANDEZ, J. Histórico, 
diagnóstico e epidemiologia da ansiedade infanto-juvenil. Revista Brasileira 
de Terapias Cognitivas, Rio de Janeiro, 2010.    Disponível em: < http://pep-
sic.bvsalud.org/scielo.php?pid=S180856872010000200003&script=sci_art-
text > Acesso em: 16 de nov. 2015.



- 301 -

CAPÍTULO XVII

A EXPERIÊNCIA DA PERDA DE UM ENTE 
QUERIDO: ESTUDO DE CASO EM JUAZEIRO 

DO NORTE – CEARÁ
Cristina Maria Gomes de Araújo
Marcus Cézar de Borba Belmino

INTRODUÇÃO

A morte é uma temática que sempre se atualiza nos campos de 
compreensão dos sentidos da existência humana. De uma forma única, a mor-
te consegue atravessar nossas experiências a partir de uma ambiguidade fun-
damental que se apresenta ora como intimidade (ou seja, como uma dimensão 
inevitável de nossa experiência, e por isso, constantemente sabida) e ao mes-
mo tempo como um profundo mar do desconhecido, em que nunca tivemos 
exatamente certeza de como ela se apresenta como experiência. De qualquer 
modo, se não podemos saber exatamente como é a vivência da morte, pode-
mos indaga-la a partir dos vivos, ou seja, daqueles que restam na existência 
perante o implacável golpe que é ver alguém morrer. O objetivo desta pes-
quisa foi justamente indagar esse campo, a saber, compreender os sentidos 
possíveis produzidos na experiência da perda de um ente querido e com isso,  
buscar compreender, mesmo que de forma pontual, os sentidos produzidos 
por alguém que viveu a experiência de perda de um filho e o modo como foi 
significado o luto.

Para alcançar o objetivo, utiliza-se de um estudo de caso tendo 
como método a pesquisa qualitativa e fenomenológica por meio de uma entre-
vista semiestruturada com uma mãe que perdeu um filho em um acidente auto-
mobilístico. Também caracteriza-se como uma pesquisa bibliográfica funda-
mentada nas referências de vários autores, que relacionam as concepções que 
discutirá a temática em destaque. 

Justifica-se o desenvolvimento desta pesquisa pela necessidade de 
expor à sociedade no geral, a clareza dessa problemática no que diz respeito 
ao luto como elemento causador de intenso sofrimento, quando da experiência 
da morte no seio familiar, já que o morrer faz parte da vida humana. 

Sabe-se que a experiência com morte é um fenômeno que um dia 



- 302 -

todos irão vivenciar, mas que para muitos pode ocasionar sentimento de de-
samparo e desesperanças e, às vezes, o sofrimento pela perda de uma pessoa 
querida tende a ocasionar desordens psíquicas. Então, como enfrentar a dolo-
rosa etapa do luto? O que acontece com a mãe quando morre um filho?

Espera-se que este trabalho contribua para a ampliação do conhe-
cimento com o meio científico e social à medida que se realiza a reflexão nos 
acervos teóricos voltados para o assunto em questão, contribuindo e propor-
cionando informações importantes para os interessados em enriquecer seus 
conhecimentos com relação às experiências vivenciadas por familiares que 
passaram por esse processo, o qual é constituído a partir da dor e do sofri-
mento pela não aceitação da perda da pessoa querida em primeiro momento, 
podendo o luto durar meses, anos ou ate mesmo nunca terminar.

REFERENCIAL TEÓRICO

Compreendendo o impacto da morte

A ideia da morte, por si só, já se torna um fato inaceitável, e quan-
do ocorre com um membro familiar é como se o mundo que o cerca tivesse 
acabado. Para Kubler-Ross (2008) com o impacto da notícia de que um ente 
querido faleceu, a pessoa tende a não aceitar a morte, especialmente quando se 
trata de uma morte repentina, como por exemplo, um acidente.   

Na concepção de Guarnieri (2003, p. 28) “[...] é difícil avaliar o 
impacto que uma morte pode provocar em nossas vidas”. Acredita-se que não 
importa a maneira em que uma pessoa seja notificada sobre a morte de alguém, 
o choque é inevitável e em muitos casos é passível de sequelas psicológicas. 
Nesse sentido, as maneiras de como enfrentar a notificação do falecimento de 
uma pessoa amada divergem conforme o temperamento e as representações 
que são vistas pelas perspectivas de quem está passando pelo episódio, porém, 
sabe-se que nunca é algo enfrentado tranquilamente. 

Sabe-se que a separação e a dor surgem após a certeza da perda. O 
fato de não ter mais a presença do ente querido, faz com que a pessoa que per-
deu sinta-se desamparada, insegura e isto pode proporcionar delírios e idealizar 
o desejo de que a pessoa falecida esteja em determinados ambientes. Para Edler 
(2008, p. 83) “o desejo é aquela chama que ilumina o sujeito em busca de algo 
que acredita ser uma fonte de realização”, portanto, entende-se que o enlutado 
passa por uma confusão em relação a como lidar com a situação e, por isso, não 
compreende como o fato aconteceu. É possível surgir múltiplas reações se essa 
experiência não for trabalhada com a veracidade dos fatos; dentre elas pode-se 
destacar o isolamento, o choro constante, a agressividade ou até mesmo passar a 
ter mais apego com as pessoas queridas por medo de perdê-las.



- 303 -

O choque diante da morte, geralmente, ocasiona angustia, tristeza e 
falta de ânimo para continuar vivendo. Nesse sentido, Fukumitsu (2004, p.83) 
enfatiza que no decorrer desse processo “[...] é nosso dever recuperar nossas 
vidas. Apesar da dor causada pela perda, temos de nos reconectar com a for-
ça, a esperança e o sentido de vida que nos é inerente [...]” e, assim sendo, a 
preparação do luto coopera para amortecer o impacto psicológico quando se 
recebe a notícia da perda do ente querido, pois quando se tem noção do que 
pode ser o luto, as consequências psíquicas podem ser amenizadas. 

Assim, pode-se dizer que a morte de uma pessoa querida, seja qual 
for sua origem, é um fenômeno que influência no comportamento psíquico de 
todos que conviveram com o falecido, talvez por ser a morte não aceitável e, 
na maioria das vezes, supreendentemente, afeta toda a família. 

Entendendo a Experiência do Luto

Entende-se que a experiência do luto é um processo doloroso inten-
sificado pela angústia da ausência, bem como da nova realidade na qual tem 
que se acomodar, pois, na concepção de Markham (2000, p.9) “a morte é um 
fato. É uma parte natural da vida”. Mas, em muitos casos, não é aceitável de 
maneira natural, tendo em vista que o enlutado é afetado em diversos aspec-
tos, dentre eles a sensação de que a morte não é verídica. Essa percepção, às 
vezes, pode proporcionar atordoamento e confusão de crenças e o enlutado 
pode se refugiar e negar a aceitar a realidade da perda.  

Na opinião de Worden (2013, p.30) “algumas pessoas vivem o so-
frimento de forma tão dolorosa que acabam fazendo um pacto consigo mesmas 
de nunca amar novamente”. Nesse sentido, a dor vivenciada também pode ser 
demonstrada por meio do choro ou do isolamento, não importando o tamanho 
da perda, mas o que ela significa, pois, geralmente, é uma experiência que faz 
o enlutado torna-se antissocial, isolando-se até mesmo dos familiares mais 
próximos, por acreditar que essa ação é correta. 

Porém, Markham (2000, p.12) enfatiza que no processo do luto 
“não há nada de mais em deixar que seus amigos e familiares queiram conso-
lá-lo quando você precisa”, uma vez que a socialização tende a evitar o enfra-
quecimento de novas relações ou ausência do estímulo para desempenhar as 
atividades profissionais e sociais. 

Assim sendo, entende-se que a perda do ente querido é caracteriza-
da como um sofrimento que pode destruir a estrutura psíquica de quem está 
vivenciando um luto sem alicerce ou ajuda psicológica. Às vezes, isso faz 
com que a pessoa não consiga se adaptar ao processo da perda e, menos ainda, 
manter firme e saudável suas emoções. 



- 304 -

Para Barone (2004, p.74) “a adaptação à realidade é um passo 
complexo e representativo de grande avanço para o desenvolvimento emocio-
nal”, portanto, acredita-se que seja necessária a ajuda profissional para que o 
enlutado possa reestruturar seus sentimentos nos momentos difíceis que é a 
experimentação do luto. Nesse caso, não só o psicólogo, como todos os que 
o cercam, devem fornecer subsídio que contribua para amenizar não só a dor 
da perda, mas, toda angústia dessa experiência, especialmente quando não se 
consegue superar essa dor e esse fenômeno passa a interferir no seu cotidiano, 
bloqueando o seu desenvolvimento intelectual, físico e social.

Sabe-se que a experiência do desgosto por perder algo ou alguém é 
um acontecimento fatal da vida e, nesse sentido, pode-se dizer que a colabora-
ção profissional é o elemento essencial para fazer com que a pessoa enlutada 
descubra que “outras experiências [...] podem se mostrar novamente cheias de 
significados” (WESTBERG, 2011, p.54) e, consequentemente, descarregue 
sua dor e passe a reorganizar seus sentimentos e atitudes, evitando assim, 
possíveis traumas psíquicos devido à experiência do luto de um ente querido.

As Etapas do Luto

Existe diversas maneira de viver o luto, e, segundo Parkes (1998) 
esse convívio depende muito da afinidade que existe entre o enlutado e o 
falecido, pois “o luto é um processo de aperceber-se, de tornar real o fato da 
perda” (PARKES, 1998, p. 199). 

Sabe-se que o luto, geralmente, ocorre de acordo com a cultura de 
cada povo. Alguns fazem uso de roupas pretas apenas durante o processo do 
velório com o propósito de propagar sua dor. Em outras culturas, os povos 
prolongam o uso do preto por um período de um ano ou mais como demons-
tração de tristeza prolongada pela perda da pessoa amada. Porém, embasado 
nos estudos de Parkes (1998), pode-se dizer que o sofrimento do enlutado 
não implica que deva ser compreendido como um processo natural de quem 
perdeu um ente querido. 

Ao perder alguém, o enlutado pode ficar vulnerável e sofrer todas 
ou algumas das fases do luto, que Kübler-Ross (2008), em seus estudos des-
creve: 

Negação - “[...] funciona como um para-choque que age depois de notícias 
inesperadas e chocantes, deixando que o paciente se recupere com o tem-
po, mobilizando outras medidas menos radicais [...]” (p. 44).
Raiva - “[...] se propaga em todas as direções e projeta-se no ambiente, 
muitas vezes sem razão plausível [...]” (p.56).
Barganha - “a maioria [...] são feitas com Deus, são mantidas geralmente 
em segredos [...]” (p.89).
Depressão – “quando [...] o encorajamento e a confiança não tem razão de 
ser [...]” (p.93).



- 305 -

Aceitação - “[...] terá lamentado a perda iminente de pessoas e lugares 
queridos e contemplará seu fim próximo com certo grau de tranquila ex-
pectativa” [...] (p.117).

Para Kübler-Ross (2008), às vezes, o enlutado fica estagnado em 
algumas dessas fases. Nesses casos, acredita-se que a presença de um profis-
sional da psicologia ou outra área, torna-se essencial para que todas as fases 
sejam vividas ou que a última fase seja realizada.  

A mãe diante da perda de um ente querido

Falar da mãe no momento em que esta passa pela dor da perda 
torna-se complexo, pois todos estão a enfrentar os seus momentos de tristezas 
e crises emocionais que, em muitos casos, são passíveis de desestruturamento 
psicológicos que podem proporcionar a desordem estabelecida diante da mor-
te de um ente querido. Geralmente, a notificação da morte, é propensa a causar 
dificuldade de assimilação do ocorrido, agitando todos da família, sobretudo a 
mãe, tanto no desenvolvimento cognitivo, emocional e social; especificamen-
te, quando o luto não é trabalhado e conforme discorre o acontecimento fúne-
bre, pois, dependendo da maneira como é elaborado o luto, seu processamento 
psíquico pode ser de longa ou curta duração. 

Acredita-se que o enfrentamento da morte de uma pessoa é um 
processo que abala a todos, especialmente, quando a composição familiar não 
possui habilidades para trabalhar o sentimento da perda, pois, “[...] além da 
tristeza, há muitas coisas práticas a resolver e a responsabilidade de lidar com 
tudo podem parecer pesadas” (MARKHAM, 2000, p. 99).

Assim, para amenizar maiores desordens no âmbito familiar, para 
Kübler-Ross (2008) é necessário que os envolvidos compartilhem suas emo-
ções para poderem encarar a realidade e, unidos pelos mesmos sentimentos de 
tristeza, possam aos poucos aceitar a morte do ente querido. Tendo em vista 
a angústia com a ausência da pessoa querida, como também o desgosto por 
não ter a presença dela quando necessitar de ajuda, talvez seja por isso que a 
aquisição do processo do luto aconteça de maneira lenta, pois, sabe-se que é 
extremamente complicado entender de imediato que a pessoa amada encon-
tra-se morta e que jamais retornará a vê-la. 

Na visão de Edler (2008, p.43) “a elaboração do luto dá trabalho, 
implica um gasto energético significativo, consome tempo, e, durante esse 
tempo, a existência do objeto perdido é prolongada no psiquismo”. Apesar 
dessa não ser uma consequência ocasionada exclusivamente no meio familiar 
pelo espaço de convivência com o morto que pode proporcionar grandes efei-
tos negativos e que, possivelmente, levará ao surgimento de doenças psíquicas 
devido à insuficiência de oportunidade para constituir ligamento afetivo ou a 



- 306 -

demora em romper com a dor da perda da pessoa amada e excluir-se social-
mente. 

Reforçando o pensamento de Edler (2008) quando coloca o quanto 
é terrível a perda de um ente querido, Kübler-Ross (2008, p.6) afirma que “a 
morte em si está ligada a uma ação má, a um acontecimento medonho, a algo 
que em si clama por recompensa ou castigo”. Entende-se que a autora aponta 
para a complexidade da crença que a morte representa, chegando a tornar-se 
um desafio na sua aceitação real devido às más informações ao seu respei-
to, tais como: “foi para o céu”, “virou uma estrela”, entre outras. Isto pode 
intervir no comportamento do ser enlutado e, sobretudo, interferir em suas 
emoções com relação à perda, que podem ser manifestadas de modo saudável 
ou doentio, conforme a família na qual está inserida. 

Nesse sentido, a relação da mãe para com o filho vivo, é determi-
nante sobre como reagir diante da morte, já que algumas ações podem propor-
cionar a imagem de que a pessoa que foi para o céu, pode um dia retornar e, 
como isso é impossível de acontecer, a decepção pelo não retorno do sujeito 
que morreu e isso, com o tempo, pode tornar-se uma vulnerabilidade psico-
lógica, especialmente quando se perde algo ou alguém querido e ainda se 
mantém recorrente na lembrança a não aceitação e o desespero oriundo de 
sua morte. Em muitos casos, essas lembranças tornam-se perturbadoras até 
mesmo para se relacionar socialmente. 

Fukumitsu (2004, p. 10) enfatiza que “em toda experiência de vida 
e, especificamente, em uma situação de perda, há uma chance de mudança e 
crescimento como ser humano”. Portanto, acredita-se que apesar da morte ser 
um processo que transforma o ser enlutado, existe sempre a possibilidade de 
não haver mudanças na relação familiar. 

A Psicologia e a Pessoa Enlutada

No caso do luto, esse profissional deve procurar colaborar com o 
sujeito que perdeu o ente querido e que evidencia alguma patologia psíquica 
por não aceitar a ausência da pessoa amada e com o passar do tempo se torna 
antissocial (TRINDADE e TEIXEIRA, 2011). Na visão de Bromberg (2000), 
para colaborar e desempenhar atividades de ajuda, o psicólogo deve utilizar-se 
da psicoterapia, que é a técnica de escuta e, em alguns casos, de aconselha-
mento. 

Portanto, supõe-se que o psicólogo é apto para reorganizar a com-
posição psíquica da pessoa que se depara com algum problema ocasionado 
pelo luto, tendo em vista o luto ser complexo para algumas pessoas. E como a 
função do profissional da psicologia é voltada para a saúde mental, cabe a ele 
facilitar a construção de mecanismos para transformar a dor da perda em acei-



- 307 -

tação sem transtorno psicológico, ou seja, colaborando com o sujeito para que 
compreenda a si mesmo e enfrente a situação do luto com menos sofrimento.

Acredita-se que a intervenção profissional do psicólogo em muitos 
casos de luto torna-se necessária para identificar as dificuldades nesses desem-
penhos, pois, como enfatiza Parkes (1998, p. 22), “[...] o luto pode não causar 
dor física, mas causa desconforto e geralmente altera nas funções. Por isso, 
pessoas recém-enlutadas são tratadas pela sociedade como se estivesse enlu-
tada”. Nesse sentido, espera-se que a intervenção seja fundamental para fazer 
com que o enlutado se livre de suas dores emocionais e volte a reformular seus 
sentimentos e atitudes. 

A partir da psicoterapia é possível, também, fazer com que o en-
lutado não se sinta incomodado por estar frequentando um psicólogo para 
poder enfrentar a realidade da perda e, com isso, ter uma maior capacidade de 
adaptar-se ao período do luto com menos sofrimentos e angústia.

 
METODOLOGIA

Método da Pesquisa

O objetivo da pesquisa é discutir os elementos colhidos por 
meio da experiência captada na entrevista realizada com uma mãe que 
perdeu seu filho em um acidente automobilístico, a partir de um estudo de 
caso de base fenomenológica. Gil (2007, p.54) afirma que nesse procedi-
mento “o pesquisador não pretende intervir sobre o objeto estudado, mas 
revelá-lo tal como ele o percebe”, e assim ocorrerá com as informações 
colhidas durante o referido estudo. 

Portanto, o procedimento necessário ao desenvolvimento da 
pesquisa em questão é de caráter fenomenológico, tendo em vista que “a 
fenomenologia [...] só visa o dado, sem querer decidir se este dado é uma 
realidade ou uma aparência: haja o que houver, a coisa está aí” (GIL, 2008, 
p.33). Moreira (2004, p. 108) corrobora dizendo que o método fenomeno-
lógico “[...] enfoca fenômenos subjetivos na crença de que verdades essen-
ciais acerca da realidade são baseadas na experiência vivida”. Assim, esse 
método nos ajuda a ressaltar a percepção do significado da experiência da 
perda do ente querido. 

Giorgi (1985 apud MOREIRA 2004, p. 110) também enfatiza 
que o “método fenomenológico destina-se a empreender [...] fenômenos 
humanos, tais como vividos e experienciando”, ou seja, é preciso explorar 
as experiências vivenciadas pela pessoa. Neste caso, a mãe entrevistada, 
vivencia na sua rotina diária a experiência da perda de seu filho. 

A pesquisa em questão também é de cunho qualitativo que na 



- 308 -

concepção na Zanelli (2002, p. 83) “o rigor na condução de estudos qua-
litativos, é dado pela clareza e sequência lógica das decisões de coleta, 
pela utilização de métodos e fontes variadas e pelo registro cuidadoso do 
processo de coleta, organização e interpretação”. No que diz respeito à 
pesquisa de caráter descritivo, para Vergara (2007, p.48) ela “não têm o 
compromisso de explicar os fenômenos que descreve, embora sirva de 
base para tal explicação”, sendo assim, esse método mostra facilidade de 
proporcionar a exposição das informações a ser produzida e consente nar-
rar e compreender a experiência aqui investigada.

Amostra 

É composta por uma pessoa divorciada do sexo feminino, que 
se encontra na faixa etária entre 40 a 50 anos de idade e que há quase dois 
anos perdeu seu filho em um acidente automotivo. 

Segundo Vergara (2007, p.51) a amostra é “constituída pela seleção 
de elementos que o pesquisador considere representativos da população alvo”. 
Assim a escolha aconteceu pelo fato dessa pessoa ser a única, entre outras, 
que consentiu que a sua história servisse de embasamento para este trabalho.   

Procedimentos

Foi feita uma entrevista semiestruturada, pois, segundo Minayo 
(2007, p.64) “são as entrevistas que combinam perguntas fechadas e aber-
tas, em que o entrevistado tem a possibilidade de discorrer sobre o tema em 
questão sem se prender a indagação formulada”. A entrevista foi gravada e 
transcrita integralmente. 

May (2004, p. 145) corrobora dizendo que “as entrevistas geram 
compreensões ricas das biografias, experiências, opiniões, valores, aspira-
ções, atitudes e sentimentos das pessoas”. Sabe-se que esse instrumento tor-
na-se essencial para identificar a experiência da perda de um ente querido. 

Deste modo, por meio do levantamento bibliográfico que aborda 
a temática, é possível relacionar os conhecimentos observados, além de pro-
duzir informações científicas expressivas que colaboram com a riqueza do 
estudo.

A análise foi feita a partir das falas da entrevistada que segundo 
Lakatos e Marconi (2008, p.278) é “uma conversação efetuada face a face, de 
maneira metódica, que pode proporcionar resultados satisfatórios e informa-
ções necessárias”, e, portanto articulada com o material bibliográfico tendo 
em vista que, para Moreira (2004), a entrevista é composta de leitura e relei-
tura para que o entrevistador entenda o sentido apresentado pelo entrevistado. 



- 309 -

Feito isso, o pesquisador sintetiza esses sentidos em categorias que, a partir 
dessas categorias criadas (fundadas no discurso do entrevistado) essas cate-
gorias podem ser confrontadas com o aporte teórico levantado na pesquisa 
bibliográfica.

Destarte, o levantamento bibliográfico tem como base os registros 
em livros, revistas, artigos e sites, pois, segundo Gil (2007, p.64), a “pesqui-
sa bibliográfica é desenvolvida a partir de material já elaborado, constituído 
principalmente de livros e artigos científicos”. Logo, pode-se dizer que a re-
ferida pesquisa incide no levantamento de fontes documentais, bem como em 
registrar informações acerca de uma temática seguindo etapas de seleção e 
exploração das teorias mais relevantes aos assuntos explicitados a partir do re-
ferencial teórico produzido com as informações levantadas (MINAYO, 2007). 

A coleta de dados consiste em recolher informações por meio de 
uma pré-análise e seleção dos documentários resultantes dos estudos teóricos 
através do sistema biblioteca do meio eletrônico, no qual foi acessado o banco 
Scientific Electronic Library On Line – SCIELO; Lilacs, Biblioteca Virtual de 
Saúde - BVS e Google Acadêmico, por divulgarem informações importantes 
para a presente pesquisa. 

Na concretização dos dados são consideradas as teorias que en-
globam a psicologia, a morte e a experiência destas no âmbito familiar e na 
exploração dos documentos bibliográficos. É possível identificar aqueles rele-
vantes ao assunto, os quais enfatizam não só os aspectos intrínsecos à temática 
em questão, mas também os assuntos coerentes com as categorias e sentidos 
encontrados na entrevista.

RESULTADOS E DISCUSSÃO 

Sobre a entrevistada

Para facilitar o entendimento da experiência aqui apresentada, se 
fez necessária visitação à residência de uma mãe que perdeu seu filho em um 
acidente automobilístico há alguns anos. A partir deste momento, a enlutada 
passa a ser denominada de Maria e o filho falecido passa a ser cognominado 
pelo nome fictício João, preservando, assim, as suas identificações. 

A entrevistada é mãe de quatro filhos, praticamente os criou só, 
já que é separada do esposo há mais de vinte anos. Seus filhos são quatro e, 
dentre eles, apenas João morava com ela. Segundo “EC”, “BC” era um jovem, 
alegre e sempre arrodeado de amigos. Conseguiu se formar no ensino superior 
poucos meses antes do seu falecimento. 



- 310 -

A Notificação da Morte 

A notícia da morte de João foi por intermédio da presença de uma 
amiga que mora distante e que se encontrava em sua porta às cinco da manhã. 
Quando Maria a viu, já sentiu que algo de errado tinha acontecido com seu 
filho. Em suas palavras: 

Ninguém me disse, pois quando vi minha amiga e não vi o carro dele, eu já 
abri o portão gritando: “O que foi que aconteceu com João?” “Meu filho 
morreu?” (choro). Aí, fiquei totalmente descontrolada e ela apenas confir-
mou o que eu mais temia, me abraçou e me deitou no sofá. Eu não sei dizer 
o que senti naquele momento, o mundo apagou. Da sala fui para o quarto; 
eu gritava e chorava, pedindo para que alguém dissesse que era mentira.

Percebe-se na fala de Maria que a confirmação da amiga com re-
lação a sua indagação sobre a morte do filho era apenas uma desculpa para a 
não aceitação do fato. Segundo Worden (2013, p.9) “estes são, muitas vezes, 
os primeiros pensamentos que surgem após a notícia de uma morte, especial-
mente se a morte foi repentina”, principalmente quando os sentimentos que 
envolvem a relação entre mãe e filho são de cumplicidade. 

O Sentimento Com Relação à Morte do Filho 

No decorrer da entrevista, Maria, entre soluços, se referiu ao seu 
sentimento de quando recebeu a noticia da morte do seu filho, como: 

O pior momento da minha vida. Não existe outro não, né? Praticamente 
fui à última a saber, pois meus filhos que moram em São Paulo e minha 
filha que mora em Recife; meus irmãos que moram fora... Todos ficaram 
sabendo primeiro do que eu. É tanto que todos chegaram cedo, relativa-
mente cedo. Porque o acidente aconteceu às duas e meia da manhã, e eu só 
fiquei sabendo entre quatro e meia e cinco horas, e eles souberam na hora. 

Para a entrevistada, João era seu porto seguro, sempre presente em 
sua vida. Estava constantemente solucionando os problemas, desde uma lâm-
pada queimada até a parte financeira. Na concepção de Lückemeyer (2008, 
p.29) “[...] não se trata apenas de um indivíduo que faleceu e sim de um mem-
bro da família que exercia funções e era devoto de afetos [...]”, nota-se no 
semblante da mãe enlutada, uma expressão de raiva, devido ser a ultima pes-
soa, a saber, da morte de seu filho.

No dia da morte de seu filho, Maria não sabe o que sentiu na hora 
em que ficou sabendo. Em suas falas, diz que:

O mundo apagou. Não acreditava que João tivesse morrido. Apesar de ter 
muita gente ao meu redor: meus outros filhos, irmãos e até mesmo o meu 



- 311 -

ex-esposo, mas, era como se eu estivesse só, desamparada, insegura, pois 
com “BC” eu me sentia muito segura. Ele era muito destemido e sempre 
me fortalecia com suas palavras. 

Observa-se, nas palavras da entrevistada, que a mesma sofreu o 
que Kübler-Ross (2008, p. 44) denomina de negação. Talvez sua ausência me-
morial quando se refere a “o mundo apagou” tenha sido o “[...] para-choque 
que age depois de notícias inesperadas e chocantes [...]”. Portando, cabiam 
àquelas pessoas que estavam ao seu lado respeitar seus sentimentos e seu mo-
mento de dor. 

Com relação ao sentimento mais forte que sentiu no dia do velório, 
Maria expõe sua dor de maneira suave, mas ainda sofrida, tendo em vista não 
acreditar que seu filho amado estava dentro de um caixão. Uma pessoa que es-
tava no começo de uma vida profissional, pois, apesar de fazer poucos meses 
que tinha se formado, já estava exercendo sua profissão e sonhava em galgar 
dias melhores, já que sofreu demais para conseguir terminar seus estudos. Em 
suas palavras: 

A vida ainda não tem sentido. Às vezes sinto raiva, desgosto, já não sou 
mais feliz, nem mesmo quando todos os meus filhos e netos estão ao meu 
redor, porque falta a presença de João, pois tudo e todos me fazem lembrar 
dele. É uma dor que não tem dimensões para explicar. Não consigo acredi-
tar que vi meu filho dentro de um caixão logo quando ele tinha conquistado 
sua independência profissional. Ainda hoje questiono Deus porque João e 
não eu, já que tinha todos os meus sonhos realizados, que eram ver meus 
quatro filhos formados e independentes?

Acredita-se, pelos sentimentos repassados em suas falas, que Maria 
vivenciou em um só momento, o que Kübler-Ross (2008) denominou de esta-
gio da raiva e da barganha. Na raiva, a entrevistada manifesta sua revolta para 
com Deus, especialmente quando a família está reunida e não está entre eles o 
seu filho querido, ao mesmo tempo em que tenta, ainda, negociar com Deus, 
para que fosse ela e não o filho que tivesse morrido. 

O Enfrentamento da Morte do Filho

Maria também enfatizou que nos primeiros dias após o falecimento 
de seu filho, ela não tinha ânimo para nada. Às vezes ligava a televisão para 
não sentir-se só e que, na maioria das vezes, nem prestava atenção no progra-
ma que estava passando, mas um dia, uma entrevista em um programa que ela 
não lembra qual, lhe chamou atenção. 

Tratava-se de uma pessoa que falava da “dor sem nome”, pois, segundo 
ela, quando um pai ou uma mãe morre o filho se torna órfão; quando o 
marido ou a esposa falece, o seu conjunge passa a ser chamado de viúvo; 



- 312 -

mas quando um filho morre, não se tem uma denominação para a dor de 
uma mãe ou do pai. Aquilo me deu forças para enfrentar a realidade, pois, 
até então, eu só pensava em dormir para esquecer aquele momento.

Azevedo (2013, p.16) corrobora dizendo que “quando se perde um 
filho a dor é tamanha que o mundo ainda não inventou um nome”. Para a en-
trevistada, sua dor é verdadeiramente profunda e a saudade que sente do filho 
falecido não é possível encontrar palavras para defini-la . 

A Saudade do Filho e a Descrença

A entrevistada relata o quanto é sofrida a perda de seu filho, a ponto 
de perder sua fé na Santa de sua devoção pois rezava e a pedia para proteger 
seus filhos. Em suas palavras:

Eu tinha muita confiança em Nossa Senhora, sempre em minhas orações a 
suplicava para que protegesse meus filhos e, quando aconteceu o acidente, 
eu fiquei muito desgostosa e chateada com Deus e com Ela, pois confiava 
Nela demais e rezava todo dia o terço e o ofício Dela. Tanto que, depois 
disso, eu nunca mais consegui rezar; não que eu tenha perdido a fé, mas a 
confiança eu acho que perdi. 

Pode-se dizer que no decorrer do luto é comum as pessoas se revol-
tarem com os seus santos de devoção e com Deus, especialmente, por estes 
permitirem que sofram com a perda de seus familiares. Souza (2012, p.32) em 
sua pesquisa relata a fala de uma de suas entrevistadas, quando a mesma diz 
que “na fase do luto é muito normal as pessoas se rebelarem contra Deus, [...] 
questionam porque Deus levou aquela pessoa, começam a perder a fé”. Logo, 
notou-se que Maria vivenciou a descrença em seus santos, sua confiança foi 
abalada, mas relata que aos poucos conseguiu superar o que ela denominou 
de “fraqueza”, pois entende que “somente em Deus é que se consegue forças 
para suportar tamanha dor”. Deste modo, a fé em Deus surge como um su-
porte de fortalecimento e garantia no enfrentamento de seu luto.

Fortalecimento na Experiência de Outras Pessoas

Para lidar com sua dor, Maria passou a escutar outras pessoas que 
passaram por algo semelhante a seu sofrimento e, após uma visita no Hospital 
do Câncer para fazer doações, se sentiu mais fortalecida, pois viu que tinha 
pessoas passando por situações piores do que a sua.  

Uma senhora ouvindo minha historia se aproximou e disse: “A senhora 
perdeu só um e eu perdi três e todos assassinados”. Isso me fez ver que 
existem pessoas que passam por coisas piores do que a que estava passado, 



- 313 -

pois eu acho que pior do que perder um filho em um acidente é saber que 
ele foi assassinado, por que além da dor fica o ódio, sem falar que a família 
toda teria sido desestruturada, porque a revolta seria grande. Meu filho era 
tão bom que partiu sem deixar intrigas, pois quando aconteceu o acidente, 
ele estava sozinho no carro e não colidiu com ninguém. Bateu em um poste 
e isto me conforta, porque, às vezes, quando acontece de ter outra pessoa 
junto em um acidente em que os dois morrem, a família do outro além de 
sofrer muito, sempre fica culpando alguém. Mas, meu filho não, ele foi só.

 Com base nas falas da entrevistada, entende-se que a mesma já se 
aproxima da fase da aceitação, pois, como enfatiza Pascoal (2012, p.5) em 
sua pesquisa, o período da aceitação é quando o “enlutado não sente a raiva, 
não nega o acontecido e não tenta barganhar; ele refletiu sobre o acontecido e 
encontrou uma relativa calma interna”. 

A admissão da existência de pessoas que passam por dores maiores 
que a dela e a tentativa de fazer comparações do seu sofrimento com de outros 
já demonstra conformação pela sua perda. Maria ainda afirma que a única 
coisa que a conforta é saber que seu filho partiu sem deixar mágoa e inimizade 
para sua família. 

Nota-se que a maneira como o filho de Maria faleceu também ser-
viu de conformação para que a sua dor fosse amenizada. Isto não significa que 
sua dor foi eliminada, apenas que passou a aceitar que a morte de seu filho não 
ocasionou a morte e sofrimento de outras pessoas. Pois segundo Freitas (2000, 
p.56), “enfrentar tais sentimentos, superá-los e deles emergir com a aceitação 
da morte e um compromisso com a vida”.  E cabe a enlutada vivenciar os mo-
mentos atuais, apenas contando com tempo para amenizar sua dor.

Momentos Atuais

Observa-se nas falas seguintes que em Maria, apesar de demonstrar 
conformação, seu luto oscila, especialmente quando relata que:

Hoje eu me identifico com o mar, pois tem dias que me sinto serena como 
as ondas calmas e tem dias que me sinto revoltada, como quando o mar está 
em fúria, e fico me questionando porque tanta gente ruim e tanta gente mal 
no mundo ficam (choro) e logo meu filho, que era uma pessoa do bem, foi 
tirado de mim de uma maneira tão brusca. Às vezes é difícil aceitar. 

Aqui percebemos o caráter dinâmico do luto, havendo a possibili-
dade do enlutado conseguir superar sua perda, ou de permanecer vivenciando 
os momentos de angústias, em um processo contínuo, nunca totalmente fina-
lizado. Tendo em vista que, na leitura de Kübler-Ross (2008), as fases do luto 
não são estagnadas ou concluídas, elas podem surgir em qualquer etapa da 
vida do enlutado e, que essas fases sejam constantes. Isso acontece na vivên-



- 314 -

cia aqui citada, pois para a entrevistada sempre irá haver indagações com re-
lação à partida do filho e, em buscas de respostas, surge os apegos emocionais 
as revoltas e a saudade.

Os Outros que se Relacionavam com o Filho

Apesar da presença de pessoas queridas em seu dia a dia, para Ma-
ria, a que mais lhe foi fundamental logo após o velório e que a confortava, era 
a da ex-namorada do seu filho. Mas essa, ao casar, ocasionou mais uma perda 
na vida da entrevistada. E como a dor pelo filho morto ainda não tinha cicatri-
zado, ela relata que também foi difícil ajustar-se a esta perda, pois, em muitos 
momentos, sentia como se fosse injusta. Como afirma Souza (2012, p. 35) “é 
comum às pessoas terem nesse primeiro momento um sentimento de revolta e 
injustiça”, assim entende-se que o casamento da ex-namorada de seu filho foi 
dolorido quase tanto quanto a morte de João.  Assim, ela afirma:

A sua ex-namorada, pessoa que ele dizia a todo mundo que era a mulher da 
vida dele, passou a vir diariamente na minha casa. Eu via nela um pouco do 
meu filho; é tanto que quando soube que ela tinha arranjado um namorado 
e, em menos de um ano após o falecimento, e logo em seguida ela casou, eu 
me senti desestabilizada e revoltada. Fiquei sem falar com ela e ainda não 
aceito o fato dela ter casado, porque ela demonstrava que gostava demais 
da minha pessoa e em não confiar em mim para contar que pretendia casar 
e refazer sua vida, eu vejo como uma traição. Não me sinto bem em vê-la. 

Com o turbilhão de sentimentos que a entrevistada relata, ela aca-
ba transferindo também a revolta para outras pessoas e exige delas a mesma 
lealdade que ela tem. Essa revolta também tem a ver com o que Kübler-Ross 
(2008) aponta como uma fase parte do processo do luto. Assim, a revolta sen-
tida contra a vida, Deus e a si mesma, também é dirigida aos outros e o modo 
como eles se relacionam com o ente querido perdido.

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Por tudo que foi estudado e escutado da entrevistada, acredita-se 
que independente da maneira de como a pessoa é informada sobre o faleci-
mento de alguém amado ou de qualquer outro ser, o choque é inevitável e 
possível de causar dor e sequelas psicológicas. Pois se sabe que a pessoa que 
suporta ou padeceu com a experiência da morte de um ente querido, quando 
não assistido por profissionais habilitados capazes de ajudar no processo de 
vivência do luto, tende a sofrer danos a ponto de modificar sua maneira de ser 
e de agir perante os demais familiares e sociedade. 

No caso em questão, a morte do filho da entrevistada trata-se de 



- 315 -

uma experiência caracterizada pela tristeza, dor e angústia provocada pela 
separação súbita e isto faz com que a pessoa sinta-se desamparada e insegura, 
pois por meio da experiência do luto é possível aparecer múltiplas reações, 
inclusive o isolamento social. 

Compreendeu-se que o enfrentamento da morte de um membro da 
família é um processo que abala a todos os envolvidos, e, nesse caso, espe-
cialmente a mãe. A ideia dos pais verem a morte dos filhos é contra a ideia 
comum de que os filhos acompanham o falecimento dos pais. Por isso, sempre 
poderá existir a sensação de que o falecimento de seu filho não é verídico e 
esse sentimento pode ocasionar descrenças e revoltas e, com isso, a mãe pode 
se refugiar e recusar a aceitar a realidade da perda. 

Com base no estudo de caso, pode-se dizer que a entrevistada bus-
cou vivenciar seu luto de uma maneira possível, procurando administrar sua 
dor. Para ela é imprescindível se acostumar com a ausência do falecido e que 
tanto a angústia como as tristezas vão permanecer, mas que é necessário saber 
processar essa vivência. 

Assim, a enlutada desabafou e expôs seus sentimentos, já que o 
essencial na visão dela agora é encontrar a melhor maneira de vivenciar as 
angústias e dores pela perda do filho. Com isso, pode-se dizer que a entrevis-
tada, após alguns anos da sua perda, possa admitir e consentir a conformação 
pela morte do seu ente querido de maneira que seus sentimentos possam ser 
menos doloridos.

Sendo assim, espera-se que este trabalho, possa servir de subsídio 
para os futuros pesquisadores que desejam aprofundar-se com relação ao tema 
em questão. Acredita-se ter sido de fundamental importância para a amplia-
ção dos conhecimentos da autora desta pesquisa. Não menos importante é 
averiguar, a partir dos teóricos, o quanto o assunto é difícil, cujos modos de 
vivenciar o luto são inesgotáveis e requer sempre um estudo cada vez mais 
aprofundado.

REFERÊNCIAS

AZEVEDO, M. E. A dor que não tem nome. 3 ed. São Paulo: Ave Maria, 
3013. 

BARONE, K. C. Realidade e luto: um estudo da transicionalidade. São Pau-
lo: Casa, 2004.

BROMBERG, M. H. P. F.  A psicoterapia em situação de perdas e luto. 
Campinas: Livro pleno, 2000.

EDLER, S. Para ler Freud. Luto e melancolia: à sombra do espetáculo. Rio 



- 316 -

de Janeiro: Civilização Brasileira, 2008.

FREITAS, N. K. Luto materno e psicoterapia breve. São Paulo: Summus, 
2000.

FUKUMITSU, K. O. Uma visão fenomenológica do luto um estudo sobre 
perdas no desenvolvimento humano. São Paulo: Livro Pleno, 2004.

GIL, A. C. Métodos e técnicas de pesquisa social. 5 ed. São Paulo: Atlas, 
2007.

GUARNIERI, M. C. M. Do fim ao começo falando sobre perdas, luto e 
morte. São Paulo: Paulinas, 2003.

KÜBLER-ROSS, E. Sobre a morte e o morrer. Tradução de Paulo Menezes. 
São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

LAKATOS, E. M,; MARCONI. M. A. Técnica de pesquisa: planejamento e 
execução de pesquisa, amostragem e técnicas de pesquisa, elaboração, análise 
e interpretação de dados. 7 ed. São Paulo: Atlas, 2008.

 LÜCKEMEYER, R. M. B. Aonde está você agora além de aqui dentro de 
mim? Um estudo de caso acerca do luto materno decorrente de morte trágica. 
2008. Disponível em: http://busca.unisul.br/pdf/95068_Roberta.pdf. Acesso 
em: 09 abr. 2015.

MARKHAM, U.  Luto: esclarecendo suas duvidas. Tradução de Dinah de 
Abreu Azevedo. São Paulo: Ágora, 2000.

MARTIN, A. N. Luto, esperança e consolo: quando um ente querido mor-
re em Cristo. Tradução de Flávia Lopes. São Paulo: Vida Nova, 2013.

MAY, T. Pesquisa social: questões, métodos e processos. Porto Alegre: Art-
med, 2004.

MINAYO, M. C. S. O desafio do Conhecimento: pesquisa qualitativa em 
saúde. 10 ed. São Paulo: Hucitec. 2007.

MOREIRA, D. O método fenomenológico na pesquisa. São Paulo: Pioneira 
Thompsom, 2004.

PARKES, C. M. Luto: Estudos sobre a perda na vida adulta. São Paulo: Sum-
mus Editorial, 1998.

PASCOAL, M. Trabalho em grupo com enlutados. 2012. Disponível em: 



- 317 -

http://www.scielo.br. Acesso em: 15 abr. 2015.

REBELO, J. E. S. C. Contributos para o estudo do processo de luto. 2003. 
Disponível em: http://olp.speil.pt/Rebelo2002/Mestrado.pdf. Acesso em: 02 
mar. 2014

SOUZA, A. P. C. Morte de um ente querido: a espiritualidade como facili-
tadora na elaboração do processo de luto. 2012. Disponível em: http://www.
institutohumanista.com.br/morte_de_um_ente_querido.pdf. Acesso em: 12 
abr. 2015.

TRINDADE, I.; TEIXEIRA, J. A. C. Aconselhamento psicológico em con-
textos de saúde e doença: Intervenção privilegiada em psicologia da saúde. 
Análise Psicológica. 2000. Disponível em: www.scielo.oces.mctes.pt/pdf/aps/
v18n1/v18n1 a01.pdf. Acesso em: 06 abr. 2014.

VERGARA, S. C. Projetos e relatórios de pesquisa em administração. 6 
ed. São Paulo, Atlas, 2007.

WESTBERG. G. E. Perdas e luto: como encontrar serenidade nas grandes 
provações da vida. Tradução de Denise Jardim Duarte. Rio de Janeiro: Vozes, 
2011.

WORDEN. J. W. Aconselhamento do luto e terapia do luto: um manual 
para profissionais da saúde mental. Tradução de Adriana Zelberman.; Letícia 
Bertuzzi.; Susie Smidt. São Paulo: Roca, 2013. 

ZANELLI, J. C. Pesquisa qualitativa em estudos da gestão de pessoas. Rev. 
Estudos de Psicologia. n. especial. p. 79-88. 2002.



- 318 -



- 319 -

SOBRE OS AUTORES
Antoniel dos Santos Gomes Filho - Mestre em Educação pelo 

Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal do Ceará, 
com área de concentração em História e Educação Comparada. Docente do 
curso de Administração da Faculdade Vale do Salgado (FVS). Coordenador 
do Laboratório Interdisciplinar em Estudos Organizacionais e do Trabalho 
(LIEOT/ FVS). Professor-pesquisador do Laboratório Interdisciplinar em Es-
tudos da Violência (LIEV/UNILEÃO). Especialista em Gestão de Recursos 
Humanos pela Faculdade de Juazeiro do Norte (FJN). Tecnólogo em Gestão 
Comercial pelo Centro Universitário Dr. Leão Sampaio (UNILEÃO). E-mail: 
antoniel.historiacomparada@gmail.com

Antonio Carlos Borges Martins - Mestre em Letras/Literatura 
Brasileira e Mestre em Psicologia/Psicanálise (ambos pelo CESJF). Especia-
lista em Filosofia Moderna e Contemporânea (UFJF). Licenciaturas em: Ciên-
cias (CESJF), Filosofia (UNICAP), Psicologia (UNIPÊ). Docente do curso de 
Pedagogia - PARFOR/URCA. Docente do curso de especialização em Psico-
pedagogia - IESP/UNAVIDA. Psicólogo clínico.

Antonio Leonardo Figueiredo Calou - Mestrando em Ciências 
das Religiões pela Universidade Federal da Paraíba (UFPB), sob a área de 
concentração em Ciências Sociais das Religiões, Educação e Saúde. Mem-
bro do Núcleo de Pesquisas Socioantropológicas das Religiões e de Gênero 
(SOCIUS). Pesquisador/bolsista CAPES e membro do corpo editorial da re-
vista Diversidade Religiosa (UFPB); Especialista em Educação, Pobreza e 
Desigualdade Social pela Universidade Federal do Ceará (UFC); Licenciado 
em Ciências Sociais pela Universidade Regional do Cariri (URCA); E Tecnó-
logo em Gestão de Recursos Humanos pela Universidade Anhanguera (UNI-
DERP). E-mail: leo.calou@hotmail.com

Carmeci dos Reis Viana - Pedagoga e mestranda no Programa de 
Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal do Pará.

Carolina Maria Campos de Saboya - Professora de Direito no 
Centro Universitário Leão Sampaio-Unileão e na Universidade Regional do 
Cariri-Urca, em ambas, em seus Núcleos de Prática Jurídica-NPJ, além de 
ministrar outras disciplinas e exercer outras atividades, como a Coordena-
ção de Cultura do Geopark Araripe e ser membro da comissão de Patrimônio 



- 320 -

Histórico da Urca. Possui mestrado em Direito pela Universidade Federal do 
Ceará-UFC. Advogada.

Cicera Tania Siqueira – Graduada em Enfermagem pela Faculda-
de Vale do Salgado (FVS).

Cícero Joaquim dos Santos - Doutor em História pela Universida-
de Federal do Ceará (UFC), Mestre em História e Culturas pela Universidade 
Estadual do Ceará (UECE) e Graduado em História pela Universidade Regio-
nal do Cariri (URCA). É Professor Assistente da URCA. Líder do Núcleo de 
Pesquisa em História Oral e Tradições (CNPq/URCA), no qual lidera a linha 
de pesquisa Morte, Memória e Religiosidade. E-mail: c.joaquimsantos@ya-
hoo.com.br

Cristina Maria Gomes de Araújo - Graduada em Psicologia 
(UNILEÃO) e Especialista em Psicologia Clínica com enfoque em Gestalt-
terapia. E-mail: cris.exu@hotmail.com

Eduardo Vivian da Cunha – Possui doutorado (2012) e mestrado 
(2008) em Administração pela Universidade Federal da Bahia e graduação 
em Engenharia Quimica pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul 
(2002). É professor pela Universidade Federal do Cariri atuando nos cursos 
de Administração Pública, Administração e no Programa de Pós-Graduação 
em Desenvolvimento Regional Sustentável (Proder), principalmente com o 
seguintes temas: economia solidária, incubação, redes, desenvolvimento local 
e sustentabilidade.

Emanuel Marcondes de Souza Torquato – Mestre em Filosofia 
pelo Programa de Pós-graduação em Filosofia da Universidade Federal do 
Ceará (UFC). Professor da Universidade Federal do Cariri (UFCA). Professor
-pesquisador e Líder do Núcleo de Estudos Comparados em Corporeidades, 
Alteridade, Ansestralidade, Gênero e Gerações (NECA-GE –UFCA/UNI-
LEÃO/URCA/FJN) – www.necageufca.wix.com/necage. Núcleo de Pesquisa 
e Estudo em Filosofia e Educação – NUPEFE- www.dialogosfilosofico.wix.
com/nupefe-urca. E-mail: marcondes.torquato@ufca.edu.br.

Fernando Sepe Gimbo – Graduação em Comunicação Social pela 
Fundação Casper Líbero e Graduação em Filosofia pela Universidade de São 
Paulo (USP), com período de intercâmbio nas universidades Sorbonne (Paris 
IV) e Vincènnes (Paris VIII). Mestrado em filosofia pela Universidade Fede-
ral de São Carlos (UFSCar). Doutorando pela Universidade Federal de São 



- 321 -

Carlos (UFSCar) Atualmente é professor assistente na Universidade Federal 
do Cariri (UFCA). Suas principais áreas de atuação são são: filosofia contem-
porânea, teoria das ciências humanas e estética. E-mail: fernando.gimbo@
ufca.edu.br 

Francisco Arrais Nascimento – Doutorando em Psicologia Clí-
nica pela Universidade Católica do Pernambuco – UNICAP.  Mestre em Psi-
cologia pela Universidade de Fortaleza (UNIFOR).Graduado em Psicologia 
pelo Centro Universitário Doutor Leão Sampaio/UNILEÃO. Graduado em 
História pela Universidade Regional do Cariri e Docente de Psicologia pelo 
Centro Universitário Leão Sampaio – UNILEÃO. Professor pesquisador do 
Núcleo de Estudos Comparados em Corporeidades, Alteridade, Ancestrali-
dade, Gênero e Gerações (NECAGE –UFCA/UNILEÃO/URCA/FJN). Pro-
fessor-pesquisador do Laboratório Interdisciplinar em Estudos da Violência 
(LIEV/UNILEÃO). E-mail: francinetejunior@leaosampaio.edu.br

Francisco Francinete Leite Júnior – Mestre em Psicologia pela 
Universidade de Fortaleza (UNIFOR).Graduado em Psicologia pelo Centro 
Universitário Doutor Leão Sampaio/UNILEÃO. Graduado em História pela 
Universidade Regional do Cariri e Docente de Psicologia pelo Centro Uni-
versitário Leão Sampaio – UNILEÃO. Professor pesquisador do Núcleo de 
Estudos Comparados em Corporeidades, Alteridade, Ancestralidade, Gênero 
e Gerações (NECAGE –UFCA/UNILEÃO/URCA/FJN). Professor-pesqui-
sador do Laboratório Interdisciplinar em Estudos da Violência (LIEV/UNI-
LEÃO). E-mail: francinetejunior@leaosampaio.edu.br

Isaac de Oliveira Magalhães e Silva- Graduado em Direito pelo 
Centro Universitário Leão Sampaio (UNILEÃO). Pesquisador Auxiliar do 
Laboratório Interdisciplinar de Estudos da Violência (LIEV) na Linha de Pes-
quisa Educação Brasileira e Internacional. Pesquisador na área de religiões 
e religiosidades, com ênfase em análise de discurso. E-mail: isaacmoliver@
gmail.com

Janine Sarmento Ramos - Discente do curso de Administração 
Pública da Universidade Federal do Cariri (UFCA). E-mail: janinesarmento.
ramos@hotmail.com

Jéssyca Diniz Medeiros - Licenciada em Música pela Universida-
de Federal do Ceará (UFC), com ênfase instrumental em Violino. Graduada 
em Gestão de Saúde Pública na Universidade Regional do Cariri (URCA). 
Membro-colaboradora do Projeto e Grupo de Pesquisa e Estudos AGRUPA-



- 322 -

MENTOS DA MÚSICA TRADICIONAL DO CARIRI CEARENSE. Integra 
o Grupo de Mulheres Negras do Cariri: Pretas Simoa. Presidente do Conselho 
Municipal dos Direitos da Criança e do Adolescentes (CMDCA) do Juazeiro 
do Norte. Mestranda em Educação no Programa de Pós-Graduação em Educa-
ção Brasileira. Bolsista da Fundação Cearense de Amparo à Pesquisa (FUN-
CAP). E-mail: jessycadiniz21@gmail.com

Karollyne Magalhães Dias - Especialista em Psicopedagogia Ins-
titucional e Clínica pela Faculdade Kurios (FAK). Licenciatura em Pedagogia 
pela Faculdade Kurios (FAK). Pesquisadora Auxiliar do Laboratório Inter-
disciplinar de Estudos da Violência (Centro Universitário Dr. Leão Sampaio 
– Juazeiro do Norte, CE) na Linha de Pesquisa Educação Brasileira e Inter-
nacional. Pesquisadora na área de religiões e religiosidades, com ênfase em 
análise de discurso. E-mail:kkaroldias@hotmail.com

Laura Maria Silva Araújo Alves - Psicóloga, professora e pes-
quisadora da Universidade Federal do Para. Atualmente orienta trabalhos na 
linha da História da Infância na Amazônia Paraense no Programa de Pós-Gra-
duação em Educação da Universidade Federal do Para.

Leda Mendes Gimbo - Doutoranda em Psicologia pela Universi-
dade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), docente no curso de Psicolo-
gia da Faculdade Vale do Salgado (FVS). E-mail: ledampinheiro@gmail.com

Marcus Cézar de Borba Belmino - Psicólogo, Gestalt-terapeuta, 
mestre em Psicologia pela Universidade de Fortaleza (UNIFOR) e doutor em 
Filosofia pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). Professor do 
curso de Psicologia do Centro Universitário Dr. Leão Sampaio. E-mail: mar-
cuscezar@leaosampaio.edu.br.

Maria Clara Arraes Peixoto Rocha - Estudante do V período de 
Direito da Universidade Regional do Cariri (URCA). 

Miguel Ângelo Silva de Melo – Doutor em Sociologia (UFPE), 
Mestre em Educação Intercultural e Antropologia Social (Universidade de 
Hamburgo – Alemanha), Mestre em Criminologia e Direito Internacional Pú-
blico (Universidade de Hamburgo – Alemanha), Pesquisador Líder do La-
boratório Interdisciplinar de Estudos da Violência (Centro Universitário Dr. 
Leão Sampaio – Juazeiro do Norte, CE). Bacharelado em Direito. Licencia-
tura em Pedagogia pela Faculdade Kurios (FAK). Advogado. Coordenador da 
Linha de Pesquisa Etnofilosofia, Etnodireito, Etnogênero. Diretor-Presidente 



- 323 -

da ONG Instituto de Educação e Intervenção Afrobrasileira (ICIEAB). Pes-
quisador do Núcleo de Estudos Comparados em Corporeidade, Alteridade, 
Ancestralidade, Gênero e Gerações. Coordenador da Linha de Pesquisa An-
cestralidade. E-mail: crioulo.miguelangelo.melo@gmail.com

Ribamar José de Oliveira Junior - Discente do VII período de 
Jornalismo da Universidade Federal do Cariri (UFCA).

Rodrigo Brito de Almeida – Graduando em Licenciatura plena 
em Letras/Libras (UFPB), Tradutor e Intérprete de Libras/Língua Portuguesa 
nas escolas da rede municipal e estadual de ensino em Crato-Ceará, Membro, 
professor e tradutor/intérprete de Libras voluntário na Associação Cratense de 
Defesa da Pessoa Surda (ACDPS). E-mail: rodrigo.brialmeida@gmail.com

Rosana Costa de Sousa - Graduada em Jornalismo pela Universi-
dade Federal do Cariri (UFCA). 

Synara Veras de Araújo - Mestra em Direito pela UNICAP, Espe-
cialista em Direitos Humanos pela UNICAP, Advocacia Geral pela UNICID 
e atualmente cursa Especialização em Estudos Cinematográficos na UNICAP. 
Graduada em Direito pela UNICAP. Lecionou na UPE de Salgueiro de 2009 a 
2012, na FACHUSC de 2012 até hoje, e coordena o projeto de extensão Cine 
Jurídico desde 2012 na FACHUSC. E-mail: synara.araujo@gmail.com

Tiago Deividy Bento Serafim - Possui graduação em Psicologia 
pela Universidade Estadual da Paraíba (2011) e mestrado em Ciências das 
Religiões pela Universidade Federal da Paraíba (2013). Atualmente é pro-
fessor da Unileão e Faculdade Vale do Salgado. Tem experiência na área de 
Psicologia, com ênfase em Psicologia, atuando principalmente nos seguintes 
temas: Psicologia Social, sentido de vida, sentido da vida, estudantes, ansie-
dade e logoterapia.

Zuleide Fernandes Queiroz - Possui Graduação em Pedagogia 
pela Universidade Federal do Ceará (1986), Mestrado em Educação pela Uni-
versidade Federal do Ceará (1992) e Doutorado em Educação pela Universi-
dade Federal do Ceará (2003) e Pós - Doutorado pela Universidade Federal 
do Rio Grande do Norte (2014). Atualmente é professora em cursos de gra-
duação das instituições: Universidade Regional do Cariri – URCA, Faculdade 
de Medicina de Juazeiro do Norte – FMJ, Faculdade de Juazeiro do Norte 
– FJN. Professora dos Programas de Mestrado: PROFHISTÒRIA – Departa-
mento de História da URCA e PRODER/UFCA. Coordenadora do Mestrado 



- 324 -

Profissional em Educação da URCA. Pesquisa nas áreas de: Educação, com 
ênfase em História da Educação e Política Educacional; Saúde e Violência; 
Feminino e Violência; Infância – adolescência e Violência. Atua em ações de 
Extensão nas áreas de: Educação e Saúde; Educação e movimentos sociais. 
Professora-colaboradora do Núcleo de Estudos Comparados em Corporeida-
des, Alteridade, Ancestralidade, Gênero e Gerações (NECA-GE – UFCA) e 
do Laboratório Interdisciplinar em Estudos da Violência (LIEV – UNILEÃO). 
E-mail: zuleidefqueiroz@gmail.com



- 325 -

Obras afins 
Coleção Diálogos Interdisciplinares 

(Dirigida por Josenildo Santos de Souza e Michel Justamand)

1 - É possível uma escola democrática? 
Michel Justamand (org.).

2 - Políticas Educacionais: o projeto neoliberal em debate. 
Lilian Grisolio Mendes e Michel Justamand.

3 - Neoliberalismo: a máscara atual do capital. 
Michel Justamand.

4 - História e representações: cultura, política e gênero. 
Lilian Grisolio Mendes e Michel Justamand (orgs.).

5 - Diálogos Interdisciplinares e Indígenas. 
Maria Auxiliadora Coelho Pinto, Michel Justamand e Sebastião Rocha de Sousa (orgs.).

6 - Diálogos Interdisciplinares I: história, educação, literatura e política. 
Émerson Francisco de Souza (org.)

7 - Diálogos Híbridos. 
Camilo Torres Sanchez, Josenildo Santos de Souza e Michel Justamand (orgs.).

8 - Diálogos Híbridos II. 
Camilo Torres Sanchez, Josenildo Santos de Souza e Michel Justamand (orgs.).

9 - A educação ambiental no contexto escolar do município de Benjamin 
Constant – AM

Sebastião Melo Campos

10 - Políticas Públicas de Assistência Social: moradores em situação de rua 
no município de Benjamin Constant – AM

Sebastião Melo Campos, Lincoln Olimpio Castelo Branco, Walter Carlos Alborado Pinto e 
Josenildo Santos de Souza

11  - Tabatinga:do Conhecimento à Prática Pedagógica
Maria Auxiliadora Coelho Pinto  (org)

12 - Tabatinga e suas Lendas
Maria Auxiliadora Coelho Pinto e Cleuter Tenazor Tananta

13 - Violência sexual contra crianças, qual é a questão? Aspectos constitutivos
Eliane Aparecida Faria de Paiva

14 - A implantação do curso de antropologia na região do Alto Solimões - AM
Adolfo Neves de Oliveira Júnior, Heloísa Helena Corrêa da Silva e Paulo Pinto Monte (orgs.)



- 326 -



- 327 -

ORGANIZADORES



- 328 -


