
https://www.pimentacultural.com


https://www.pimentacultural.com


Airton Carlos Batistela
Universidade Católica do Paraná, Brasil

Alaim Souza Neto
Universidade do Estado de Santa Catarina, Brasil

Alessandra Regina Müller Germani
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Alexandre Antonio Timbane
Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho,Brasil

Alexandre Silva Santos Filho
Universidade Federal de Goiás, Brasil

Aline Daiane Nunes Mascarenhas
Universidade Estadual da Bahia, Brasil

Aline Pires de Morais
Universidade do Estado de Mato Grosso, Brasil

Aline Wendpap Nunes de Siqueira
Universidade Federal de Mato Grosso, Brasil

Ana Carolina Machado Ferrari
Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

Andre Luiz Alvarenga de Souza
Emill Brunner World University, Estados Unidos

Andreza Regina Lopes da Silva
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Antonio Henrique Coutelo de Moraes
Universidade Católica de Pernambuco, Brasil

Arthur Vianna Ferreira
Universidade Católica de São Paulo, Brasil

Bárbara Amaral da Silva
Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

Beatriz Braga Bezerra
Escola Superior de Propaganda e Marketing, Brasil

Bernadétte Beber
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Breno de Oliveira Ferreira
Universidade Federal do Amazonas, Brasil

Carla Wanessa Caffagni
Universidade de São Paulo, Brasil

Carlos Adriano Martins
Universidade Cruzeiro do Sul, Brasil

Caroline Chioquetta Lorenset
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Cláudia Samuel Kessler
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil

Daniel Nascimento e Silva
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Daniela Susana Segre Guertzenstein
Universidade de São Paulo, Brasil

Danielle Aparecida Nascimento dos Santos
Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Brasil

Delton Aparecido Felipe
Universidade Estadual de Maringá, Brasil

Dorama de Miranda Carvalho
Escola Superior de Propaganda e Marketing, Brasil

Doris Roncareli
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Elena Maria Mallmann
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Emanoel Cesar Pires Assis
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Erika Viviane Costa Vieira
Universidade Federal dos Vales do Jequitinhonha e Mucuri, Brasil

Everly Pegoraro
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Brasil

Fábio Santos de Andrade
Universidade Federal de Mato Grosso, Brasil

Copyright © Pimenta Cultural, alguns direitos reservados.

Copyright do texto © 2021 os autores e as autoras.

Copyright da edição © 2021 Pimenta Cultural.

Esta obra é licenciada por uma Licença Creative Commons: Atribuição-NãoComercial-
SemDerivações 4.0 Internacional - CC BY-NC (CC BY-NC-ND). Os termos desta licença 
estão disponíveis em: <https://creativecommons.org/licenses/>. Direitos para esta 
edição cedidos à Pimenta Cultural. O conteúdo publicado não representa a posição 
oficial da Pimenta Cultural.

CONSELHO EDITORIAL CIENTÍFICO

Doutores e Doutoras



Fauston Negreiros
Universidade Federal do Ceará, Brasil

Felipe Henrique Monteiro Oliveira
Universidade Federal da Bahia, Brasil

Fernando Barcellos Razuck
Universidade de Brasília, Brasil

Francisca de Assiz Carvalho
Universidade Cruzeiro do Sul, Brasil

Gabriela da Cunha Barbosa Saldanha
Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

Gabrielle da Silva Forster
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Guilherme do Val Toledo Prado
Universidade Estadual de Campinas, Brasil

Hebert Elias Lobo Sosa
Universidad de Los Andes, Venezuela

Helciclever Barros da Silva Vitoriano
Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais 
Anísio Teixeira, Brasil

Helen de Oliveira Faria
Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

Heloisa Candello
IBM e University of Brighton, Inglaterra

Heloisa Juncklaus Preis Moraes
Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Brasil

Ismael Montero Fernández, 
Universidade Federal de Roraima, Brasil

Jeronimo Becker Flores
Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Brasil

Jorge Eschriqui Vieira Pinto
Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Brasil

Jorge Luís de Oliveira Pinto Filho
Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Brasil

José Luís Giovanoni Fornos Pontifícia
Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Brasil

Josué Antunes de Macêdo
Universidade Cruzeiro do Sul, Brasil

Júlia Carolina da Costa Santos
Universidade Cruzeiro do Sul, Brasil

Juliana de Oliveira Vicentini
Universidade de São Paulo, Brasil

Juliana Tiburcio Silveira-Fossaluzza
Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Brasil

Julierme Sebastião Morais Souza
Universidade Federal de Uberlândia, Brasil

Karlla Christine Araújo Souza
Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Laionel Vieira da Silva
Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Leandro Fabricio Campelo
Universidade de São Paulo, Brasil

Leonardo Jose Leite da Rocha Vaz
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil

Leonardo Pinhairo Mozdzenski
Universidade Federal de Pernambuco, Brasil

Lidia Oliveira
Universidade de Aveiro, Portugal 

Luan Gomes dos Santos de Oliveira
Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Brasil

Luciano Carlos Mendes Freitas Filho
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Brasil

Lucila Romano Tragtenberg
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, Brasil

Lucimara Rett
Universidade Metodista de São Paulo, Brasil

Marceli Cherchiglia Aquino
Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

Marcia Raika Silva Lima
Universidade Federal do Piauí, Brasil

Marcos Uzel Pereira da Silva
Universidade Federal da Bahia, Brasil

Marcus Fernando da Silva Praxedes
Universidade Federal do Recôncavo da Bahia, Brasil

Margareth de Souza Freitas Thomopoulos
Universidade Federal de Uberlândia, Brasil

Maria Angelica Penatti Pipitone
Universidade Estadual de Campinas, Brasil

Maria Cristina Giorgi
Centro Federal de Educação Tecnológica 
Celso Suckow da Fonseca, Brasil

Maria de Fátima Scaffo
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Brasil

Maria Isabel Imbronito
Universidade de São Paulo, Brasil

Maria Luzia da Silva Santana
Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Brasil

Maria Sandra Montenegro Silva Leão
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, Brasil

Michele Marcelo Silva Bortolai
Universidade de São Paulo, Brasil

Miguel Rodrigues Netto
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, Brasil

Nara Oliveira Salles
Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Brasil

Neli Maria Mengalli
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, Brasil

Patricia Bieging
Universidade de São Paulo, Brasil



Patrícia Helena dos Santos Carneiro
Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Brasil

Patrícia Oliveira
Universidade de Aveiro, Portugal

Patricia Mara de Carvalho Costa Leite
Universidade Federal de São João del-Rei, Brasil

Paulo Augusto Tamanini
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Priscilla Stuart da Silva
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Radamés Mesquita Rogério
Universidade Federal do Ceará, Brasil

Ramofly Bicalho Dos Santos
Universidade de Campinas, Brasil

Ramon Taniguchi Piretti Brandao
Universidade Federal de Goiás, Brasil

Rarielle Rodrigues Lima
Universidade Federal do Maranhão, Brasil

Raul Inácio Busarello
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Renatto Cesar Marcondes
Universidade de São Paulo, Brasil

Ricardo Luiz de Bittencourt
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil

Rita Oliveira
Universidade de Aveiro, Portugal

Robson Teles Gomes
Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Rodiney Marcelo Braga dos Santos
Universidade Federal de Roraima, Brasil

Rodrigo Amancio de Assis
Universidade Federal de Mato Grosso, Brasil

Rodrigo Sarruge Molina
Universidade Federal do Espírito Santo, Brasil

Rosane de Fatima Antunes Obregon
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Sebastião Silva Soares
Universidade Federal do Tocantins, Brasil

Simone Alves de Carvalho
Universidade de São Paulo, Brasil

Stela Maris Vaucher Farias
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil

Tadeu João Ribeiro Baptista
Universidade Federal de Goiás, Brasil

Tania Micheline Miorando
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Tarcísio Vanzin
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Thiago Barbosa Soares
Universidade Federal de São Carlos, Brasil

Thiago Camargo Iwamoto
Universidade de Brasília, Brasil

Thyana Farias Galvão
Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Brasil

Valdir Lamim Guedes Junior
Universidade de São Paulo, Brasil

Valeska Maria Fortes de Oliveira
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil

Vanessa Elisabete Raue Rodrigues
Universidade Estadual de Ponta Grossa, Brasil

Vania Ribas Ulbricht
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Wagner Corsino Enedino
Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Brasil

Wanderson Souza Rabello
Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro, Brasil

Washington Sales do Monte
Universidade Federal de Sergipe, Brasil

Wellington Furtado Ramos
Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Brasil

PARECERISTAS E REVISORES(AS) POR PARES

Avaliadores e avaliadoras Ad-Hoc

Adaylson Wagner Sousa de Vasconcelos
Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Adilson Cristiano Habowski
Universidade La Salle - Canoas, Brasil

Adriana Flavia Neu
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Aguimario Pimentel Silva
Instituto Federal de Alagoas, Brasil

Alessandra Dale Giacomin Terra
Universidade Federal Fluminense, Brasil

Alessandra Figueiró Thornton
Universidade Luterana do Brasil, Brasil



Alessandro Pinto Ribeiro
Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Brasil

Alexandre João Appio
Universidade do Vale do Rio dos Sinos, Brasil

Aline Corso
Universidade do Vale do Rio dos Sinos, Brasil

Aline Marques Marino
Centro Universitário Salesiano de São Paulo, Brasil

Aline Patricia Campos de Tolentino Lima
Centro Universitário Moura Lacerda, Brasil

Ana Emidia Sousa Rocha
Universidade do Estado da Bahia, Brasil

Ana Iara Silva Deus
Universidade de Passo Fundo, Brasil

Ana Julia Bonzanini Bernardi
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil

Ana Rosa Gonçalves De Paula Guimarães
Universidade Federal de Uberlândia, Brasil

André Gobbo
Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Andressa Antonio de Oliveira
Universidade Federal do Espírito Santo, Brasil

Andressa Wiebusch
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Angela Maria Farah
Universidade de São Paulo, Brasil

Anísio Batista Pereira
Universidade Federal de Uberlândia, Brasil

Anne Karynne da Silva Barbosa
Universidade Federal do Maranhão, Brasil

Antônia de Jesus Alves dos Santos
Universidade Federal da Bahia, Brasil

Antonio Edson Alves da Silva
Universidade Estadual do Ceará, Brasil

Ariane Maria Peronio Maria Fortes
Universidade de Passo Fundo, Brasil

Ary Albuquerque Cavalcanti Junior
Universidade do Estado da Bahia, Brasil

Bianca Gabriely Ferreira Silva
Universidade Federal de Pernambuco, Brasil

Bianka de Abreu Severo
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Bruna Carolina de Lima Siqueira dos Santos
Universidade do Vale do Itajaí, Brasil

Bruna Donato Reche
Universidade Estadual de Londrina, Brasil

Bruno Rafael Silva Nogueira Barbosa
Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Camila Amaral Pereira
Universidade Estadual de Campinas, Brasil

Carlos Eduardo Damian Leite
Universidade de São Paulo, Brasil

Carlos Jordan Lapa Alves
Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro, Brasil

Carolina Fontana da Silva
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Carolina Fragoso Gonçalves
Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro, Brasil

Cássio Michel dos Santos Camargo
Universidade Federal do Rio Grande do Sul-Faced, Brasil

Cecília Machado Henriques
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Cíntia Moralles Camillo
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Claudia Dourado de Salces
Universidade Estadual de Campinas, Brasil

Cleonice de Fátima Martins
Universidade Estadual de Ponta Grossa, Brasil

Cristiane Silva Fontes
Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

Cristiano das Neves Vilela
Universidade Federal de Sergipe, Brasil

Daniele Cristine Rodrigues
Universidade de São Paulo, Brasil

Daniella de Jesus Lima
Universidade Tiradentes, Brasil

Dayara Rosa Silva Vieira
Universidade Federal de Goiás, Brasil

Dayse Rodrigues dos Santos
Universidade Federal de Goiás, Brasil

Dayse Sampaio Lopes Borges
Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro, Brasil

Deborah Susane Sampaio Sousa Lima
Universidade Tuiuti do Paraná, Brasil

Diego Pizarro
Instituto Federal de Brasília, Brasil

Diogo Luiz Lima Augusto
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Brasil

Ederson Silveira
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Elaine Santana de Souza
Universidade Estadual do Norte Fluminense 
Darcy Ribeiro, Brasil

Eleonora das Neves Simões
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil

Elias Theodoro Mateus
Universidade Federal de Ouro Preto, Brasil



Elisiene Borges Leal
Universidade Federal do Piauí, Brasil

Elizabete de Paula Pacheco
Universidade Federal de Uberlândia, Brasil

Elizânia Sousa do Nascimento
Universidade Federal do Piauí, Brasil

Elton Simomukay
Universidade Estadual de Ponta Grossa, Brasil

Elvira Rodrigues de Santana
Universidade Federal da Bahia, Brasil

Emanuella Silveira Vasconcelos
Universidade Estadual de Roraima, Brasil

Érika Catarina de Melo Alves
Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Everton Boff
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Fabiana Aparecida Vilaça
Universidade Cruzeiro do Sul, Brasil

Fabiano Antonio Melo
Universidade Nova de Lisboa, Portugal

Fabrícia Lopes Pinheiro
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Brasil

Fabrício Nascimento da Cruz
Universidade Federal da Bahia, Brasil

Francisco Geová Goveia Silva Júnior
Universidade Potiguar, Brasil

Francisco Isaac Dantas de Oliveira
Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Brasil

Francisco Jeimes de Oliveira Paiva
Universidade Estadual do Ceará, Brasil

Gabriella Eldereti Machado
Universidade Federal de Santa Maria, Brasil

Gean Breda Queiros
Universidade Federal do Espírito Santo, Brasil

Germano Ehlert Pollnow
Universidade Federal de Pelotas, Brasil

Glaucio Martins da Silva Bandeira
Universidade Federal Fluminense, Brasil

Graciele Martins Lourenço
Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil

Handherson Leyltton Costa Damasceno
Universidade Federal da Bahia, Brasil

Helena Azevedo Paulo de Almeida
Universidade Federal de Ouro Preto, Brasil

Heliton Diego Lau
Universidade Estadual de Ponta Grossa, Brasil

Hendy Barbosa Santos
Faculdade de Artes do Paraná, Brasil

Inara Antunes Vieira Willerding
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Ivan Farias Barreto
Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Brasil

Jacqueline de Castro Rimá
Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Jeane Carla Oliveira de Melo
Universidade Federal do Maranhão, Brasil

João Eudes Portela de Sousa
Universidade Tuiuti do Paraná, Brasil

João Henriques de Sousa Junior
Universidade Federal de Pernambuco, Brasil

Joelson Alves Onofre
Universidade Estadual de Santa Cruz, Brasil

Juliana da Silva Paiva
Universidade Federal da Paraíba, Brasil

Junior César Ferreira de Castro
Universidade Federal de Goiás, Brasil

Lais Braga Costa
Universidade de Cruz Alta, Brasil

Leia Mayer Eyng
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil

Manoel Augusto Polastreli Barbosa
Universidade Federal do Espírito Santo, Brasil

Marcio Bernardino Sirino
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Brasil

Marcos dos Reis Batista
Universidade Federal do Pará, Brasil

Maria Edith Maroca de Avelar Rivelli de Oliveira
Universidade Federal de Ouro Preto, Brasil

Michele de Oliveira Sampaio
Universidade Federal do Espírito Santo, Brasil

Miriam Leite Farias
Universidade Federal de Pernambuco, Brasil

Natália de Borba Pugens
Universidade La Salle, Brasil

Patricia Flavia Mota
Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Brasil

Raick de Jesus Souza
Fundação Oswaldo Cruz, Brasil

Railson Pereira Souza
Universidade Federal do Piauí, Brasil

Rogério Rauber
Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Brasil

Samuel André Pompeo
Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Brasil

Simoni Urnau Bonfiglio
Universidade Federal da Paraíba, Brasil



PARECER E REVISÃO POR PARES

Os textos que compõem esta obra foram submetidos 
para avaliação do Conselho Editorial da Pimenta 
Cultural, bem como revisados por pares, sendo 
indicados para a publicação.

Tayson Ribeiro Teles
Universidade Federal do Acre, Brasil

Valdemar Valente Júnior
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Brasil

Wallace da Silva Mello
Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro, Brasil

Wellton da Silva de Fátima
Universidade Federal Fluminense, Brasil

Weyber Rodrigues de Souza
Pontifícia Universidade Católica de Goiás, Brasil

Wilder Kleber Fernandes de Santana
Universidade Federal da Paraíba, Brasil



Patricia Bieging
Raul Inácio Busarello

Direção editorial

Marcelo EyngDiretor de sistemas

Patricia BiegingEditora executiva

Landressa SchiefelbeinAssistente editorial

Raul Inácio BusarelloDiretor de criação

Ligia Andrade MachadoAssistente de arte

Peter ValmorbidaEditoração eletrônica

Plasteed, Freepik - Freepik.comImagens da capa

Os autoresRevisão

Fernando da Silva Cardoso
Luísa Vanessa Carneiro da Costa
Roberta Rayza Silva de Mendonça

Organizadores

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
___________________________________________________________________________

G326  Gênero: ensaios para a reflexão de questões teóricas 
e epistêmicas. Fernando da Silva Cardoso, Luísa Vanessa 
Carneiro da Costa, Roberta Rayza Silva de Mendonça - 
organizadores. São Paulo: Pimenta Cultural, 2021. 255..

Inclui bibliografia.
ISBN: 	978-65-5939-104-2 (brochura)	    	
	 978-65-5939-105-9 (eBook)

1. Gênero. 2. Política. 3. Ética. 4. Humanidade. 
5. Identidade. I. Cardoso, Fernando da Silva. II. Costa, Luísa 
Vanessa Carneiro da. III. Mendonça, Roberta Rayza Silva de. 
IV. Título.

CDU: 316.6
CDD: 300

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059

___________________________________________________________________________

PIMENTA CULTURAL
São Paulo - SP
Telefone: +55 (11) 96766 2200
livro@pimentacultural.com 
www.pimentacultural.com 2 0 2 1

mailto:livro%40pimentacultural.com?subject=
https://www.pimentacultural.com
https://www.pimentacultural.com


SUMÁRIO

Apresentação.................................................................................. 12
Fernando da Silva Cardoso
Luísa Vanessa Carneiro da Costa
Roberta Rayza Silva de Mendonça

Capítulo 1

Representações, identidades 
e memória: refletindo a categoria 
gênero no Sertão nordestino............................................................ 18
Kalline Flávia Silva Lira
Ricardo Vieiralves de Castro

Capítulo 2

Gênero, subjetividades 
e (outras) formas 
de percepção de si......................................................................... 36
Maria Rita Barbosa Piancó Pavão
Mario de Faria Carvalho

Capítulo 3

As performances de aluna 
e professora como um caminho 
de docência para a liberdade........................................................ 48
Debora Emanuelle Nascimento Lomba

Capítulo 4

A Pedagogização 
do gênero na escola....................................................................... 61
Filipe Antônio Ferreira da Silva



Capítulo 5

Gênero, agência e escrita.............................................................. 78
Fernando da Silva Cardoso

Capítulo 6

É preciso entrar na disputa pelo 
mundo: psicologia, gênero e abjeção.............................................. 92
Bruno Robson de Barros Carvalho
Maria Cristina Lopes de Almeida Amazonas

Capítulo 7

Notas iniciáticas sobre o chá 
revelação no contexto brasileiro.................................................. 108
Antoniel dos Santos Gomes Filho
Aluísio Ferreira de Lima

Capítulo 8

Bem viver e ecofeminismo: um ensaio 
sobre aproximações epistemológicas............................................ 126
Natália de Oliveira Melo
Timothy Denis Ireland

Capítulo 9

Performatividades de gênero dos orixás 
sob o foco da diversidade............................................................ 142
Miguel Melo Ifadireó
José Hermógenes Moura da Costa

Capítulo 10

Relações de gênero no Quilombo 
Novo Mundo: uma discussão a partir 
das vozes femininas da comunidade............................................. 160
Milena Almeida Veloso
Rita de Cássia Souza Tabosa Freitas



Capitulo 11

Mulheres, COVID 19 e a busca 
por emancipação a partir do trabalho: 
as fraturas expostas do já fragmentado 
tecido social................................................................................... 177
Isabele Bandeira de Moraes D’Angelo
Giorge Andre Lando

Capítulo 12

Mulheres em situação de refúgio 
e os papéis de gênero.................................................................. 192
Roberta Rayza Silva de Mendonça
Allene Carvalho Lage

Capítulo 13

Sensibilidades sobre 
gênero e o lugar da mulher 
numa colônia penal...................................................................... 208
Luísa Vanessa Carneiro da Costa

Capítulo 14

A construção da hierarquia 
de gênero e suas repercussões 
na violência doméstica e familiar 
contra a mulher............................................................................. 226
Tatiana Craveiro de Souza
Cynthia Colette Christiane Lucienne

Sobre os autores e as autoras..................................................... 244

Índice remissivo............................................................................ 252



12

s u m á r i o

APRESENTAÇÃO

Esta obra reúne um conjunto de ensaios voltados à 
problematização de diferentes questões em torno da categoria gênero. 
São privilegiadas discussões que apresentam alguns dos contornos 
políticos, éticos e sensíveis à abordagem da referida chave de leitura, 
ao passo que também são introduzidos elementos para o campo das 
Humanidades. Com especial atenção para aspectos essenciais à 
caracterização teórica e epistêmica do debate, as autoras e os autores 
centram-se na construção de textos preocupados com a desconstrução 
de paradigmas e para a afirmação – interdisciplinar – de uma agenda 
investigativa em torno das questões de gênero.

O especial interesse para com distintas premissas e 
perspectivas teóricas e epistemológicas, neste livro, deve-se ao fato 
de que a investigação da categoria gênero tem sido acompanhada por 
julgamentos vazios de sentido e que visam deslegitimar e despolitizar 
as pesquisas interligadas ao tema. Assim, os esforços científicos aqui 
empreendidos visam somar-se a outras discussões transdisciplinares 
sobre o(s) gênero(s), tendo, sobretudo, a intenção de privilegiar e 
incentivar a reflexão em torno do caráter teórico e epistêmico que funda 
o processo de problematização desta categoria.

Nesse sentido, são apresentados ensaios que contribuem para 
a ampliação – teórica e epistêmico-analítica – desta chave de leitura 
com fundamento em olhares pouco convencionais, multifacetados, 
sensíveis e nunca neutros. A consideração das narrativas, das 
sensibilidades, das subjetividades e do caráter político do(s) gênero(s) 
acompanha os escritos e a organização da obra. São premissas (e 
indagações) prementes na contemporaneidade e para o fazer científico 
comprometido com a diversidade.



13

s u m á r i o

Inaugurando a sequência de ensaios, o texto intitulado 
“Representações, identidades e memória: refletindo a categoria 
gênero no Sertão nordestino”, de autoria de Kalline Flávia Silva Lira 
e Ricardo Vieiralves de Castro, apresenta uma análise sobre a 
categoria gênero a partir de uma perspectiva interseccionada com 
a categoria regionalidade como forma de pensar o coronelismo e o 
cangaço. A autora e o autor, utilizando-se de três conceitos teóricos – a 
representação, a identidade e a memória social – problematizam como 
as diferenças entre os gêneros estão situados no sertão nordestino.

Em “Gênero, subjetividades e (outras) formas de percepção de 
si” Maria Rita Barbosa Piancó Pavão e Mario de Faria Carvalho refletem 
acerca do que nomeiam enquanto dimensão sensível do ‘gênero’. 
Com base na potência (trans)formadora da poesia e da linguagem 
poética, questionam de que maneira as subjetividades se constituem 
e se transformam a partir das experiências cotidianas. O gênero, parte 
da dinâmica da vida em si, é refletido com base em uma perspectiva 
sensível, a poiesis inerente à vida.

A trajetória enquanto docente e discente e o encontro com seus 
alunos e suas alunas é o elemento central das reflexões propostas por 
Debora Emanuelle Nascimento Lomba em “As performances de aluna e 
professora como um caminho de docência para a liberdade”. A autora 
aduz a importantes notas sobre o fazer docente vivido enquanto mulher e 
os efeitos que este corpo produz em tal prática. Igualmente, tendo como 
suporte uma escrita pessoal e política, reafirma movimentos sensíveis e 
críticos de resistência acadêmica, social e política no fazer docente e, 
sobretudo, como tais práticas refletem na superação de desigualdades.

A ‘pedagogização do gênero’ é o aspecto central discutido 
por Filipe Antônio Ferreira da Silva em “A Pedagogização do 
gênero na escola”. No referido ensaio o autor problematiza como 
a pedagogização do conceito de gênero produz o confronto de 
descontinuidades e normalizações no cenário escolar. Para tanto, 



14

s u m á r i o

argumenta que, historicamente, o conceito de gênero se fortalece no 
cenário da educação e dita, por meios dos rituais heteronormativos, 
como os corpos de crianças, adolescentes, jovens e professoras(es) 
devem se comportar e quais desejos, comportamentos e identidades 
devem prevalecer.

Fernando da Silva Cardoso inscreve algumas inquietações 
e interpelações sobre os limites da escrita científica. Em “Gênero, 
agência e escrita” o autor alude à capacidade de ser afetado pela(o) 
Outra(a) de se auto-afetar a partir da significação de experiências 
metaforizadas na palavra. O argumento proposto compõe a crítica 
em torno do distanciamento entre pesquisadores(as) e atores sociais, 
assim como no que concerne à consideração utilitária das experiências 
de grupos marcados por questões de gênero. 

“É preciso entrar na disputa pelo mundo:  Psicologia, gênero e 
abjeção”, escrito por Bruno Robson de Barros Carvalho e Maria Cristina 
Lopes de Almeida Amazonas, é um ensaio que ajuda a estabelecer 
contornos acerca de como o projeto de modernidade, civilidade 
e humanidade foi construído à base da eliminação do diferente, na 
institucionalização de corpos que podem ser chorados e daqueles que 
são abjetos, passíveis de eliminação. Assim, o autor e a autora refletem 
sobre como a categoria gênero pode nos possibilitar, não a resolver, 
mas a seguir aprofundando o referido debate.

O texto intitulado “Notas iniciáticas sobre o chá revelação no 
contexto brasileiro”, de autoria de Antoniel dos Santos Gomes Filho e 
Aluísio Ferreira de Lima, toma como objeto de análise a ocasião social do 
chá revelação no Brasil. Por meio da plataforma YouTube®, analisando 
uma série de vídeos que apresentam a ocasião, os autores evidenciam 
como a categoria gênero perfaz o referido momento, enfatizando como 
o universo em questão é atravessado por construções psicossociais e 
econômicas, e quais as pistas investigativas podem ser vislumbradas.



15

s u m á r i o

Natália de Oliveira Melo e Timothy Denis Ireland discutem 
em “Bem viver e ecofeminismo: um ensaio sobre aproximações 
epistemológicas” a aproximação entre os princípios do Bem Viver e 
do Ecofeminismo para a sistematização de um quadro epistêmico 
marcado pelas reflexões alcançadas a partir da categoria gênero. 
O texto denuncia aspectos machistas e patriarcais característicos 
de sociedades capitalistas e desenvolvimentistas como forma de 
demonstrar que a relação com a natureza pode ser vista, ao mesmo 
tempo, como uma premissa crítica e como um movimento epistêmico 
ecológico e feminista.

A categoria gênero é retomada por Miguel Melo Ifadireó e José 
Hermógenes Moura da Costa para pensar a sua representação nas 
religiões de matriz africana – Candomblé (Ketou, Angola/ Kongo e Jeje), 
Ifá, Umbanda e Quimbanda – e nas religiões de matrizes indígenas – 
Jurema, Pajelança e Catimbó. O texto intitulado “Performatividades de 
gênero dos orixás sob o foco da diversidade” aduz sobre a importante 
visibilidade, principalmente nas últimas décadas, que a referida díade 
ganhou no Brasil. Através da analítica em torno das relações e papéis de 
gênero atribuídos nas interações entre os Orixás, os autores apontam 
para importantes contornos da discussão.

Em “Relações de gênero no Quilombo Novo Mundo: uma 
discussão a partir das vozes femininas da comunidade” Milena Almeida 
Veloso e Rita de Cássia Souza Tabosa Freitas investigam a categoria 
gênero em interface com o contexto cultural do Quilombo Mundo 
Novo, localizado em Buíque, Pernambuco. As autoras procuram 
compreender em que medida as relações de gênero organizam, na 
referida comunidade, as relações culturalmente postas para homens 
e mulheres. No intuito de verificar as influências que permeiam tal 
dinâmica, o estudo lança luz sobre a matriz cultural que gendrifica e 
sustenta a sociabilidade de feminina no referido quilombo.



16

s u m á r i o

Isabele Bandeira de Moraes D’Angelo e Giorge Andre Lando, 
em “Mulheres, COVID 19 e a busca por emancipação a partir do 
trabalho: as fraturas expostas do já fragmentado tecido social” 
retomam importantes preocupações e reflexões acerca da trajetória de 
conquistas sociais das mulheres, quanto à contínua luta por espaços 
de fala e ação dentro e fora do contexto laboral e as possibilidades de 
sua manutenção, pausa ou perda, no cenário pós-pandêmico. Nesse 
sentido, o ensaio apresentado aponta para os efeitos colaterais sociais 
da pandemia causado pela Covid-19 sobre as mulheres, sobretudo no 
Brasil, ressaltando as conexões deste contexto com o patriarcalismo, 
o machismo e a misoginia.

Os papéis de gênero e a sua relação com a vivência de direitos 
por mulheres refugiadas é o cerne das reflexões propostas por Roberta 
Rayza Silva de Mendonça e Allene Carvalho Lage em “Mulheres em 
situação de refúgio e os papéis de gênero”. As autoras constroem 
importantes notas que procuram evidenciar a lógica patriarcal implícita 
ao refúgio e, sobretudo, quanto a como pensar tais violações de direitos 
humanos e acolhimento em uma perspectiva de gênero. Assim, o atual 
cenário de deslocamentos forçados, analisado a partir dos Relatórios 
Global Trends, é discutido como forma de perspectivar a afirmação de 
direitos humanos e o status de refugiada.

A partir de um estudo empírico Luísa Vanessa Carneiro da Costa 
investiga sobre como marcadores de gênero refletem no processo de 
encarceramento de mulheres mulas na Colônia Penal Feminina de 
Buíque, Pernambuco. O texto intitulado “Sensibilidades sobre gênero e o 
lugar da mulher numa Colônia Penal” aprofunda conexões nem sempre 
evidentes entre questões de gênero, cárcere e direitos humanos, com 
vistas a compreender a dinâmica pela qual a categoria gênero é 
mobilizada na (re)produção múltiplas formas de subalternidade e de 
punição no processo de encarceramento de mulheres mulas presas 
na referida Colônia Penal. 



17

s u m á r i o

Em “A construção da hierarquia de gênero e suas repercussões 
na violência doméstica e familiar contra a mulher” Tatiana Craveiro de 
Souza e Cynthia Colette Christiane Lucienne demarcam algumas 
passagens históricas que, para elas, estão relacionadas com a 
construção da noção de menos valia da mulher. Reconhecendo as 
raízes da problemática, as autoras questionam as repercussões nocivas 
dos estereótipos de gênero, ao passo que introduzem aspectos centrais 
do debate sobre a desconstrução de tais preconceitos com base em 
legislações de reconhecimento e proteção dos direitos das mulheres 
vítimas de violências. Assim, a complexidade da categoria gênero e suas 
repercussões no fenômeno da violência contra a mulher são discutidas à 
luz dos possíveis avanços das legislações e equipamentos de proteção. 

Fernando da Silva Cardoso

Luísa Vanessa Carneiro da Costa

Roberta Rayza Silva de Mendonça 



Capítulo 1

REPRESENTAÇÕES, IDENTIDADES 
E MEMÓRIA: REFLETINDO 

A CATEGORIA GÊNERO NO 
SERTÃO NORDESTINO

Kalline Flávia Silva Lira

Ricardo Vieiralves de Castro

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.18-35

1
Kalline Flávia Silva Lira

Ricardo Vieiralves de Castro

REPRESENTAÇÕES, 
IDENTIDADES 
E MEMÓRIA: 

REFLETINDO A CATEGORIA GÊNERO 
NO SERTÃO NORDESTINO



19

s u m á r i o

Paraíba masculina,

Muié macho, sim sinhô.

Eita pau pereira

Que em princesa já roncou

Eita Paraíba

Muié macho sim sinhô.

(“Paraíba”, Humberto Teixeira e Luiz Gonzaga, 1946).

INTRODUÇÃO

A epígrafe desse texto faz menção a uma música famosa no 
Nordeste do Brasil, eternizada na voz de Luiz Gonzaga, conhecido como 
o “Rei do Baião”, que embora se refira ao estado da Paraíba, popularizou 
o termo “paraíbas” como expressão utilizada, principalmente no Sul e 
Sudeste do país, para designar as mulheres nordestinas. Com isso 
foi reforçada a ideia de que as mulheres do Sertão são “mulheres-
machos”, ou seja, mulheres masculinizadas, com traços considerados 
pertencentes ao universo masculino.

Jodelet (2002) afirma que uma representação social é estabelecida 
através de um processo de compartilhamento, e que esse conhecimento 
do senso comum estrutura modos de vida e práticas no cotidiano. 
Segundo Halbwachs (2013), para que o sujeito lembre um evento 
passado, não é necessário apenas que ele seja evocado por outros; 
é preciso que a pessoa tenha algum “resquício” da rememoração para 
que os conjuntos de testemunhos se constituam em lembranças.

A diversidade de comportamentos e atitudes atribuídas às mulheres 
e aos homens do Sertão pontua que as imagens fixas não condizem 
necessariamente com o cotidiano, pois muitas vezes ao referir-se ao 
Nordeste/Sertão podem-se trazer à tona imagens cristalizadas associadas 



20

s u m á r i o

à seca, fome e calor. Por outro lado, também se podem desconstruir 
essas representações fazendo alusão às ações, acontecimentos e 
pessoas que subvertem essas imagens estereotipadas. Para Ricouer 
(2006), a identidade compreende a pluralidade do ser, que muda a cada 
etapa, e a cada nova experiência vivida. Aceitar as diferenças pode 
facilitar o reconhecimento do outro, mas pode também, por um lado, 
banalizar e, por outro, torná-los tão evidentes que o reconhecimento vem 
acompanhado da intolerância e da violência.

A partir de uma compreensão interseccional do gênero, Brah 
(2006) argumenta que as interconexões entre racismo, classe e 
sexualidade, ou ainda qualquer outro marcador de “diferença”, deve 
levar em conta a posição dos diferentes segregacionismos entre si. 
O conceito de diferença, “se refere à variedade de maneiras como 
discursos específicos da diferença são constituídos, contestados, 
reproduzidos e resignificados” (BRAH, 2006, p. 374). Para a autora, 
é importante saber se a diferença resulta em desigualdade ou 
igualitarismo, compreendendo que nem sempre é fácil desemaranhar 
os diferentes movimentos do poder. No caso do gênero no Sertão, a 
diferença parece resultar em profundas desigualdades, posto que as 
experiências com o semiárido, as relações com coronéis e jagunços, 
produzem diferentes subjetividades e identidades. 

Este estudo tem o objetivo de analisar a categoria gênero a partir 
de uma perspectiva interseccional com a categoria regionalidade, 
neste caso, com o sertão nordestino, utilizando três conceitos teóricos 
– a representação, a identidade e a memória social. Para analisar as 
diferenças entre os gêneros, destacaram-se dois fenômenos sociais 
locais importantes – o coronelismo e o cangaço.



21

s u m á r i o

A CATEGORIA GÊNERO

Segundo Gonçalves (2006), inicialmente, refletir sobre homem 
e mulher era ressaltar a dicotomia homem/cultura e mulher/natureza, 
marcada por estereótipos, preconceitos e uma hierarquia de valores. 
Essa visão de dois polos era apoiada na ideia da “desigualdade” entre 
os dois sexos, separando e contrapondo-os. Deste modo, o universo 
masculino era relacionado à cultura, sinônimo de objetivo, de racional 
e de público, e isso determinava a sua “superioridade” em relação ao 
universo feminino, que era pensado em relação à natureza, sua suposta 
inclinação às questões emocionais e subjetivas, e ao âmbito privado.

Nesse sentido, não se trata somente de afirmar que os gêneros 
possuem conteúdos distintos e complementares. A lógica interna ao 
domínio do gênero é hierárquica, fazendo com que os vetores simbólicos 
relacionados se qualifiquem pelas propriedades de marcado ou não 
marcado pela cultura. Ou seja, as propriedades simbólicas particulares 
à constituição do masculino e do feminino são fenômenos da relação 
hierárquica entre eles. Em diversos contextos e em graus variados, 
ainda se perpetua a ideia da superioridade do homem sobre a mulher, 
evidenciada nas representações sociais dos dois gêneros.

O conceito de gênero, problematizado a partir da década de 
1970, possibilitou um avanço em termos teóricos, gerando análises 
e discussões muito além dos aspectos biológicos. Esse conceito, 
inicialmente pensado na diferença sexual entre homens e mulheres, 
foi sendo reformulado ao passar do tempo. Compreende-se que sexo 
não é gênero, sendo o primeiro relacionado às questões biológicas, 
e o segundo como uma construção social variando de época e de 
sociedade (LAURETIS, 1994). Assim, homens e mulheres formam dois 
grupos que estão diretamente ligados por uma relação social de gênero.



22

s u m á r i o

Lauretis (1994) argumenta a necessidade de separar gênero 
de diferença sexual, e partindo de uma visão foucaultiana, passar a 
conceber gênero como produto de várias tecnologias, ou seja, como 
um dispositivo. Para a autora, os gêneros são produzidos por uma 
tecnologia, uma maquinaria de produção, que criam as categorias 
homem e mulher para todas as pessoas, através de discursos apoiados 
nas instituições, como a família e a escola. A problemática colocada 
pela autora permite constatar de que somos sujeitos constituídos no 
gênero, porém não se deve considerar apenas a diferença sexual, mas 
também os códigos linguísticos e as representações culturais que 
estão imbricados nas diversas relações sociais.

Considerando as abordagens que buscam explicar o gênero, 
mas percebendo que cada uma tem falhas, Scott (1995, p. 86) propõe 
uma definição que incorpora duas posições, entendendo como: “(1) 
o gênero é um elemento constitutivo de relações sociais baseadas 
nas diferenças percebidas entre os sexos e (2) o gênero é uma forma 
primária de dar significado às relações de poder”. Dessa forma, 
trabalhar com o conceito de gênero é ampliá-lo além das questões 
sobre diferenças físicas e biológicas, sendo necessário afirmar sua 
dimensão social, histórica e política.

Nessa lógica, as representações são algo que o indivíduo cria a 
partir de seus valores, crenças e costumes, para explicar uma situação 
cotidiana. Por exemplo, explicam a subordinação das mulheres 
em relação aos homens pela crença de que as mulheres são mais 
emotivas, sensíveis, mais propensas ao pecado (posto que o “pecado 
original” foi culpa de uma mulher), sua sexualidade deve ser preservada 
(castidade), entre outras crenças que vão perpetuando no tempo em 
determinadas sociedades.

Assim, entende-se que o estudo das representações sociais é 
importante para compreender a sociedade e as relações de gênero 
nela existentes, sendo necessário conhecer o contexto em que os 



23

s u m á r i o

indivíduos estão inseridos, bem como as práticas sociais vivenciadas 
por eles. Nesta perspectiva, segundo Arruda (2002), a teoria das 
representações sociais apresenta-se como um paradigma que pode 
ajudar na compreensão de temas/objetos que são ao mesmo tempo 
processo e produto, como as relações de gênero.

As representações sociais compartilhadas de homens e mulheres 
estão relacionadas aos fatores históricos e culturais associados a um 
determinado grupo social. Para Arruda (2002), gênero é uma categoria 
relacional que considera os gêneros em presença, bem como devem 
ser consideradas as relações de poder, da subjetividade e do saber 
concreto. No Sertão nordestino, demonstra-se a importância dos 
fenômenos locais, como o coronelismo e o cangaço. Essa representação 
está ligada aos estereótipos antigos e ainda existentes no senso comum, 
e são determinantes da percepção do homem e da mulher do Sertão.

As representações dos homens do Sertão estão ligadas ao 
coronel, ao jagunço, ao cangaceiro, e alimentam o mito do “cabra 
macho” que contribui para um modelo de masculinidade baseada 
numa relação entre homens e mulheres que vigora desde o Brasil 
colônia, estruturando, como pontua Jodelet (2002), os modos de vida 
e as práticas cotidianas. Por outro lado, muitas mulheres acabam 
“aceitando” que nasceram para uma vida “sofrida”, porque isso 
caracterizaria o “ser mulher” do Sertão.

A CATEGORIA REGIONALIDADE

Embora a categoria “Sertão” apareça nos relatos dos viajantes 
europeus desde o século XVI, para Amado (1995), sua abrangência 
espacial e seus sentidos foram sendo gradativamente redefinidos, até 
chegarmos ao conhecimento atual de Sertão como uma das áreas 



24

s u m á r i o

nas quais se subdivide o Nordeste brasileiro. Porém, a força do termo 
foi tão grande que o senso comum e o imaginário social passaram a 
utilizar o “Sertão” e o “Nordeste” praticamente como sinônimos. Por 
isso, o Sertão, “entre os nordestinos, é algo tão crucial, tão cheia de 
significados, que sem ele, a própria noção de ‘Nordeste’ se esvazia, 
carente de um de seus referenciais essenciais” (AMADO, 1995, p. 145).

Segundo Prado Jr., no Sertão nordestino ocorreu o maior 
cruzamento entre o índio e o negro: “os que trazem estampados na 
pele o estigma de uma raça bastarda e oprimida: os negros e seus 
derivados mais escuros. [...] cruzam-se em larga escala, dando este 
tipo, o sertanejo, de tão singular definição psicológica e étnica” (2011, 
p. 119, grifo do autor).

Assim, seja pela influência da raça, ou até mesmo por ser 
uma região árida, seca e pobre, há uma ideia amplamente divulgada 
de que a região seria povoada por uma “sub-raça”, enfatizando a 
superioridade do “Sul” em relação ao “Norte”. Segundo o historiador 
Albuquerque Jr. (2009), o Sul seria eleito naturalmente o fundamento 
da nação, explicando que tal situação se deve ao fato de que, tanto o 
Sul quanto o Norte, de formas diferentes, afirmavam o Norte enquanto 
espaço associado ao rural. O Sul representava de forma pejorativa, 
associando o lugar com o atraso, a violência e a miséria. Já o Norte 
tinha o rural como representação da brasilidade mais pura, distante 
das influências estrangeiras, lugar do homem forte do Sertão, mas 
também como lugar de seca, sendo este um dos fortes elementos de 
constituição da região.

Conforme Dumont (1997), a sociedade moderna é individualista, 
e a noção de valor é o operador da diferença no interior de uma relação 
hierárquica, ou seja, é o vetor que permite a um determinado termo 
ser a expressão do sentido da totalidade e, ao mesmo tempo, daquilo 
que torna um diferente do outro. Dessa forma, pensar a oposição 
entre o “Brasil de cima” (o Norte) versus o “Brasil de baixo” (o Sul), é 



25

s u m á r i o

atribuir valores diferentes a cada região. Como pontua Dumont (1997, 
p. 66), “adotar um valor é hierarquizar, e um certo consenso sobre os 
valores, uma certa hierarquia das ideias, das coisas e das pessoas é 
indispensável à vida social”. Em decorrência da imputação diferenciada 
de valor às entidades sociais, ocorre que os lugares são postulados 
como diferentes, complementares e logicamente hierarquizados.

Albuquerque Jr. (2009) chama a atenção para a representação 
do Nordeste na mídia, principalmente nas novelas e nos programas de 
humor. O que aparece geralmente em cena é um lugar bem distante, 
com pessoas engraçadas, que falam errado, se vestem com roupas 
emendadas, usam maquiagem exagerada, e ao mesmo tempo 
violentas, dando tiros e “peixeiradas” para todo lado. Para o autor, a 
produção destes discursos conferiu ao Nordeste, e consequentemente 
aos/às nordestinos/as, determinadas características e estigmas 
morais, culturais, simbólicos e sexuais, frutos das relações de poder e 
saber, de conflitos e de acordos entre o Sul e o Norte.

GÊNERO E REGIONALIDADE: O HOMEM E 
A MULHER DO SERTÃO NORDESTINO

A partir da representação do Nordeste/Sertão como um lugar 
de atraso e de violência, emergem os discursos sobre o homem e a 
mulher que melhor representaria esse lugar: o/a sertanejo/a, aquele/a 
rude, embrutecido/a pela natureza, um/a guerreiro/a, resistente, capaz 
de enfrentar todo tipo de dificuldade e de sobreviver a elas.

Conforme Albuquerque Jr. (2009), o tipo nordestino vai se 
definindo como um homem de costumes conservadores, rústicos, 
ásperos – um macho capaz de resgatar aquele patriarcalismo em 
crise, um ser viril, másculo, sem sentimentos de amor e afeto. A partir 



26

s u m á r i o

daí pode-se perceber que o processo de estereotipia do nordestino 
associado ao sertanejo, ao homem da roça, não é apenas uma disputa 
entre o Sul e Norte, mas principalmente uma forma de afirmar o povo 
do Sul como educado, moderno, rico e racional.

As principais representações sobre o homem sertanejo estão 
ligadas à sua força, bravura, virilidade. Para Albuquerque Jr. (2009), 
o nordestino surge como um tipo voltado para a preservação de um 
passado regional, tradicional e patriarcal que estaria desaparecendo e 
dando lugar a uma sociedade “matriarcal”, efeminada. Conforme o autor, 
nesse discurso, está se falando do nordestino enquanto homem, um 
macho, não enquanto palavra que serve para se referir a toda espécie 
humana, pois a ideia de nordestino que está emergindo é pensada no 
masculino, não havendo lugar para o feminino nessa figura.

No Nordeste, segundo pontua Leal (2012), o coronelismo 
não foi um fenômeno simples, pois envolveu uma complexidade de 
características da política local. O coronelismo seria, sobretudo, 
um compromisso, uma troca de proveitos, principalmente entre os 
senhores de terras e o poder público. O poder do coronel estava 
relacionado às populações rurais, e o coronel era uma figura local 
de grande influência, e dominavam funções de polícia e de justiça, 
submetendo ao seu poder, inclusive delegados, juízes e prefeitos. 
Nesse caso, quanto mais terra o coronel possuísse, maior era seu 
poder, e mais pessoais dependiam dele.

Para Janotti (1984), o estereótipo dos coronéis como pessoas 
rústicas, brutais e ignorantes não é o ideal, posto que todo estereótipo é 
restritivo e empobrecedor. Segundo a autora, o coronelismo seria uma 
política de compromissos, uma aliança do Estado com a oligarquia 
agrícola. Assim, para a autora, o coronel era um tipo social, que tinha 
sua autoridade reconhecida pela comunidade em função de seu papel 
“protetor”. Contudo, o coronel podia representar o bem ou o mal, 
a depender das circunstâncias e seus interesses. No coronelismo, 



27

s u m á r i o

pode-se ver a mulher com dois objetivos: o da satisfação do homem, 
centro da sociedade coronelística, e o da reprodução. A mulher era, 
então, considerada frágil, indefesa, sendo aquela que precisava do 
homem para lhe proteger. A figura do coronel era respeitada além de 
sua casa, intervindo, inclusive, na vida de outras pessoas que eram 
manipuladas pelo seu poder.

Foi no final do século XIX até a década de 1940 que homens 
e mulheres do Sertão entraram para a história com o movimento do 
cangaço. Para Freitas (2005), o fenômeno do cangaço foi considerado 
uma alternativa em relação aos trabalhos rurais e aos casamentos 
que selavam acordos entre as famílias e não consideravam os 
sentimentos dos noivos, principalmente das mulheres. Ser cangaceiro 
(ou cangaceira) parecia ser algo subversivo a ordem social, patriarcal 
e clientelista existente, embora não se possa desconsiderar que as 
maiores vítimas das violências praticadas pelos cangaceiros eram as 
mulheres camponesas, que quando não entravam de forma forçada 
para os bandos, eram estupradas e até mesmo mortas.

Em seu estudo sobre a origem do cangaço, Facó (2009) situa 
historicamente o período colonial, como o período de exploração e 
ocupação do interior do país, em que os colonos expulsaram indígenas 
e os negros dos quilombos, como sendo responsável pelo surgimento 
dos capangas, que serviam para defender as terras dos ataques 
indígenas. Com o tempo, a função deixou de ser apenas defensiva e os 
capangas passaram a atacar as propriedades vizinhas. Como bem frisa 
o autor, os capangas eram comandados pelos coronéis, chefes locais.

Lins (2001) ressalta que o cangaço foi contado através de um 
imaginário de fome, crueldade, beirando ao surrealismo. Isto não 
quer dizer que o autor negue as ações violentas cometidas pelos 
cangaceiros, mas alerta para a importância separar ficção e realidade. 
Ao atribuírem-lhes a ideia de violência e da violação sem medida, criou-
se o mito dos cangaceiros. O nordestino, expresso no cangaceiro, é 



28

s u m á r i o

radicalizado numa visão ambígua e perigosa, repudiado como monstro, 
mas amado e respeitado. Assim, como a violência normatiza a conduta 
dos homens pobres e livres do Sertão nordestino, tanto entre coronéis 
quanto entre os cangaceiros, o poder do mando, sem descartar o uso 
da força, é o que prevalece.

Retomando a proposição da representação social do homem 
nordestino como valente, viril, macho e corajoso, tem-se como 
consequência a imagem do “macho” do Sertão, que conforme 
Albuquerque Jr. (2010, p. 23) é “agressivo na vida e com as pessoas, 
se caracteriza pela vontade poder, de domínio, exige subordinados e 
subordinações, notadamente das mulheres”. Dessa forma, há uma 
naturalização do macho sertanejo e da violência praticada por eles, 
principalmente contra as mulheres.

Interesse notar que, de forma geral, as representações da mulher 
eram de “sexo frágil”, dócil, delicada, meiga. Porém, quando essa 
mulher é do Nordeste/Sertão, uma série de adjetivos opostos é trazida 
à tona, e quase sempre apresentam uma mulher masculinizada ou 
que remetem a um estereótipo: matuta, caipira, beata, cafona, e outras 
qualidades vinculadas à incivilização que lhe são frequentemente 
impostas. Os discursos preconceituosos acabam naturalizando os 
papéis de gênero, reafirmando a mulher do Sertão como feia, muito 
séria, e considerada boa para trabalhar, centradas na vida familiar, 
apegadas a terra e a acompanhar seus maridos.

Segundo Falci (2017), o Sertão e seu modo de vida excêntrico, 
em relação à população do Sul, marcado pela pecuária e ausência 
do Estado, evidenciava a necessidade do uso da força, da honra e 
de códigos de conduta que alimentaram a ideia de que as mulheres 
nordestinas eram masculinizadas, pois só assim sobreviveriam aos 
obstáculos da região. Com isso, o “ser mulher” no Nordeste/Sertão 
ainda está no imaginário social muito ligado ao cangaço, dando ênfase 
a estereótipos de um ambiente hostil e violento. A mulher é vista como 



29

s u m á r i o

“mulher de coragem”, referindo-se às cangaceiras, trazendo arraigado 
esse estigma de “mulher macho”, uma categoria dicotômica de gênero, 
capaz de assumir qualquer tipo de trabalho por mais duro que seja, 
além de associá-la a valores morais rígidos e tradicionais.

Os diversos preconceitos constroem e estigmatizam tanto 
homens quanto mulheres. Esse olhar marcado por preconceitos de 
lugar que acarreta, por consequência, a imagem de “macho” do Sertão 
também acabam criando o mito da “mulher macho”. A manutenção 
da identidade é uma das funções das representações sociais, 
enquanto influência da cultura dos grupos de pertença, que oferecem 
possibilidades simbólicas de constituição identitária. Ricoeur (2006) 
compreende a identidade como um reconhecimento, posto que além 
da necessidade de saber quem somos, é necessária a relação com o 
outro. Ou seja, já que não existimos sem o reconhecimento do outro, a 
alteridade é fundamental para o reconhecimento da identidade.

Ricoeur (2006) caracterizou as formas possíveis de 
reconhecimento que o indivíduo pode obter por parte da sociedade 
em que vive. Esse reconhecimento pode ser organizacional ou 
institucional, gerando prestígio, consideração e aceitação. Viver em 
sociedade exige um esforço contínuo de reconhecimento dos outros 
e de busca por ser reconhecido. Reconhecer que a mulher é diferente 
do homem, historicamente, colocou a mulher numa situação de 
subordinação, como se o homem tivesse direitos sobre corpo e a vida 
da mulher. Nessa mesma lógica, reconhecer que a mulher do Sertão é 
diferente das mulheres de outros locais tem perpetuado o imaginário 
dessa mulher como inferior, inculta, pobre, sem perspectivas de vida, 
sofrida com a seca.

Ricoeur (2007) aponta a relação entre memória e história, e a sua 
relação com a identidade. A memória seria a matriz da história, numa 
relação em que a memória serve a história e esta, por sua vez, consolida 
e perpetua uma memória determinada, ou seja, legitima determinada 



30

s u m á r i o

memória. A perpetuação de um ponto de vista único sobre o passado 
destitui a possibilidade de outras perspectivas (memórias). Assim, o 
passado é encerrado, fechado e não permite novas expectativas. O 
passado do cangaço, fenômeno social importante do Sertão nordestino, 
perpetuou uma memória de uma população valente, corajosa, muitas 
vezes violenta e sem escrúpulos.

No que diz respeito às questões de gênero, esta perspectiva 
tem-se convertido numa espécie de “memória ensinada” que silencia 
ou minimiza a contribuição das mulheres para o desenvolvimento da 
cultura e da história, como se as mulheres não tivessem participado 
efetivamente de grandes eventos sociais. Como não se pode mudar o 
passado, os estudos de gênero tentam mudar o presente, para garantir 
outro futuro. Se, como afirma Ricoeur (2007), a memória é fundamental 
para a reinvindicação da identidade, é imprescindível relacionar as 
questões de gênero, de modo a alterar o estado das coisas atuais e 
permitir um futuro em que as assimetrias sejam descartadas.

Ainda sobre as questões da memória, Halbwachs (2013) 
postulou a categoria de “memória coletiva”, entendendo que o 
fenômeno de recordação e localização das lembranças não pode 
ser efetivamente analisado, se não for levado em consideração 
os contextos sociais que atuam como base para o trabalho de 
reconstrução da memória. Para o autor, a memória é um processo 
de reconstrução e deve ser analisada levando em consideração 
dois aspectos: o primeiro refere-se ao fato de que não se trata de 
uma repetição linear dos acontecimentos e vivências no contexto de 
interesses atuais; e o fato de que se diferencia dos acontecimentos e 
vivências que podem ser evocados e localizados em um determinado 
tempo e espaço envoltos num conjunto de relações sociais.

Outra questão importante refere-se à relação entre memória 
e espaço. Para Halbwachs (2013), a partir do momento em que um 
grupo social se encontra inserido em um espaço, passa a moldá-lo 



31

s u m á r i o

a sua imagem, suas concepções e valores. Este tipo de memória 
é muito importante no contexto do Sertão nordestino. Foi através 
da fala que muitas histórias ficaram conhecidas. Mais uma vez, o 
fenômeno do cangaço é um bom exemplo. Ainda hoje é difícil saber 
o que realmente aconteceu quando um determinado bando de 
cangaceiros passava numa cidade. O que importa são as memórias 
que continuam sendo contadas.

A memória do cangaço ainda é muito forte no Sertão nordestino, 
sendo sua história bem representada em filmes e documentos. No 
entanto, pouco há sobre as cangaceiras. Esta invisibilidade é expressa 
até na definição sobre o que foram. Ressalta-se que a questão do 
gênero não se reduz à diferenciação sexual, pois se considera, mais 
uma vez, que o gênero é constituído por práticas culturais e linguagens 
que definem o masculino e o feminino; portanto, o feminino não se 
resume a traços biológicos, sendo uma construção.

Freitas (2005) apresentou três motivações para a entrada 
das mulheres no movimento do cangaço: voluntário, rapto ou fuga. 
Independente do motivo, os documentários analisados pela autora 
apresentaram essa experiência como algo positivo. Dessa forma, 
apesar da pouca visibilidade das mulheres na memória do cangaço 
(com exceção de algumas, como Maria Bonita e Dadá), a identidade 
da mulher do Sertão foi sendo construída a partir desse fenômeno.

Importante ressaltar que o movimento do cangaço é contraditório. 
Para alguns, Lampião foi uma espécie de herói. Assim, a constituição 
da memória coletiva referente ao cangaço, seguindo as proposições de 
Halbwachs (2013), não seria uma imposição, mas uma adesão afetiva 
ao grupo, que ele denomina de “comunidade afetiva”. Para o autor, a 
memória nacional seria a mais completa forma de memória coletiva. 
Essa memória nacional do cangaço foi registrada na literatura, no cordel, 
pelos memorialistas. Existia (e ainda existe) em torno do mito do cangaço 
uma adesão afetiva, por tudo que ele representou para o Sertão.



32

s u m á r i o

Da mesma forma, é fundamental analisar as representações 
sociais sobre o fenômeno do coronelismo e do cangaço e, 
consequentemente, da mulher e do homem do Sertão. As 
representações sociais evidenciam que o contexto sertanejo (embora 
não o único) apresenta uma ambiguidade na identidade de gênero da 
mulher, por exemplo, que num momento é vista como “mulher-macho” 
ligada ao estereótipo do cangaço, e em outro é vista como “mulher-
frágil”, mãe e esposa dedicada, ligada ao coronelismo.

No entanto, tenta-se argumentar que, diferente do que está posto 
na memória social, as representações de gênero no Sertão são múltiplas, 
como são as mulheres e os homens de qualquer espaço geográfico, 
cultural, social e histórico. O que se vê recorrentemente é a reprodução 
do estereótipo da mulher e do homem do Sertão com características 
bem definidas, delimitando as suas possibilidades. Faz-se necessário, 
portanto, questionar a forma como o gênero no Sertão vem sendo 
representado e construído pelas produções sociais e culturais.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O objetivo deste artigo foi analisar a categoria gênero a partir de 
uma perspectiva interseccional com a categoria regionalidade, ou seja, 
apresentar a necessidade de pensar o gênero de forma plural, sem 
deixar de tensionar outros marcadores, como o espaço geográfico, 
neste caso, o Sertão nordestino.

Como o gênero é uma construção social, é fundamental o 
questionamento de representações tradicionais de gênero que 
contribuem para que homens e mulheres percebam determinados 
comportamentos e atitudes como parte da “natureza” masculina ou 
feminina. Pode-se pensar no entendimento das teses de Dumont 
(1997), em que o masculino é compreendido como valor social 



33

s u m á r i o

englobante e, assim, a produção do masculino classifica o feminino, 
atrelando-o à problemática da diferença.

Conforme propôs Brah (2006), a diferença pode resultar em 
igualitarismo, diversidade e formas democráticas de agência política. 
Esse olhar para a mulher do Sertão como exótico, como “outro” 
completamente distinto da sociedade, ainda não tem permitido esse 
agenciamento de maneira mais contundente. A representação única dos 
gêneros, seja mulher ou homem do Sertão, produz efeitos nos corpos, 
nos comportamentos e nas relações socais, e como sugere Lauretis 
(1994), aprisionam as subjetividades, numa cadeia de produção sobre 
si através das tecnologias, como linguagem, imaginário, entre outras.

Evidenciou-se a hierarquia existente entre homens e mulheres 
do Sertão a partir da ambiguidade na identidade de gênero da mulher, 
ora vista como “mulher-macho”, ligada ao estereótipo do cangaço, ora 
vista como “mulher-frágil”, ligada ao coronelismo. De qualquer forma, 
o cangaço é representado por um contexto transgressor, que não 
segue regras nem leis, e por isso é visto como a representação da 
própria violência, principalmente contra as mulheres. Já o coronelismo, 
na figura marcante do “coronel”, representa a dominação do homem 
sobre as mulheres, suas esposas, consideradas apenas objetos da 
sexualidade do marido e instrumento de procriação.

Compreende-se que as mulheres e os homens do Sertão 
possuem diversidade do ponto de vista econômico, político, cultural, 
social, e não podem ser pensadas/os a partir de estereótipos 
construídos desde o século passado. O que se propõe, por fim, é 
que as produções sobre gênero no Sertão, e consequentemente as 
pesquisas realizadas e as políticas públicas implantadas, levem em 
consideração os tensionamentos entre os marcadores de gênero e 
regionalidade, além de outros que se façam necessários, como raça/
cor, sexualidade, classe social, etc. E isto pode ser feito através de 
estudos sobre representações sociais, identidade e/ou memória social.



34

s u m á r i o

REFERÊNCIAS

ALBUQUERQUE JR., Durval Muniz de. A invenção do Nordeste e outras artes. 
4. ed. São Paulo: Cortez, 2009.

ALBUQUERQUE JR., Durval Muniz de. Máquina de fazer machos: gênero e 
práticas culturais, desafio para o encontro das diferenças. In: MACHADO, 
Charliton J. S.; SANTIAGO, Idalina M. F. L.; NUNES, Maria Lúcia S. (orgs.). 
Gêneros e práticas culturais: desafios históricos e saberes interdisciplinares. 
Campina Grande: EDUEPB, 2010, p. 23-34.

AMADO, Janaína. Região, sertão, nação. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, 
v. 8, n. 15, p. 145-151, 1995.

ARRUDA, Angela. Teoria das Representações Sociais e Teorias de Gênero. 
Cadernos de Pesquisa, São Paulo, n. 117, p. 127-147, novembro 2002.

BRAH, Avtar. Diferença, diversidade, diferenciação. Cadernos Pagu, 
Campinas, n. 26, p. 329-376, janeiro/junho 2006.

DUMONT, Louis. Homo Hierarchicus. O sistema de castas e suas 
implicações. 2. ed. São Paulo: Edusp, 1997.

FACÓ, Rui. Cangaceiros e Fanáticos: gênese e lutas. Rio de Janeiro: 
Editora UFRJ, 2009.

FALCI, Miridan Knox. Mulheres do sertão nordestino. In: DEL PRIORE, Mary (org.). 
História das mulheres no Brasil. 10. ed. São Paulo: Contexto, 2017, p. 241-277.

FREITAS, Ana Paula S. A presença feminina no cangaço: práticas e 
representações (1930 – 1940). 2005. 242 f. Dissertação (Mestrado). Mestrado 
em História, Faculdade de Ciências e Letras, Universidade Estadual Paulista 
Júlio de Mesquita Filho, Assis, São Paulo.

GONÇALVES, Andréa Lisly. História & Gênero. Belo Horizonte: Autêntica, 2006.

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. 2. ed. São Paulo: Centauro, 2013.

JANOTTI, Maria de Lourdes M. O coronelismo: uma política de 
compromissos. 3. ed. São Paulo: Brasiliense, 1984.

JODELET, Denise. As representações sociais. Rio de Janeiro: EDUERJ, 2002.

LAURETIS, Teresa de. A Tecnologia do Gênero In: BUARQUE DE HOLLANDA, 
Heloísa (org.). Tendências e Impasses: o feminismo como crítica da cultura. 
Rio de Janeiro: Rocco, 1994, p. 206-241.



35

s u m á r i o

LEAL, Victor N. Coronelismo, enxada e voto: o município e o regime 
representativo no Brasil. 4. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2012.

LINS, Daniel. Lampião: o homem que amava as mulheres. 2. ed. São Paulo: 
Annablume, 2001.

PRADO JR., Caio. Formação do Brasil contemporâneo: colônia. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2011.

RICOEUR, Paul. Percurso do reconhecimento. São Paulo: Loyola, 2006.

RICOEUR, Paul. A Memória, a história, o esquecimento. Campinas: Unicamp, 2007.

SCOTT, Joan Wallach. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. 
Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 20, n. 2, p. 71-99, julho/dezembro 1995. 



Capítulo 2

GÊNERO, SUBJETIVIDADES 
E (OUTRAS) FORMAS DE 

PERCEPÇÃO DE SI

Maria Rita Barbosa Piancó Pavão

Mario de Faria Carvalho

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.36-47

2
Maria Rita Barbosa Piancó Pavão

Mario de Faria Carvalho

GÊNERO, 
SUBJETIVIDADES 

E (OUTRAS) FORMAS 
DE PERCEPÇÃO 

DE SI



37

s u m á r i o

INTRODUÇÃO1

[...] Acreditariam 

ser a nossa vida

vontade consciente

de não ser?

E ser luz e estrela

água, flor.

Hilda Hilst, 1951

Valemo-nos de Hilda Hilst para introduzir as reflexões sobre o que 
temos chamado de dimensão sensível do ‘gênero’. A potência (trans)
formadora da poesia e da linguagem poética tem se mostrado caminho 
para identificar a poiesis inerente à vida, não em sua dimensão platônica, 
mas enquanto impulso criador a partir do qual criamos e recriamos as 
nossas existências. Não se trata aqui de estudar o poetificado contido 
na produção poética. O que nos interessa, no momento, é refletir sobre 
como a dinâmica da vida em si é poesia, porque sensível, e de que 
maneira as nossas subjetividades se constituem e se transformam a 
partir das nossas experiências. 

Partimos da possibilidade existencial do poema de Hilst, cujo 
trecho nos serve de epígrafe. As nossas próprias experiências nos 
contam dessa constante re-criação de si mesmo, da nossa relação 
constitutiva com o mundo. Sobre ser e não ser como manifestações 
da existência, pessoa e não-pessoa em um emaranhado holístico 
que não pode ser segmentado em partes explicáveis racionalmente, 

1	 O trabalho é resultado dos estudos desenvolvidos no âmbito d’O IMAGINÁRIO – Grupo 
de Pesquisas Transdisciplinares sobre Estética, Educação e Cultura (UFPE/CNPq) e do 
Projeto de Pesquisa intitulado ‘Estética e Imaginário: Dimensões Teórico-Metodológicas do 
Estudo da Sensibilidades na Educação’ (UFPE-CAA). 



38

s u m á r i o

como impõe o cartesianismo científico. Faz-se necessário, então, que 
utilizemos as sensibilidades para perceber e apreciar tal organicidade.

Com vistas a situar a discussão à proposta do livro, buscamos 
as imbricações sensíveis à categoria teórica ‘gênero’, sem deixar de 
reconhecer a sua importância epistemológica para uma outra maneira de 
produção de conhecimentos científicos. A historiografia feminista revela 
a natureza masculina das ciências, porque historicamente construídas 
por (e para) homens, bem como questionou os metaparadigmas a 
partir dos saberes desconsiderados nesse processo (PERROT, 2009; 
RAGO, 1998). Tais contribuições nos levaram a assumir a dimensão 
epistemológica de experiências outras, das Outras, manifestadas nas 
corporeidades atravessadas de diferentes maneiras pelos gêneros.

Partimos da seguinte problemática: como a categoria teórica 
‘gênero’ pode ser pensada a partir do ser e estar-no-mundo, em uma 
dimensão sensível da existência? Em outros termos, procuramos alçar 
as experiências cotidianas à condição de elementos dessa categoria 
ao articular as sensibilidades ao conhecimento científico. Para tanto, é 
relevante a discussão sobre as corporeidades, uma vez que as nossas 
subjetividades são manifestas a partir dos nossos corpos, para além 
de uma concepção bio-orgânica. 

Objetivamos, de forma geral, refletir como a categoria teórica 
‘gênero’ pode ser pensada a partir do ser e estar-no-mundo, em uma 
dimensão sensível da existência. Os conhecimentos construídos 
nesse percurso, longe de serem classificados como verdadeiros, 
são situados e atravessados pelos lugares ocupados por nós. 
Nesse sentido, antecipamos que os objetivos traçados não serão 
cumpridos, se os compreendemos como pontos de chegada; para 
nós, constituem-se enquanto princípios orientadores, valorizados por 
serem meio. São eles: discutir teoricamente a noção de experiência; 
refletir sobre saberes considerando as sensibilidades; e compreender 
as corporeidades a partir de uma ótica gendrificada.



39

s u m á r i o

De natureza bibliográfica-exploratória, o presente estudo tem 
uma abordagem qualitativa, cujas reflexões não se limitam a parâmetros 
limitadores e fixos. Buscamos a fluidez através da fenomenologia 
poética e da fenomenologia da percepção. Trata-se da vida enquanto 
arte, da capacidade criadora presente na relação pessoa-mundo e da 
perspectivação, ou seja, da pluralidade de sentidos que essa relação 
adquire a depender dos trajetos, das experiências e das corporeidades.

UMA ABORDAGEM FILOSÓFICA 
DAS EXPERIÊNCIAS

As subjetividades são dinamicamente (trans)formadas nas 
nossas experiências. Na relação do Eu com o mundo e com os outros, 
materializa-se uma dialética criadora cuja percepção do que nos 
rodeia representa uma extensão de nós, de como nos percebemos e 
da maneira como nos situamos e somos situados. A nossa existência 
se posiciona entre as questões individuais que nos perfazem, as 
vontades e os valores que nos constituem, e as relações sociais nas 
quais estamos imersas(os). 

Nesta dinâmica, as instâncias anamnésicas são constantemente 
re-visitadas.  Impregnamo-nos das nas nossas memórias e ancestrali-
dades, substratos da existência e consequência das experiências que 
vivenciamos. Não estamos apenas no campo das lembranças, mas de 
recordações, de reminiscências que presentificam o passado e des-
velam a presença das(os) outras(os) em nós. Walter Benjamin (2019b) 
nos fala da rememoração como exercício materializador do Jetztzeit, 
do Agora, espaço-tempo em que os fragmentos perdidos da história 
desvelam o que precisa ser reconstituído.



40

s u m á r i o

O pensamento benjaminiano nos aproxima afetuosamente 
dos vencidos. Reconhece e parte das subjetividades historicamente 
subalternizadas, descarriladas dos trilhos de um pensamento 
hegemônico – porque totalizante e arbitrário – que estrutura as 
relações modernas. Para tanto, considera a legitimação de narrativas 
outras ao entender que, por meio da narração, as experiências são 
compartilhadas e os saberes vividos são transmitidos pela pessoa 
que narra (BENJAMIN, 1987). Ao nos aproximar de tal   perspectiva, 
consideramos as experiências em sua capacidade de devir, ou seja, 
de se manifestarem para além da cronologia linear por meio da qual se 
entende, habitualmente, o tempo.

Benjamin apresenta um tempo cíclico, em eterno retorno ao 
Agora. As narrativas faladas por nós materializam não somente as 
nossas existências, mas as existências de quem nos precedeu. 
Permanecer vivo na(o) outra(o), quanta poesia esse preceito (trans)
porta. “O passado traz consigo um index secreto que o remete para a 
redenção. Não passa por nós um sopro daquele ar que envolveu os 
que vieram antes de nós? Não é a voz a que damos ouvidos um eco 
de outras já silenciadas?” (BENJAMIN, 2019b, p. 10). 

A positivação das epistemologias consideradas científicas 
afastou – e até mesmo aniquilou – experiências que, com suas 
dobras, não poderiam ser encerradas em limites tecnicamente 
impostos. O pensamento moderno foi incapaz de contemplar a 
fluidez das existências, propositadamente extirpando delas a validade 
dos saberes construídos no cotidiano. À pobreza de experiências 
(BENJAMIN, 2019a) que hoje domina, propomos a abertura para que 
os acontecimentos nos transpassem. Sermos sensibilizadas(os) pelas 
nossas vivências e pelas vivências das(os) Outras(os) como único 
caminho para acessar os saberes das experiências, eis o que nos 
ensina Larrosa (2002).



41

s u m á r i o

Viver plenamente o que nos acontece representa a (re)criação 
da própria vida. É preciso que sejamos homo estheticus (MAFFESOLI, 
1944), que tomemos os elementos mais banais da existência enquanto 
elementos estéticos indispensáveis às teatralizações com as nossas 
máscaras, às nossas personaes2. 

Nietzsche (2006), a partir do impulso dionisíaco, nos fala 
da transmutação da pessoa em obra de arte, que contém todos 
os impulsos artísticos da natureza. Podemos comentar sobre um 
processo de santificação do profano, por meio do qual a criação 
acontece na banalidade, confundindo-se criador e criatura no mero 
desenrolar da existência.

É importante salientar que as sensibilidades, diferente do que 
intelectualmente se convencionou, não ensejam uma natureza passiva, 
de acomodação. Defendemos uma postura sensível-crítica baseada 
na potencialidade transformadora das experiências. Scott (1999) se 
debruça sobre estas para entendê-las enquanto impulso questionador 
das relações de poder nas quais somos inseridos. É sobre a 
capacidade de tornar visível as opressões que marcam dolorosamente 
as pessoas subalternizadas, sobre compreender os saberes contidos 
nas experiências de injustiça.

Na construção do si-mesmo, o ser invisibilizados se torna 
pessoa na história. A história na qualidade de elemento híbrido, divino e 
humano em sua própria natureza (ZAMBRANO, 1973). O messianismo 
característico da concepção benjaminiana de tempo – marcado pela 
reconstrução do que foi perdido no presente – traduz a história divina, 
que contém todo o curso da humanidade, mas que se organizou a partir 
das ações humanas, no domínio de si e dos outros. Não se trata apenas 
de uma relação de significação, mas de apagamento de tudo aquilo o 
que escapa à nossa verdade, destruição ao invés de antropofagia. 

2	 Adotamos o termo personae em uma concepção existencial, mais próxima do entendimento 
trazido por Carvalho (2018) enquanto teatralização da vida, organicidade e performatividade 
das existências.



42

s u m á r i o

O conhecimento puramente racional não favorece a 
compreensão da lógica do estar-junto (MAFFESOLI, 1944) na qualidade 
de alternativa transformadora. A estética das formas ajuda a vislumbrar 
a heterogeneidade das coisas, das subjetividades, manifestadas pelos 
recursos simbólicos que se constituem em imagens (MAFFESOLI, 
1996). Somos aparências, para além do desprezo atribuído pela 
racionalidade moderna. Ante a ultrapassada busca pelas essências, 
pela verdade, entendemos o ser tal qual é revelado, porém sujeito a 
reflexões que problematizem o seu lugar no mundo.

‘GÊNERO’ ENQUANTO CATEGORIA 
(TRANS)FORMADA NO COTIDIANO

Os nossos corpos são as aparências de nós mesmos. 
Somos vistos e sentidos a partir das nossas manifestações, das 
formas que assumimos perante o mundo. Imergir nas reflexões 
sobre corporeidades é assumir uma estética outra, que reconhece a 
existência de corpos marcados de diferentes maneiras.

A nossa proposta é a de compreender como as marcas 
infringidas pelas opressões de gênero são refletidas nos corpos 
sociais performativizados; em outras palavras, como a imposição do 
gênero enquanto categoria dual, assumida pelas unidades homem-
mulher no singular, resulta da tentativa de racionalização do que é 
eminentemente sensível.

Ao remeter ao pensamento de Taylor, Bascur (2018) concebe a 
performatividade dos corpos como fenômeno político e epistemológico, 
cujas condutas de subjetivação de si para além dos determinadores 
externos são ensaiadas e reproduzidas no meio social. Trata-se das 
manifestações corpóreas utilizadas como instrumento para bradar 
narrativas historicamente silenciadas. 



43

s u m á r i o

O poema-ensaio de Eduardo Galeano intitulado “Celebração 
da voz humana”, narra acontecimentos desenrolados nos porões 
da ditadura uruguaia, protagonizados por prisioneiros políticos 
que estavam impedidos de falar pela boca. Para sobreviverem, 
esses homens (sic) foram forçados a encontrar outras maneiras de 
comunicação, e encontraram. Nos próprios corpos. Palavras que saiam 
pelas mãos, pelos olhos, pelos poros, irreverentes às tentativas de 
silenciamento. “Quando é verdadeira, quando nasce da necessidade 
de dizer, a voz humana não encontra quem a detenha” (GALEANO, 
2019, p. 23), conclui o poeta.

Percebamos a dinamicidade das interações humanas. 
Estamos diante de corpos – inclusive os nossos – que se modificam 
constantemente, à medida em que nossas subjetividades também se 
modificam. Não tratamos de causalidades, mas de devir, de estruturas 
linguísticas em eterna (tras)formação que permitem, de acordo com o 
pensamento de Butler, reassumir ou repetir subjetividades de outras 
maneiras (SALIH, 2015). Por essa razão, a categoria ‘mulher’ não 
pode ser compreendida senão a partir da pluralidade de formas que a 
constitui, bem como das que estão para além dela. 

Não se trata de desconsiderar a importância assumida pela 
inserção do gênero nos estudos históricos e sociais. O que insistimos 
em destacar é que o campo da ação política, ao contrário do que 
se convencionou, não requer categorias delimitadas para viabilizar 
avanços graduais de dentro do sistema opressor. O estático 
não se aplica à dimensão das subjetividades. O contexto vivido 
mostra que essas categorias são comumentemente utilizadas para 
legitimar opressões contra outras formas de expressão do gênero, 
desestabilizadoras e insurgentes.

Fazer-se mulher é um exercício performático para além de 
oposições redutoras. Nesse sentido, Butler (2003) reflete que a construção 
normativa e excludente da categoria “mulher” propositalmente não 



44

s u m á r i o

contemplou a multiplicidade de intersecções que originam outras 
maneiras de ser e que constroem o espectro plural de “mulheres”.

CORTE NARRATIVO: A EPISTEMOLOGIA 
DO (MEU) TESTEMUNHO

Permito-me expor um pouco da minha narrativa, eu, uma 
das autoras desse texto. Não desejo que interpretem as minhas 
experiências, mas que se aproximem delas em suas próprias 
distâncias. Tenho refletido bastante sobre o momento em que tomei 
consciência do meu estado de gênero. Engraçado, durante muito 
tempo eu assumi a mulher que me diziam, sem questionar a dimensão 
do que “naturalmente” incorporava. Foi preciso me abrir à catarse do 
reconhecimento de mim-mesma para fazê-lo.

Hoje, quando pronuncio que estou mulher, sei exatamente do 
que estou falando. Simplesmente sei, porque vivo. E por mais que 
aparente estar situada em uma identificação de gênero apropriada 
pela normatividade, subverto-a pelo reconhecimento de mim-mesma 
enquanto a própria situação. Nesse sentido, prolongo aquela catarse 
inicial em devir, transbordada pelo ser corpo-aparência.

Talvez seja disso que Butler (2019) discorre ao mencionar a 
agência. Penso que ela não se manifesta de maneira única, que resulta 
das nossas in(corpo)rações. Para mim, a agência tem se dado dessa 
forma, catártica, sem que eu saiba precisar exatamente o que me levou 
a ela. As minhas identificações de gênero, efeitos da agência, são uma 
constante (des)construção que me constitui reiteradamente.

O gênero (trans)formado no cotidiano seria, dessa maneira, um 
constructo alçado à condição simbólica discursiva, consequentemente 
perceptivo e dinâmico. Pela atitude subversiva de estar mulher, resiste-



45

s u m á r i o

se ao enquadramento imposto pela categorização das identificações 
humanas e se permite existir sensivelmente.

CONSIDERAÇÕES FINAIS OU SOBRE O 
EXERCÍCIO DA ALTERIDADE INTER-CORPÓREA

Em aproximação com as reflexões de autoras(es) como as(os) 
mencionadas(os) acima, temos nos aventurado a refletir sobre 
o que amadoramente nomeamos de outridade3. A proposta que 
estabelecemos é a de incorporação de uma atitude outra, de um ser 
e estar-no-mundo que se constitua através da dimensão sensível 
do contato com as(os) Outras(os). Trata-se de um contato marcado 
pela dinâmica de aproximações e distanciamentos, subversivo aos 
parâmetros racionalistas que desperdiçam a potência epistemológica 
do existir cotidiano. 

A dimensão sensível dos gêneros que discutimos brevemente 
aqui é a gendrificação desse contato. A narrativa benjaminiana (1987) é, 
para nós, a narrativa de si-mesma. Quais as narrativas responsáveis pela 
cristalização dos parâmetros de gênero? Seria o deixar-se falar enquanto 
uma atitude de subversão, portanto dotada de potência (trans)formadora?

O meu corpo é a nossa própria narrativa. É preciso um exercício 
de escuta, acima de tudo, das corporeidades que existencialmente – 
diríamos, inclusive, que politicamente –desordenam-se. Ser mulher, luz, 
estrela, água ou flor, ou qualquer outra coisa que naturalmente não poderia. 
É dessa proposição que fala Maffesoli (1996) ao estetizar a existência, 
tornar a vida obra-de-arte, dotada de capacidade criadora de si mesma. 

3	 Quanto a esta temática, aprofundamos a referida discussão em “Aspectos ontológicos, 
epistêmicos e críticos dos Direitos Humanos”, em processo de avaliação e a ser publicado 
em obra organizado por Rita de Cássia Tabosa e Fernando Cardoso.  



46

s u m á r i o

REFERÊNCIAS

BASCUR, Eyllen Faure. Memoria, género y cuerpo: apuntes para la 
composición de nuevas tramas de recuerdo. Athenea Digital, v. 18, n. 3, p. 
1-19, nov. 2018.

BENJAMIN, Walter. Experiência e pobreza. In: BENJAMIN, Walter. O anjo da 
história. Organização e tradução de João Barrento. 2 ed. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2019a, p. 85-90.

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito da História. In: BENJAMIN, Walter. 
O anjo da história. Organização e tradução de João Barrento. 2. ed. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2019b, p. 9-24.

BENJAMIN, Walter. O narrador: considerações sobre a obra de Nikolai 
Leskov. In: BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas – magia e técnica, arte 
e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. Vol. 1. São Paulo: 
Brasiliense, 1987, p. 197-221.

BUTLER, Judith. Corpos que importam: os limites discursivos do “sexo”. São 
Paulo: N-1 Edições, Crocodilo Edições, 2019.

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.

CARVALHO, Mário de Faria. Método persona: subjetividade (s), 
barroquização e imagens do ser. In: LIRA, Patrícia Oliveira; SILVA, Taciano 
Valério Alves da (orgs.). Cozinhando a Nós e aos Outros: antropofagia, 
políticas da diferença e outras narrativas. Recife: EDUPE, 2018, p. 52-66.

DURAND, Gilbert. As estruturas antropológicas do imaginário: introdução à 
arquetipologia geral. 4. ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2012.

GALEANO, Eduardo. O livro dos abraços. 14. ed. Porto Alegre: L&PM, 2019.

LARROSA, Jorge. Notas sobre a experiência e o saber da experiência. Revista 
Brasileira de Educação, n. 19, p. 20-28, 2002.

MAFFESOLI, Michel. Elogio da razão sensível. Petrópolis, RJ: Vozes, 1998.

MAFFESOLI, Michel. No fundo das aparências. Petrópolis, RJ: Vozes, 1996.

NIETZCHE, Friedrich. A origem da tragédia: proveniente do Espírito da 
Música. São Paulo: Cupolo, 2006.



47

s u m á r i o

PERROT, M. Mi historia de las mujeres. Buenos Aires: Fondo Cultura 
Económica, 2009.

RAGO, M. Desconstruindo historicamente o gênero. Cadernos Pagu, v. 11, p. 
89-98, 1998.

SALIH, Sara. Judith Butler e a Teoria Queer. 1. ed. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2015.

SCOTT, Joan Wallach. Experiência. In: SILVA, A. L. et al. (eds.). Falas de 
gênero. Santa Catarina: Editora Mulheres, 1999, p. 21-55.

ZAMBRANO, Maria. El hombre y lo divino. 2. ed. México: FCE, 1973.



Capítulo 3

AS PERFORMANCES DE ALUNA E 
PROFESSORA COMO UM CAMINHO 
DE DOCÊNCIA PARA A LIBERDADE

Debora Emanuelle Nascimento Lomba

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.48-60

3
Debora Emanuelle Nascimento Lomba

AS PERFORMANCES 
DE ALUNA E PROFESSORA 

COMO UM CAMINHO 
DE DOCÊNCIA 

PARA A LIBERDADE



49

s u m á r i o

INICIANDO O CAMINHO

O presente texto surge a partir de minha trajetória enquanto 
docente e discente e o encontro com meus alunos e minhas alunas. 
Aliás, encontro este que me fez produzir uma tese dedicada a tratar de 
alguns dos assuntos aqui tematizados, como o fazer docente vivido 
enquanto mulher e os efeitos que este corpo produz em tal prática. 
Para isso, convido o leitor e a leitora deste livro a acompanhar algumas 
de minhas histórias de vida que me fazem chegar até aqui com tal 
experiência para compartilhar.

Assim, me apresento inicialmente como uma mulher branca, do 
subúrbio do Rio de Janeiro, oriunda de escola pública, por isso cotista 
em Psicologia numa universidade pública, a saber, a Universidade do 
Estado do Rio de Janeiro (UERJ), a primeira a implementar o sistema 
de cotas no Brasil no início dos anos 2000. E, esta forma de marcar 
para o leitor e para leitora de onde venho se faz necessária como uma 
forma de entender os caminhos por mim percorridos para chegar 
até aqui, nas páginas deste livro, tal qual chego e escrevo. Foram as 
experiências nestes espaços, os encontros ocorridos neles, que me 
possibilitaram formar e deformar a professora que performo a cada dia. 

Sendo a cidade do Rio de Janeiro muito grande e conhecida por 
suas diferentes facetas, morar no subúrbio, na zona Oeste e estudar na 
Zona Norte, me fazia percorrer a cidade a partir de um longo trajeto. E 
estas viagens de mais de uma hora para ir e vir, serviram para entender 
na lonjura, os locais de privilégio e não privilégio que ocupava. 
Entendimentos que vão se tecendo e se misturando com vivências 
e leituras que realizei durante a vida, principalmente, ao longo destes 
quase 20 anos desde que me envolvi com a formação acadêmica para 
me tornar professora. E nesse vai e vem que é a vida, opto por conduzir 
este texto neste movimento, assim, retorno para contar o que havia de 
perspectiva para mim e o que foi sendo construído.



50

s u m á r i o

No subúrbio, de onde venho, ao estar prestes a ingressar no 
Ensino Médio lá pelos anos 2000, minha mãe manifestou a preocupação 
para que ao terminá-lo eu tivesse uma formação técnica. Segundo ela, 
era uma forma mais garantida de ter emprego e assim obter com mais 
facilidade uma fonte de renda. Era uma preocupação dela, mas que 
encontrava interlocução com a de muitas mães e demais responsáveis 
para com seus filhos e filhas. E foi assim que conheci as escolas 
técnicas disponíveis no Estado e comecei a buscar por um curso de 
formação técnica no Ensino Médio.

E por ser esta uma realidade não apenas vivida em minha casa, 
trago este relato como uma forma política de evidenciar como o ensino 
universitário não era uma realidade factível, situação muito diferente 
da qual vivemos hoje em dia aqui no Rio de Janeiro. Enquanto hoje 
temos muitos jovens ingressando no Ensino Superior, há 20 anos 
atrás posso afirmar que a universidade não era uma perspectiva e o 
Ensino Médio deveria ser técnico para ter uma profissão ao que era 
considerado “concluir os estudos”. Indiretamente o que aprendia com 
esta preocupação era que o espaço da universidade não seria acessado 
facilmente, o que parecia indicar que não era um lugar para mim.

Com o aceite de manter segura a minha possibilidade de sustento 
financeiro, iniciei a busca por uma profissão que me agradasse exercer 
e cheguei ao curso técnico em Magistério num colégio localizado na 
zona Norte da cidade e com o período de quatro anos de formação.  
Concluídos, a inquietação com o suposto não lugar dentro da 
universidade me movia a estudar para ingressar em uma universidade 
pública. Afinal, dinheiro não tinha para custear um curso privado. O 
máximo que tinha era para custear o valor de uma bolsa em um curso 
pré-vestibular que me ajudasse neste ingresso.

E assim, chegar a universidade foi e é um marco pessoal, mas 
também político. A transgressão da ideia de que dificilmente seria pos-
sível fazer parte deste grupo de graduados, não era uma realidade só 



51

s u m á r i o

minha, mas principalmente uma realidade compartilhada com muitos 
suburbanos e suburbanas, alunos e alunas de escolas públicas e tantos 
e tantas outras que tinham (e ainda tem) o seu acesso dificultado.

E poderia parar por aqui, abordando apenas o caminho para se 
chegar a academia, no entanto, tenho me deparado com muitos alunos 
e alunas dizendo que a universidade não foi feita para eles e elas. O 
que me faz pensar que, se o que envolve o ingresso na universidade 
mudou ao longo do tempo, permanecer na universidade ainda tem 
sido uma questão para pensar. Muitos assuntos poderiam ser tratados 
a este respeito, no entanto, por conta de espaço e tempo para dedicar 
a este texto, sigo tratando da ideia de que o espaço da Universidade 
ainda hoje pressupõe quais são os corpos desejáveis para ocupar, 
tanto na posição de discentes, como de docentes.

Como parto de uma escrita pessoal e política, sigo escrevendo 
a respeito do que vivi como (aspirante a) aluna e do que vivo hoje 
como professora. E este texto tem a proposta política de compartilhar 
minha história, que se coaduna com a de muitas e muitos, e afirmar 
um movimento de resistência para ocuparmos os lugares que 
quisermos. E isso não tem a ver com meritocracia, mas como um 
movimento de união de forças para continuarmos a luta. Assim 
como não intenciono romantizar o percurso e as barreiras que 
nos são colocadas, mas apostar na transgressão de muitos ditos 
entendendo-os como supostos e empreendendo movimento e força 
para bagunçar as estruturas, de modo semelhante ao que John Law 
(2006) nos convoca a bagunçar o método e/ou semelhante ao que 
propõe estudiosos decoloniais (MIGNOLO, VAZQUEZ, 2017;  WALSH, 
2017; WALSH, OLIVEIRA, CANDAU, 2018).

Hoje me encontro na posição de professora, uma posição de 
poder que me permite desconstruir, construir, acolher, compartilhar 
ideias e práticas que questionem o saber hegemônico, posto como 
único. E me aproprio deste lugar de privilégio e poder, muito embora 



52

s u m á r i o

historicamente este seja um espaço marcado como um não lugar para 
mim por ser mulher e este ser reservado a homens, brancos.

No meu corpo, levo as marcas de ser mulher e outras que 
fazem as pessoas duvidarem de que posso ser sim professora da 
universidade, ao passo que ser professora da Educação Infantil e 
Ensino Fundamental ainda é aceitável e compreensível. Por isso, trago 
trechos da minha tese (LOMBA, 2020) em que trato desta questão 
apresentando algumas das muitas cenas que vivi e vivo tendo o meu 
corpo deslegitimado para ocupar este espaço.

E, me valendo da constante deslegitimação que meu corpo 
vive, considero importante me apresentar agora a partir de minhas 
características físicas: sou branca, cabelo preto, olhos castanhos, 
medindo 1,49 de altura, atualmente me encontro magra e possuo 
uma voz fina que lembra a de uma criança. Geralmente uso roupas 
confortáveis, com um estilo bem casual, com calças largas, vestidos, 
legging, camisas largas, sapatos fechados. Em alguns momentos 
usando mochila, na maior parte do tempo usando uma ecobag 
carregada nos ombros.

Assim, meu corpo deslegitimado de professora experimenta 
o suposto não lugar das mulheres na universidade, assim como 
experimenta a partir de minhas características físicas o reforço de tais 
ideias: e mais uma vez, estar na academia é marcado pela suposta 
noção de que este não é o espaço para mim, agora como professora. 
Se a partir de minha experiência de suburbana e estudante de escola 
pública traziam um marcador socioeconômico que dificultava minha 
inserção neste espaço como aluna, ao me tornar professora o marcador 
de gênero é que vem se tornar um complicador.

E, inúmeras foram as vezes em que ao chegar no trabalho 
funcionários questionaram se eu sou mesmo professora da 
universidade, indagando até se eu não queria dizer que sou professora 



53

s u m á r i o

do colégio, ou seja, da Educação Infantil e/ou Ensino Fundamental. 
Inúmeras vezes em que professores, colegas de trabalho, ao me 
conhecerem me confundiram achando que era aluna. Até mesmo 
nas viagens de uber ao retornar para casa, os motoristas sempre me 
perguntavam qual curso estava estudando ou quanto tempo faltava 
para terminar os estudos.

A lista é extensa, de pessoas e situações em que não sou 
reconhecida como professora universitária. E, nas justificativas 
sempre ouço que é porque sou pequenininha, é porque pareço muito 
novinha ou aparento pouca idade, o que percebo ser uma forma de 
não acessar as questões que formulo depois destas muitas vivências: 
é preciso ter um outro corpo específico para ser legitimada como 
professora? Que corpo é este?

E se estas desconfianças acontecem por parte de funcionários, 
o mesmo ocorre com pessoas que ao me conhecerem ficam sabendo 
que sou professora, também acontece com meus alunos e alunas. 
Seja me confundindo com mais uma colega de classe, seja franzindo 
a testa quando me apresento como professora da disciplina. Alguns 
manifestam nas expressões faciais logo ao me conhecer, outros 
verbalizam com o tempo. E foi o que aconteceu com um aluno, mais 
velho que eu, com uma graduação já concluída. Ao lecionar duas 
disciplinas para a turma dele, uma vez me disse no encerramento de 
uma delas, que de início quando me viu entrar em sala entranhou e 
questionou a minha capacidade, mas que ao terminar o curso ganhei 
seu respeito e admiração pelo trabalho desenvolvido.

Uma fala que me alegrou, mas também me incomodou por 
perceber que ocupar o espaço de professora em uma universidade 
é um trabalho de conquista cotidiana, até quando não estamos 
focadas nisso. No entanto, esse corpo das marcas e lutas constantes 
também se encontra com esses caminhos de resistência para 
transgredir ao que está posto como sendo a única forma de ser 



54

s u m á r i o

docente. E em diálogo com essa deslegitimação do meu corpo na 
ocupação deste espaço, vou inventando e reinventando uma sala 
de aula e uma universidade viva para povoar.

E vou fazendo um corpo, tal qual Mol e Law (2004) propõem, um 
corpo que também é sujeito e por isso encontra potência nos encontros 
e assim, com meus alunos e minhas alunas, vou se performando e 
encenando modos de aprender e ensinar que por vezes não estão 
tão afinados com a lógica dominante. Um corpo que por não ser 
legitimado, encarna esta recusa ao transgredir, para citar e relembrar 
hooks (2013), os modos de ensinar tão colonizados. Como trabalhado 
em minha tese (LOMBA, 2020), menciono o Modo de aprendensinar 
como sendo uma das propostas de transgressão.

MODOS DE APRENDENSINAR COMO 
FORMA DE TRANSGRESSÃO: UM CAMINHO 
PARA UMA PRÁTICA LIBERTADORA

Em minha tese, abordei algumas de minhas vivências enquanto 
professora e as denominei como Modos de aprendensinar, no caso, 
Psicologia. Aprendensinar, uma grafia que não separa a aprendizagem 
do ensino, tal e qual é a forma como vivo esta prática. Aprendensinar 
também porque minhas experiências como aluna se misturam com 
as que vivo como professora o que me mantém nessa posição de 
constante aprendiz de professora. E mais do que pensar em separar 
em momentos diferentes e conhecimentos diferentes, percebo que o 
que é ligação, é complemento e inseparabilidade. Assim, meu fazer 
docente se performa a partir e por meio desta ideia fundamental: 
aprender e ensinar não se separam.



55

s u m á r i o

Assim, performo (MOL, 2007; MOL, 2002; LAW, 2004) um modo 
de estar e ser professora que passa pelas minhas vivências de vida. 
E, a partir do momento em que tive esta noção entendi que minha 
proposta política ao escrever, ao lecionar, não poderia de forma alguma 
se separar do que vivi em minha vida. Uma proposta política de ser e 
estar na academia que certamente se constrói no encontro com muitos 
autores e autoras, e bell hooks é uma das mais importantes delas. 
E quando a autora relata sua experiência de transição das escolas 
exclusivamente negra para as escolas brancas onde alunos eram vistos 
como penetras, vejo que, por questões diferentes, há um diálogo entre 
estas ideias de não pertencimento a estes espaços (HOOKS, 2013). 

Marcadores como raça, classe, gênero nos fazem viver situações 
nos espaços educacionais que precisam ser pensados, discutidos 
e escritos, por isso me uno a esta autora tão importante em minhas 
descobertas para tecer um texto que faça falar das minhas vivências 
e possa dialogar com as de tantas outras pessoas. Assim como seu 
texto me fez refletir e buscar outros caminhos, escrevo estas linhas no 
intuito de que também possam servir para reflexão de outrem.

Com hooks (2013) reforcei em mim que havia sim espaço nos 
meus textos para trazer as minhas experiências e que delas poderiam 
brotar importantes articulações com a teoria e com a prática docente. 
Como num exercício de não manter este aprendizado só para mim, 
sigo em diálogo com meus alunos e minhas alunas levando adiante 
estas ideias. Inclusive com a escrita deste texto que, assim como hooks 
(2013) percebeu que não estava escrevendo apenas para professores, 
mas para seus alunos e suas alunas, sigo também nesta inspiração.  

E como hooks também não formula estas ideias sozinha, por si 
mesma, vejo no encontro dela com Paulo Freire a importância de estar 
atenta a uma prática pedagógica libertadora. Hooks diz:



56

s u m á r i o

Desde o começo, foi a insistência de Freire na educação como 
prática da liberdade que me encorajou a criar estratégias para 
o que ele chamava de “conscientização” em sala de aula. 
Traduzindo esse termo como consciência e engajamento 
críticos, entrei nas salas de aula convicta de que tanto eu 
quanto todos os alunos tínhamos de ser participantes ativos, 
não consumidores passivos.” (HOOKS, 2013, p.20)

Desse modo, um caminho para esta docência libertadora 
inclui a participação ativa de professores e estudantes. Assim, se 
meus aprendizados na academia, meus saberes construídos fora 
dela são imprescindíveis, de semelhante modo são os saberes de 
meus alunos e minhas alunas. Ao passo que, entender a realidade 
de vida daqueles e daquelas com quem habito a sala de aula se faz 
necessário para que o conhecimento a ser construído neste espaço, 
passe por questões que façam sentido.

Uma ideia que se ancora em uma importante questão levantada 
por Freire “Por que não estabelecer uma necessária “intimidade” 
entre os saberes curriculares fundamentais aos alunos e a experiência 
social que eles têm como indivíduos?” (FREIRE, 1996, p. 34) como por 
exemplo “Por que não aproveitar a experiência que têm os alunos de 
viver em áreas da cidade descuidadas pelo poder público para discutir, 
por exemplo, a poluição dos riachos e dos córregos e os baixos níveis 
de bem-estar das populações, os lixões e os riscos que oferecem à 
saúde das gentes.” (FREIRE, 1996, p. 33)

Muitas vezes, a noção da realidade em que vivemos precisa ser 
questionada e problematizada. Digo isso, pois, em minha própria história 
de vida, reconheço que a condição de suburbana, oriunda de escola 
pública me colocou inúmeras barreiras para o acesso e a permanência 
na universidade, assim como ser mulher me faz viver a experiência da 
docência de uma forma supostamente deslegitimada a priori. E, este 
entendimento me dá a dimensão política da ocupação deste espaço. 
E mais, me ajuda a pensar como então ocupar a universidade, agora 



57

s u m á r i o

nesta posição de poder enquanto professora, de uma forma em que 
este espaço seja acolhedor e transformador para meus alunos e minhas 
alunas. Como então promover um espaço de troca, de construção de 
conhecimento em que possam se sentir parte e com este desejo de 
reformular o que a universidade pode ser e quem pode acessá-la.

Com questões como estas sugeridas por Freire, sigo pensando 
por que não acolher o relato de meus alunos e minhas alunas em relação 
a sensação de não pertencimento, e muitas vezes de violência, que é 
sobreviver no espaço da universidade? Por que não construir com eles 
e elas conhecimentos que também partam de suas narrativas de vida? 
Por que não unir as minhas histórias com as deles e delas tecendo 
uma colcha de retalhos costuradas com nossos saberes proveniente 
de fora da academia com os saberes que construímos dentro dela? 

Paulo Freire já dizia que “É interessante observar que a minha 
experiência discente é fundamental para a prática docente que terei 
amanhã ou que estou tendo agora simultaneamente com aquela.” 
(FREIRE, 1996, p. 100). De semelhante modo venho me lançando 
também nesse modo de viver a docência. E entendo que não apenas 
as minhas aprendizagens como aluna contribuem para minha prática, 
como o encontro com meus alunos e minhas alunas ao ensinar se 
faz também aprendendo com eles e com elas. É também dessa 
inseparabilidade que falo, do que ensino e aprendo, do que me é 
ensinado e aprendido por eles e elas.

Aliás, um outro conhecimento que hooks me ajudou a construir 
foi a ideia de não cisão entre mente e corpo que a pedagogia crítica 
feminista tanto se apoia. E é baseada nela que este texto se desenvolve, 
pois é ancorada nela que esta prática que aqui compartilho pode ser 
pensada. É a partir desse compromisso de estar inteira, de me entender 
inteira, por isso com um corpo que não se pode separar quando no 
exercício de minha profissão que falar sobre a vida, estar atenta a vida 
dos meus alunos e minhas alunas ganham total sentido e importância. 



58

s u m á r i o

E como Hooks bem coloca:

Quando a educação é a prática de liberdade, os alunos não são os 
únicos chamados a partilhar, a confessar. A pedagogia engajada 
não busca simplesmente fortalecer e capacitar os alunos. Toda 
sala em que for aplicado um modelo holístico de aprendizado 
será também um local de crescimento para o professor, que será 
fortalecido e capacitado por esse processo. Esse fortalecimento 
não ocorre se nos recusarmos a nos abrir ao mesmo tempo em 
que encorajamos os alunos a correr riscos. Os professores que 
esperam que os alunos partilhem narrativas confessionais mas 
não estão eles mesmos dispostos a partilhar as suas exercem o 
poder de maneira potencialmente coercitiva. Nas minhas aulas, 
não quero que meus alunos corram nenhum risco que eu mesma 
não partilharia. Quando os professores levam narrativas de sua 
própria experiência para a discussão em sala de aula, elimina-
se a possibilidade de atuarem como inquisidores oniscientes e 
silenciosos. É produtivo, muitas vezes, que os professores sejam 
os primeiros a correr o risco, ligando as narrativas confessionais 
às discussões acadêmicas para mostrar de que modo a 
experiência pode iluminar e ampliar nossa compreensão do 
material acadêmico (HOOKS, 2013, p. 35).

CONSIDERAÇÕES SOBRE O TRAJETO

Paulo Freire, a quem fui apresentada no curso técnico em 
Magistério no Ensino Médio, havia sido leitura obrigatória para me 
formar. E deixado de lado o seu pequenino e importantíssimo livro 
Pedagogia da autonomia, foi recuperado por mim a partir das leituras 
que fazia de hooks. Ela então promoveu este reencontro e esta dupla 
vem promovendo em mim uma atenção aos saberes e vivências de 
meus alunos e minhas alunas.

Assim, iniciei e, caminho para o fim deste texto, povoando nestas 
linhas a partilha de meu trajeto enquanto aluna e professora com 
o intuito de poder refletir sobre ideias possíveis e necessárias para a 



59

s u m á r i o

uma universidade mais acolhedora e consciente. Poucas páginas, 
muitas histórias, autoras e autores em diálogo. Desse modo, espero ter 
conseguido promover também uma conversa com o leitor e a leitora 
deste texto e que as palavras aqui encontrem terreno fértil em seus 
caminhos e façam florescer outras tantas geradas por este compartilhar.

As valiosas contribuições destes autores me fizeram e ainda 
fazem viver a docência sempre a buscar transgredir qualquer postura 
e ideia que possa inibir a prática docente para a liberdade. Para isso a 
vida que vivo e as marcas que dela carrego estão em pauta nos meus 
encontros com alunas e alunos. E assim, vou ensinando e aprendendo 
o poder que há em compartilharmos a vida para reinventar a sala de 
aula, a universidade, o mundo. 

REFERÊNCIAS 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia Saberes necessários à prática 
educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1996

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática de 
liberdade. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2013

LAW, John. Making a mess with method. 2006 Disponível em: http://www.
heterogeneities.net/publications/Law2006MakingaMesswithMethod.pdf>.
Acesso em: 2020

LOMBA, Debora. Emanuelle. Nascimento. Diários de uma aluna aprendiz 
de professora: inventando modos de aprendensinar Psicologia. Tese 
(Doutorado em Psicologia Social) Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro, Rio de Janeiro, 2020

MIGNOLO, Walter; VÁZQUEZ, Rolando. Pedagogía y (de)colonialidad. In: 
Walsh, Catherine (ed.), Pedagogías Decoloniales, Prácticas insurgentes de 
resistir, (re)existir y (re)vivir, Tomo II, Quito-Ecuador: Ediciones Abya-Yala. 2017

MOL, Annemarie. Política ontológica. Algumas ideias e várias perguntas. In: 
NUNES, J. A; ROQUE, R. (orgs.). Objectos impuros: experiências em estudos 
sociais da ciência. Porto: Edições Afrontamento, 2007. p. 22-40.



60

s u m á r i o

MOL, Annemarie.  The Body Multiple: Ontology in Medical Practice. Londres: 
Duke University Press. 2002.

MOL, Annemarie; LAW, John. Embodied action, enacted bodies: the example 
of hypoglycaemia, Body & Society, v. 10, n. 2-3, p. 43-62, 2004

WALSH, Catherine, OLIVEIRA, Luis. Fernando, CANDAU, Vera Maria. 
Colonialidade e pedagogia decolonial: Para pensar uma educação outra. 
Archivos Analíticos de Políticas Educativas / Education Policy Analysis Archives, 
vol. 26, n. 1, 2018. 

WALSH, Catherine. (ed.), Pedagogías Decoloniales, Prácticas insurgentes de 
resistir, (re)existir y (re)vivir, Quito-Ecuador: Ediciones Abya-Yala. 2017.



Capítulo 4

A PEDAGOGIZAÇÃO DO 
GÊNERO NA ESCOLA

Filipe Antônio Ferreira da Silva

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.61-77

4
Filipe Antônio Ferreira da Silva

A PEDAGOGIZAÇÃO 
DO GÊNERO 
NA ESCOLA



62

s u m á r i o

INTRODUÇÃO

Se consolida nas sociedades ocidentais um novo cenário 
antropofágico que simbolicamente “come” as grandes transformações 
vivenciadas ao longo das décadas de 1960 em diante e faz delas uma 
experiência credível de existência. Vivenciamos uma explosão de perfis 
identitários e pós-identitários (HALL, 2006; PRADO, 2008; 2011; SIERRA, 
2013), de sexualidades insubmissas e disparatadas (FOUCAULT, 
2019), dentro de um contexto de uma revolução molecular, sexual, 
feminista, de gênero e da intimidade. (GATTARRI, 1985; GIDDENS, 
2001; SALGADO, 2008; GARTON, 2009).

Diante desse quadro emergente, o Gênero surge como um debate 
desafiador, inconstante, paradigmático e de uma força normalizante de 
bastante impacto nas relações ocidentais. Desde a década de 1960 
sua força epistemológica fora assumida pelas feministas e utilizado 
como campo teórico e prático para questionar e desafiar o lugar da 
categoria mulher dentro das relações humanas e seu confronto com o 
patriarcado e o sexismo (SALGADO, 2008).

Seu conceito hoje é emergente (LOUROa, 1997), é construído no 
dia-a-dia, nas modificações corpóreas, nas identidades insubmissas, nas 
músicas, no teatro, na TV, nas séries. Por outro lado, sua força normalizante 
constitui um campo fascista capaz de silenciar qual quer possibilidade 
de quebra do seu binarismo e de sua hierarquia. Dessa forma, seu devir 
também é incorporado nas escolas, uma vez que este espaço respira as 
demandas de nossa sociedade neoliberal de cunho capitalista.

Tal pedagogização do gênero é o nosso interesse nesse ensaio 
científico, pois pretendemos problematizar: como a pedagogização 
do conceito de gênero produz o confronto de descontinuidades e 
normalizações no cenário escolar? uma vez que, historicamente, o 
conceito de gênero também se fortalece no cenário da educação e 



63

s u m á r i o

dita, por meios dos rituais heteronormativos (BENTO, 2011), como 
os corpos de crianças, adolescentes, jovens e professores devem se 
comportar e quais desejos, comportamentos e identidades devem 
prevalecer. Mas a descontinuidade (BUTLER, 2015) de tais rituais 
também se modificam, ao passo que os corpos insubmissos também 
confrontam a doutrinação heterossexista (BORRILLO, 2010).

A metodologia utilizada nesse artigo é de cunho qualitativo, neste 
sentido, Deslandes et. al.(1994) diz que a pesquisa qualitativa 
trabalha com o universo de significados, motivos, aspirações, 
crenças, valores e atitudes, o que corresponde a um espaço 
mais profundo das relações, dos processos e dos fenômenos 
que não podem ser reduzidos à operacionalização de variáveis 
(DESLANDES, 1994, p. 21). Utilizamos como método de pesquisa, 
a bibliográfica, que segundo as contribuições de Gil (2008):

Base em material já elaborado, constituído principalmente de 
livros e artigos científicos. Embora em quase todos os estudos 
seja exigido algum tipo de trabalho dessa natureza, há pesquisas 
desenvolvidas exclusivamente a partir de fontes bibliográficas. Boa 
parte dos estudos exploratórios pode ser definida como pesquisas 
bibliográficas. As pesquisas sobre ideologias, bem como aquelas 
que se propõem à análise das diversas posições acerca de 
um problema, também costumam ser desenvolvidas quase 
exclusivamente mediante fontes bibliográficas (GIL, 2008, p. 44).

Diante de toda uma construção epistemológica, a pesquisa 
qualitativa se consolida na contemporaneidade como uma ruptura 
credível de existência e desestabiliza os entraves dos adeptos do 
método positivista do conhecimento científico.

A EMERGÊNCIA DO GÊNERO

A produção discursiva sobre gênero ao longo da história 
tem seus desdobramentos por meio das teorias feministas e das 



64

s u m á r i o

questões ausentes da homossexualidade feminina no cenário da 
contracultura nas décadas de 1950 até 1980. Grandes nomes como 
Joan Scott (1990), Donna Haraway (2004), Teresa de Lauretis (1987) 
e Raewyn Connell (2002) transformaram o cenário acadêmico e 
social com suas teorias feministas e suas abordagens históricas e 
culturais sobre as categorias de gênero, sexualidade, mulher e suas 
relações com a sociedade.

Connell (2002) divide em quatro períodos as transformações 
sociais e epistemológicas sobre as questões de gênero, dos estudos 
da mulher e das teorias feministas: (i) a primeira de 1860 a 1920, 
com a consolidação da ciência moderna ocidental e o movimento 
das sufragistas na Europa; (ii) de 1920 a 1965, com o auge da 
psicanálise, o interesse teórico da antropologia pelas questões de 
gênero e à teorizações sociais sobre o conceito dos papeis sociais; 
(iii) de 1965 a 1980, com a emergência da teoria do patriarcado 
e a contracultura radical feminista e (iv) de 1980 em diante, com 
as teorias abrangentes e diversas sobre a diversidade sexual e a 
consolidação das teorias feministas pós-estruturalistas.

Durante o período de 1860 até 1920 as abordagens científicas 
centravam seus esforços em mapear as diferenças sexuais e de 
gênero. As contribuições de Darwvin sobre a definição e distribuições 
dos papeis sexuais no reino animal foram interpelados para o mundo 
ocidental, conhecido como etnocentrismo ocidental (SANTOS, 2000). 
A teoria da evolução desdobrou-se também em um androcentrismo 
e suas concepções de sexo e de gênero. Toda essa transformação 
deu fôlego para os estudos da sociobiologia e seu sexismo científico. 

No período de 1920 a 1965 as abordagens da psicanálise4 foram 
importantes campos de estudos para as feministas questionarem as 

4	 Inspira-se nas várias escolas de psicanálise para explicar a produção e a reprodução da 
identidade de gênero do sujeito (SCOTT, 1999, p. 8).



65

s u m á r i o

abordagens essencialistas5 de gênero naturalizadas na sociedade 
ocidental. Na antropologia os estudos etnocêntricos em comunidades 
“selvagens” foram responsáveis para uma maior abertura do conceito de 
gênero e como o mesmo possui sentidos e intencionalidades diferentes 
nos contextos sociais que habita. As descobertas da antropóloga 
Margaret Mead (1978) são um exemplo de como sociedades selvagens 
possuíam seus próprios sistemas de gênero e seus papeis sociais, e 
como o mesmo não seguia uma linha linear e de caráter biológico. 

Outra grande transformação no cenário emergente das 
questões de gênero foi a publicação do livro “O segundo sexo” da 
filósofa feminista Simone de Beauvoir (1988). O livro provocou debates 
em torno da subalternização feminina nos espaços da política, da 
sociedade e da ciência. Também trouxe provocações sobre as questões 
da homossexualidade e do processo hegemônico da masculinidade. 
Segundo Connell (2002):

Beavouir explorou como as mulheres são constituídas como 
“outro” na consciência do homem. Ela, através de uma 
extraordinária série de imagens sociais, investigou a variedade 
de possibilidade nas quais mulheres podem responder a estas 
situações e constituírem a si mesmas – não escapando do 
gênero, mas realizando gênero diferentemente nos distintos 
projetos de vida (CONNELL, 2002, p. 124).

Já nos anos de 1960 e 1980 o movimento feminista transforma-
se em uma grande revolução contracultural. Ele foi divido em dois 
grandes movimentos: o movimento por uma igualdade entre as 
mulheres e os homens e a tendência pela libertação das mulheres 

5	 Devido à grande influência de Darwin e sua teoria da evolução, a ciência moderna e sua 
razão indolente foram fundamentais para impor no campo social as dicotomias entre sexo e 
gênero: macho e fêmea e sua posição social: homem/mulher. O sociólogo positivista Comte 
(1851) propôs em suas análises a função da mulher na sociedade – para o casamento, 
reprodução e cuidado do lar. Como também o marxista Engels (1997) ao escrever o livro “A 
origem da família, da propriedade privada e do estado”. 



66

s u m á r i o

(conhecido como o feminismo radical) das amarras do sistema 
patriarcal6 (reprodução e subalternização).

O feminismo radical fez parte da segunda onda do feminismo, 
e tinha em suas concepções analíticas o fim da opressão feminina, 
defendiam a tese de que a mulher era subalternizada de forma 
universal nas sociedades e sua base estava no sistema patriarcal. 
Diante disso, o feminismo radical desestabilizou o sistema sexo/
gênero, denunciando as várias formas de violência sexual, simbólica, 
patrimonial, física, de gênero e psicológica que sofriam cotidianamente 
pelo poder hegemônico masculino.

De 1980 em diante se consolida as epistemologias7 feministas 
no cenário acadêmico, à crítica a ciência sexista e a sua associação 
aos estudos pós-estruturalistas e a emergência dos estudos Queers8. 
Grande parte das discussões eram voltadas para a desestabilização 
do caráter universal androcêntrico masculino e suas formas de 
opressão. Nomes da filosofia foram fundamentais para fundar 
as teorizações pós-estruturalistas e suas aproximações com as 
análises de gênero. Nomes como Foucault (2019), Derrida (2005), 
Guatarri (1996) e, mais recente, a filósofa Judith Butler (2019) e suas 
teorizações sobre gênero e performatividade.

6	 As teóricas do patriarcado concentram-se sua atenção na subordinação das mulheres e 
encontram a explicação na “necessidade” do macho dominar as mulheres. (SCOTT, 1999, p. 8).

7	  Como un campo conceptual interdisciplinar a partir del cual se pueden desarrollar enfoques 
disciplinarios (por ejemplo, feminismo filosófico, feminismo antropológico, etc.); incidir en 
cada disciplina o campo de conocimiento particular incorporando a la investigación la 
perspectiva de género; o bien desarrollar especializaciones feministas dentro de cada una/
uno de ellos (historia feminista, biología feminista, etc.). (CASTAÑEDA, 2008).

8	 Queer pode ser traduzido por estranho, talvez ridículo, excêntrico, raro extraordinário. Mas 
a expressão também se constitui na forma pejorativa com que são designados homens 
e mulheres homossexuais. Um insulto que tem, para usar o argumento de Judith Butler, a 
força de uma invocação sempre repetida, um insulto que ecoa e reitera os gritos de muitos 
grupos homófobicos, ao longo tempo, e que, por isso, adquire força, conferindo um lugar 
discriminado e abjeto àqueles a quem é dirigido (LOURO, 2001, p. 546). 



67

s u m á r i o

Neste quadro elencamos as diversas formulações do conceito 
de gênero ao longo da história e suas principais teóricas feministas 
no âmbito internacional e nacional. Esses conceitos nos ajudam a 
problematizar como as principais abordagens sobre o conceito de 
gênero passou por transformações ao longo dos anos e como o mesmo 
segue com uma escrita feminista comprometida com a pluralidade da 
ciência e não mais como objeto de mesma.

Quadro 1 – Conceito de Gênero acerca de Teóricas Feministas

Conceito de Gênero Teóricas 
Feministas

O gênero é um elemento constitutivo de relações 
sociais baseadas nas diferenças percebidas entre os 
sexos, e o gênero é uma forma primária de significar 

as relações de poder (SCOTT, 1999, p. 14)

Joan Scott

Pode-se começar a pensar o gênero a partir de uma 
visão foucaultiana, que vê a sexualidade como uma 
“tecnologia sexual”; desta forma, propor-se –ia que 
também gênero, como representação e como auto-
representação, é produto de diferentes tecnologias 

sociais (...) e de discursos, epistemologias e 
práticas institucionalizadas, bem como as práticas 

da vida cotidiana (LAURETIS, 1987, p. 208).

Teresa de Lauretis

O gênero faz diferença para as mulheres na ciência 
não por causa do que trazem com seus corpos e às 
vezes nem mesmo pelo que podem trazer com sua 
socialização, mas pelas percepções que as culturas 
da ciência trazem à comunidade tanto das mulheres 

quanto do gênero – e, por sua vez, por causa do que tais 
percepções trazem para os valores comuns de disciplinas 

científicas particulares (KELLER, 2006, p. 29-30).

Evelyn Fox Keller

A través de la teoría de género, las investigadoras 
feministas han contribuido a la comprensión integral 
de la dominación, la subordinación y la opresión de 
las mujeres, al demostrar que cada una de ellas se 

basa en la articulación del género con otros referentes 
de organización y diferenciación social. En este 

sentido, el género es una construcción social, cultural, 
política e histórica (CASTAÑEDA, 2008, p. 13)

Martha Patricia 
Castañeda 

Salgado



68

s u m á r i o

O gênero pode ser compreendido como um significado 
assumido por um corpo (já) diferenciado sexualmente; 

contudo, mesmo assim esse significado só existe 
em relação a outro significado oposto. (...) O gênero 

feminino é marcado, que a pessoa universal e o gênero 
masculino se fundem em um só gênero, definido com 

isso as mulheres nos termos do sexo deles e enaltecendo 
os homens como portadores de uma personalidade 

universal que transcende o corpo (BUTLER, 2015, p. 30)

Judith Butler

Fonte: Todos esses conceitos estão nas nossas referências bibliográficas

O quadro evidencia também como o conceito de gênero é 
importante para pensar o lugar da educação da mulher e do homem 
nas relações subjetivas que vivenciamos na contemporaneidade. 
Uma vez que a tendência plural de gênero (LOURO, 1997; BENTO, 
2006) nos aponta como é possível vivenciá-las fora e dentro dos 
espaços institucionais.

A PEDAGOGIZAÇÃO DO GÊNERO NA ESCOLA

O ambiente escolar desde o século XVIII, segundo Foucault 
(2019), foi produzido, planejado e executado para manter os corpos 
das crianças longe das perguntas, dos interesses e dos desejos sobre 
sexo, dos papeis de gênero e da sexualidade. A forma como a escola 
é planejada, onde há semelhanças com as prisões - onde possuem 
uma única porta de entrada, buracos nos muros, cadeiras enfileiradas, 
vigilância constante, separação por sexo/gênero desde a criação de 
disciplinas que regularizam e autorizam um único caminho possível 
para a verdade. Todo o território escolar legitima e silencia o sexo e a 
sexualidade. Como bem explica Foucault (2019) “basta atentar para 
os dispositivos arquitetônicas, para os regulamentos de disciplina e 
para toda a organização interior: lá se trata continuamente do sexo”. 
(FOUCAULT, 2019, p. 29).



69

s u m á r i o

Assim como a escola no século XVIII buscou silenciar o sexo, o 
mesmo foi alvo da medicina e seus manuais conservadores. Era preciso 
naquele momento ensinar as crianças e aos jovens que a sexualidade 
era monstruosa, pecaminosa, digna do “inferno” dos católicos. Foucault 
complementa que “em todas essas medidas a criança não deveria 
ser apenas um objeto mudo e inconsciente de cuidados decididos 
exclusivamente entre adultos; impunha-se-lhe um certo discurso 
razoável, limitado, canônico e verdadeiro sobre o sexo”. (FOUCAULT, 
2019, p. 30). Ao mesmo tempo que as instituições escolares legitimavam 
o silencio sobre o sexo, investiu em discursos sobre ele.

Dentro desse contexto, Foucault (2019) evoca a pedagogização 
do sexo da criança, tal pedagogização é reiterada pela família, pela 
igreja e pela escola: o corpo da criança é acionado como um corpo 
em constante mutação sexual, deve ser vigiado e punido. O sexo, 
segundo tais condicionamentos, levaria a criança a perda de sua 
inocência, e a levaria para uma vida imoral, pecaminosa. Como bem 
evoca Foucault (2019):

Dupla afirmação, de que quase todas as crianças se dedicam 
ou são suscetíveis de se dedicar a uma atividade sexual; e de 
que tal atividade sexual, sendo indevida, ao mesmo tempo 
“natural” e “contra a natureza”, traz consigo perigos físicos e 
morais, coletivos e individuais; as crianças são definidas como 
seres sexuais “liminares”, ao mesmo tempo aquém e já no sexo, 
sobre uma perigosa linha de demarcação; os pais, as famílias, 
os educadores, os médicos e, mais tarde, os psicólogos, todos 
devem se encarregar continuamente desse germe sexual 
precioso e arriscado, perigoso e em perigo; essa pedagogização 
se manifestou sobretudo na guerra contra o onanismo, que durou 
quase dois séculos no Ocidente. (FOUCAULT, 2019, p. 115).

Desde o século XVIII que tais dispositivos atuam no controle do 
sexo das crianças, hoje, na contemporaneidade, mesmo diante de uma 
revolução sexual, pais, médicos e professores, acionados pela moral 
cristã e pela doutrinação heterossexual (BORRILLO, 2010) continuam 
sob a vigilância, diante de outras técnicas e com a ajuda do Estado. 



70

s u m á r i o

As novas práticas de governo na escola contemporânea 
produzem uma pedagogia do controle e cria verdades e patologias 
sobre o corpo das crianças, dos adolescentes e dos jovens, bem como 
produz o tipo de desejo, de comportamento e a identidade sexual 
que deve ser praticada na escola – a heterossexual e qual deve ser 
exterminada e combatida – a homossexual. Se desde os séculos XVIII 
e XIX a repressão sobre a sexualidade das crianças e dos jovens era 
produzida na escola pelo silêncio, controle dos corpos e pelo desejo 
heterossexual de normalidade, houve também uma explosão de 
discursividades sobre o sexo que mostram seu potencial subversivo. 
Como bem problematiza César:

Ora “proibida” e “ameaçada”, como no período da ditadura 
militar brasileira, ora nomeada nos currículos, a educação do 
sexo sempre esteve presente nas escolas brasileiras, nas aulas 
de ciências, biologia, puericultura e planejamento familiar, 
como demonstram as pesquisas sobre currículos e diretrizes 
curriculares desde os anos 1950. Mais recentemente, com as 
aulas de educação sexual, a presença da educação do sexo, 
em diversas formas e modelos pedagógicos, correspondeu ao 
governamento de corpos de crianças e jovens, ora em nome 
da moral higiênica e eugenista, ora pela ideia do “sexo feliz” 
(2013, p. 274).

Louro (1997) também chama a atenção para o fato de que a 
escola é um dos aparelhos mais eficazes no controle da sexualidade 
e dos corpos, na medida em que o corpo escolar e os currículos são 
percebidos como legitimadores das “posições de sujeito”, em uma 
determinada cultura. Ainda para esta autora professores/as devem 
“deixar de considerar toda essa diversidade de sujeitos e de práticas 
como um ‘problema’ e passar a pensá-la como constituinte do nosso 
tempo. Um tempo em que a diversidade não funciona mais como 
base na lógica da oposição e da exclusão binárias, mas, em vez disso, 
supõe uma lógica mais complexa” (LOURO, 2000b, p. 51). 



71

s u m á r i o

Já Bento (2013) nos fala ainda sobre o processo de escolarização 
dos corpos e das mentes das crianças, dos adolescentes e jovens na 
escola e sua forma de fabricar simbolicamente os espaços escolares 
na qual meninos e meninas devam habitar. A escola legitima quem 
deve ser enquadrado na norma e quem deve ficar à margem ou na 
fronteira; quem deve ser cultivado e quem deve ser extinto. O espaço 
escolar fabrica quais identidades devem ser cultuadas e quais devem 
ser invisibilizadas:

A natureza da violência que leva uma criança a deixar de 
frequentar a escola porque tem que trabalhar para ajudar a 
família não é da mesma ordem daquela que não consegue se 
concentrar nos conteúdos transmitidos porque é “diferente”. 
Daí a importância de pesquisas (com recortes de gênero e 
sexualidade) que demonstrem os encaixes dos indicadores 
de “sucesso” e “fracasso”, deslocando o olhar dos conteúdos 
visíveis para os invisíveis. A escola não é uma ilha. Embora 
saibamos que historicamente tem cumprido principalmente o 
papel de reprodutora de uma visão naturalizada das relações 
sociais, notamos que os debates que atravessam a sociedade 
brasileira também podem se sentir nas salas de aula. Há um 
saudável incômodo de educadores/as, gestores/as das políticas 
públicas e do ativismo em trazer para o cotidiano escolar a 
reflexão dos direitos humanos em uma perspectiva ampla. Está 
em curso, portanto, a produção incessante de contradiscursos, 
e a escola, de múltiplas formas, está inserida nessa disputa. 
(BENTO, 2011, p. 558).

E são esses mecanismos de manutenção da heterossexualidade 
compulsória que fazem do ambiente escolar um lugar de constante 
vigilância sobre os corpos de meninos e meninas que subvertem a 
lógica da classificação social. Sendo assim, todas as formas de 
exclusão social explícitas por meio da educação encontram também 
resistência com as formas de inclusão social por meio da educação. 

Gargallo (2008) nos fala que a educação vai sendo pautada 
entre aqueles que merecem ser escolarizados e os que não, dentro de 
uma visão socioeconômica (privatização e competição), de divisão de 
classes, pautadas em diferenças de cor, língua, gênero, sexo e religião:



72

s u m á r i o

De las formas explícitas de exclusión social a través de la 
enseñanza, las más obvias son las que tratan de definir quién 
debe ser educado y quién no; la de segregar las escuelas y 
diferenciar la calidad de las enseñanzas según la clase socio-
económica, el color, la lengua, el sexo, la religión o la pertenencia 
a comunidades no hegemónicas de los y las educandas; la de 
privatizar la educación para que el derecho a los estudios se 
convierta en un privilegio; la de seleccionar, según métodos 
competitivos, el alumnado de las mejores instituciones educativas 
de un país o de las carreras que dan acceso a profesiones 
lucrativas (GARGALLO, 2008, p. 20).

As formas de inclusão se inserem na promoção de políticas 
educacionais e práticas culturais que desestabilizam os saberes 
hegemônicos e que também se inscrevem na educação escolar 
e não-escolar. Nestes termos, para Gargallo (2008) as práticas 
culturais que promovem a desestabilização das práticas de exclusão 
podem ser evidenciadas em currículos abertos, comuns de países 
democráticos, e que inserem as práticas educativas feministas 
(inclusiva, antiviolenta, recuperadoras de sujeitos, relações horizontais 
de gênero, responsabilidade e solidariedade) como forma pedagógica 
de combater as opressões e subalternizações de mulheres, grupos 
LGBT’s e pessoas negras.

De fato, se por um lado há na escola um controle dos corpos e 
de uma educação baseada em critérios econômicos, de classe social, 
sexo/gênero e cor; pelo outro há uma diversidade sexual que não sendo 
encarada como problema, poderá contribuir para expressar a riqueza 
humana que nos caracteriza e nos ensina a entender as diferenças 
numa perspectiva pedagógica, como afirma Bento:

Ao localizar nas instituições a explicação para a gênese das 
experiências identitárias, inverto a lógica: são as normas 
de gênero que possibilitam a emergência de conflitos 
identitários com essas mesmas normas. Nesse processo de 
desnaturalização, o foco explicativo para a constituição das 
identidades desloca-se do indivíduo para as genealogias dos 



73

s u m á r i o

discursos, que limitam a categoria “humanidade” apenas a duas 
possibilidades excludentes: ou você tem pênis ou vagina. Ou 
você é mulher ou é homem. Ou você é masculino ou feminino, 
mas sejamos todos heterossexuais. Nada de ambiguidade, um 
horror a indeterminação. (2011, p. 558).

Numa posição política e urgente de (re)significar as práticas 
pedagógicas nas escolas, os/as professores/as são desafiados 
a descobrir outras possibilidades de existência de corpos, 
(pós)identidades e comportamentos na qual não tiveram contato 
ou lhes foi negado que existisse.  Uma das principais batalhas dos 
professores/as é (re)significar a linguagem na escola.

Como campo cheio de armadilha, a linguagem foi ao longo dos 
séculos responsável pela legitimação da doutrinação heterossexista 
amparada e consolidada pela monocultura do saber (SANTOS, 2006). 
Como bem destaca Furlani (2013) onde na comunidade escolar “o 
currículo, as disciplinas, as normas regimentais, as formas de avaliação, 
os materiais didáticos, a linguagem, constituem-se em instâncias que 
refletem e produzem as desigualdades de gênero, de sexo, de raça, 
etc.” (FURLANI, 2013, p. 70).

A começar pela (re)significação da linguagem, a escola tem a 
função cosmopolita de prover o fim das formas de violência, preconceito 
e discriminação contra qualquer corpo “excêntrico” na escola. Mesmo 
sendo desenhada por uma hegemonia de base capitalista, hegemônica, 
dominante e produtivista; investir na valorização da diferença é um 
caminho possível, “vivível” e transformador.  Segundo Louro,

Currículos, normas, procedimentos de ensino, teorias, 
linguagem, materiais didáticos, processos de avaliação são, 
seguramente, loci das diferenças de gênero, sexualidade, etnia, 
classe – são constituídos por essas distinções e, ao mesmo 
tempo, seus produtores. Todas essas distinções precisam, 
pois, ser colocadas em questão. É indispensável questionar 
não apenas o que ensinamos, mas o modo como ensinamos 
e que sentidos nossos/as alunos/as dão ao que aprendem. 



74

s u m á r i o

Atrevidamente é preciso, também, problematizar as teorias que 
orientam nosso trabalho (incluindo aqui, até mesmo aquelas 
teorias consideradas “críticas”). Temos de estar atentas/os, 
sobretudo, para nossa linguagem, procurando perceber o 
sexismo, o racismo e o etnocentrismo que ela frequentemente 
carrega e institui (1997, p. 64).

Mesmo buscando uma prática pedagógica e educativa que 
valorize as diferenças e promova a diversidade sexual e cultura, se 
perdura na escola, e com força total, a consolidação da doutrinação 
heterossexista e sua forma mais violenta – a ideologia LGBTfóbica. A 
doutrinação heterossexista nas escolas é uma grande ameaça a explosão 
de perfis identitários e pós-identitários de crianças, adolescentes e 
jovens que fogem das normalizações impostas pelo cânone normativo 
da sexualidade heterossexual. Mesmo a homossexualidade feminina 
e masculina fazendo parte do cotidiano das escolas brasileiras, sua 
presença e sua forma de existência se configuram como uma ameaça 
aos corpos sadios da população escolar heterossexual. Outra forma 
disparatada de sexualidade e identidade de gênero encontradas nas 
escolas é a presença de travestis, transexuais e homens trans.

POSSÍVEIS CONCLUSÕES DE UM 
DEBATE EMBRIONÁRIO

O desconforto da presença dessas identidades e pós-
identidades no cenário escolar mediante a pedagogizaçao do 
gênero visa a violência institucional, simbólica e física. Uma vez que 
a escola como produto de uma pedagogia do controle não consegue 
transformar as identidades trans e as homossexuais em referência a 
norma heterossexual, o litígio da LGTBfobia é acionado e assume a 
tarefa de expurgar essas presenças disparatadas e insubmissas. 



75

s u m á r i o

Responsável pela construção das diferenças no cotidiano de 
crianças, adolescentes e jovens na escola, o discurso repressivo 
da doutrinação heterossexual legitima a lógica da classificação 
social produzindo as dicotomias e as hierarquias que subalternizam, 
inferiorizem, silenciam e produzem como não-existentes as identidades 
de lésbicas, gays, bissexuais, travestis e transexuais e toda uma 
diversidade sexual de corpos queer, intersexuais e não-binários no 
cotidiano das escolas.

A doutrinação heterossexual também reforça a ideologia 
LGBTfóbica nas escolas. Suas principais causas no cotidiano escolar 
é a consolidação e naturalização do sexismo e da LGBTfobia. Os/as 
pesquisadores/as que travam as discussões sobre as consequências do 
avanço da violência LGBTfóbica no cenário educacional nos alertam para 
o fato de que com o avanço do conservadorismo e do fundamentalismo 
religioso, as políticas educacionais que promovem a inserção do debate 
de diversidade sexual e enfrentamento da LGBTfobia podem chegar a 
ser extintas e acionadas como subversivas, ao passo que as discussões 
de gênero e de sexualidade na educação provocam o debate sobre a 
imposição patriarcal e androcêntrica masculina como referencial a ser 
adotado e a naturalização do papel feminino frente a sua submissão.

O desafio diário de seguir no cotidiano escolar desestabilizando 
os padrões de gênero e sexualidades legitimados pelo discurso da 
doutrinação heterossexual é um sacerdócio de muitos adolescentes e 
jovens de identidade LGBT ou corpos queer e não-binários que habitam 
as salas de aula. Subverter os padrões sociais na escola pode ser um 
caminho cosmopolita que abarque não só as diferenças de gênero 
como as diferenças de raça, classe social e cultura. O preconceito, 
a violência e a discriminação em relação às várias possibilidades de 
diversidade sexual geram e reproduzem a desigualdade, legitimando 
situações de extrema violência física e simbólica; combater tais padrões 
se configura na contemporaneidade como uma tarefa dada a todos/
as aquelas/es que acreditam no poder transformador da educação. 



76

s u m á r i o

REFERÊNCIAS

BENTO, Berenice. A Reinvenção do Corpo: sexualidade e gênero na 
experiência transexual. Rio de Janeiro: Garamond Universitária, 2006.

BORRILO, Daniel. Homofobia: História e crítica de um preconceito. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2010.

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: Feminismo e subversão da identidade. 
Coleção sujeito e história. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2015. 

CÉSAR, Maria Rita de Assis. As Novas Práticas de Governo na Escola: O 
Corpo e a sexualidade entre o centro e as margens. In: BRANCO, Guilherme 
Castelo; VEIGA-NETO, Alfredo (orgs.). Foucault Filosofia e Política. São Paulo: 
Autêntica, 2013. 

CONNELL, Raewyn. Gender. Cambridge: Polly Press, 2002. 

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade. Tradução Maria Thereza da 
Costa Albuquerque, J. A. Guilhon Albuquerque. 13. ed. Rio de Janeiro: 
Edições Graal, 2019. v. 1: A vontade de saber. Tradução de: Histoire de la 
sexualité I: la volonté de savoir.

FURLANI, Jimena. Educação Sexual: Possibilidades Didáticas. LOURO, Guacira 
Lopes; FELIPE, Jane, GOELLNER, Silvana Vilodre (Org.). Corpo, gênero e 
sexualidade: Um debate contemporâneo na educação: Editora Vozes, 2013. 

GARGALLO, Francesca. El Feminismo y la educación en y para nuestra 
américa. Revista venezolana de estudios de la mujer - Caracas, Julio-
Diciembre 2008, vol. 13, n. 31.

GIDDENS, Anthony. Transformações da intimidade: Sexualidade, amor e 
erotismo nas sociedades modernas. São Paulo: Celta, 2001.

GUATTARI, Felix. Revolução Molecular: Pulsões políticas do desejo. São 
Paulo: Brasiliense, 1985. 

HALL, Stuart. A Identidade cultural na pós-modernidade. São Paulo: Dp&A, 2006.

HARDING, Sandra. Ciência e tecnologia no mundo pós-colonial e multicultural: 
questões de gênero. Labrys, estudos feministas, n. 3, jan./jul., 2003.

JUNQUEIRA, Rogério Diniz. Homofobia nas escolas: um problema de todos. In: 
JUNQUEIRA, Rogério Diniz (org.). Diversidade sexual na educação: 
Problematizações sobre a homofobia nas escolas. Brasília: Ministério 
da Educação; Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e 
Diversidade; Unesco, 2009.



77

s u m á r i o

KELLER, Evelyn Fox. Qual foi o impacto do feminismo na ciência? Cadernos 
Pagu, vol. 27, p. 13-34, jul.-dez., 2006. 

LAGARDE, Marcela. Género y feminismo. Desarrollo humano y democracia. 
Madrid. Horas y horas la editorial, 1996.

LAURETIS, Teresa. A tecnologia do gênero. Indiana: Indiana Universty Press, 
1987. Disponível em: Http://Marcoaureliosc.Com.Br/Cineantropo/Lauretis.Pdf 

LOURO, Guacira Lopes O corpo educado: pedagogias da sexualidade. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2000.

LOURO, Guacira Lopes. Gênero, sexualidade e educação: uma perspectiva 
pós-estruturalista. Petrópolis/RJ: Vozes, 1997.

MINAYO, M. C. S.; DESLANDES, S. F.; CRUZ NETO, O. Gomes (orgs.). Pesquisa 
Social: teoria, método e criatividade. 27. ed. Petrópolis, Rj: Vozes, 2008

PRADO, Marco Aurélio Máximo Prado. MACHADO, Frederico Viana. 
Preconceito contra homossexualidades: a hierarquia da invisibilidade. São 
Paulo: Cortez, 2008.

RAGO, Margareth. Epistemologia feminista, gênero e história. Disponível em 
Http://Projcnpq.Mpbnet.Com.Br/Textos/Epistemologia_Feminista.Pdf. Acesso 
em: 26 set. 2020.

SALGADO, Martha Patricia Castañeda. Metodología de la investigación 
feminista.  Colección diversidad feminista, Fundación Guatemala, 2008.

SANTOS, Boaventura de Sousa. A Crítica da razão indolente: contra o 
desperdício da experiência. Editora cortez, 2000.

SCOTT, Joan. Gênero: Uma categoria útil de análise histórica. Educação & 
Realidade, v. 16, nº 2, jul./dez., Porto Alegre, 1990.

SMIGAY, Karin Ellen Von. Sexismo, homofobia e outras expressões 
correlatadas de violência: desafios para a psicologia política. Psicologia em 
Revista, Belo Horizonte, v. 8, n. 11, p. 32-46, jun., 2002. 

Http://Marcoaureliosc.Com.Br/Cineantropo/Lauretis.Pdf
Http://Projcnpq.Mpbnet.Com.Br/Textos/Epistemologia_Feminista.Pdf.%20


Capítulo 5

GÊNERO, AGÊNCIA E ESCRITA

Fernando da Silva Cardoso

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.78-91

5
Fernando da Silva Cardoso

GÊNERO, 
AGÊNCIA 

E ESCRITA



79

s u m á r i o

INTRODUÇÃO

“Un texto escrito por un escritor minoritario sólo es efectivo 
si logra convertir en universal lo punto de vista minoritario”.

Monique Wittig (1992)

Este ensaio inscreve e problematiza algumas inquietações 
sob as quais tenho me debruçado e outras interpelações feitas a 
mim sobre os limites da escrita científica. Em suma, a questão em 
torno da capacidade de ser afetado pela(o) Outra(a) de se auto-
afetar a partir da significação de experiências pela palavra, parece-
me ganhar, cada vez mais, importância. Este argumento pode, por um 
lado, ser fundamentado com base na crítica desenvolvida9 sobre o 
distanciamento entre pesquisadores(as) e atores sociais, assim como 
no que concerne à consideração utilitária das experiências de diferentes 
grupos, sempre no sentido de satisfazer e/ou conferir autoridade aos 
discursos acadêmicos.

Apesar de não serem os objetos centrais da reflexão neste 
ensaio, refiro-me a tais paradigmas por acreditar que levam a crer na 
perspectiva meramente ‘útil’ da palavra ao(à) pesquisador(a). Pois, as 
referidas posturas acenam para um saber genocida, que essencializa, 
aniquila e mortifica o caráter sensível da experiência com base na 
escrita randômica. Questiono, assim, a figura complexa do ‘eu autor’, 
os seus privilégios e a funcionalidade que a palavra adquire para a 
criação de uma zona cinzenta do saber pretensamente neutra. 

9	 Para melhor compreender a discussão sobre a complexa relação entre lugar social e 
o de pesquisador(a), recomendo: ‘Questões teórico-epistemológicas à pesquisa social 
contemporânea: o pesquisador, o ator social e outros aspectos’ (CARDOSO; CARVALHO, 2018).



80

s u m á r i o

Nesse sentido, procurarei refletir, em um primeiro momento, 
sobre os processos implícitos de castração que são operados no 
interior e, ao mesmo tempo, com base na aspirada neutralidade e 
segurança científica do saber. E, em seguida, argumentarei sobre a 
escrita fundada em uma linguagem gendrificada enquanto operação 
simbólica e sensível do texto, que ressalta a desconstrução de uma 
pré-consciência sobre o sujeito universal da teoria do conhecimento.

A inserção da perspectiva e da linguagem baseadas na categoria 
gênero, na organização da escrita científica, são assumidas com base 
nas heterogeneidades e contradições discursivas que operaram e 
estão presentes no desenvolvimento do conhecimento científico. 
Assim, a partir de um olhar desconstrutivista recuperado por Judith 
Butler da obra de Jacques Derrida10, introduzo a hipótese de que a 
opção por uma escrita baseada em uma linguagem que não reifica o 
caráter neutro do gênero pode apresentar uma dinâmica que perturba 
o idealismo do espírito científico moderno. Busco ir de encontro à 
certeza epistemológica da verdade que foi concebida na passagem 
da metafisica original para dada ontoteologia do saber, tão-somente. 

O estilo cogitado a partir da obra de Judith Butler alude a um 
funcionamento alternativo do sistema metafisico da escrita científica, 
o qual é acionado por uma reflexão não essencialista do ‘eu autor’ e 
que insiste na possibilidade de pensamento que opera nas fissuras 
entre a lógica e imaginação da palavra. Tal proposição não insiste, 
dessa forma, na figura de um eu recalcado pela neutralidade ciência, 
tampouco na formulação de espectro no qual a palavra é afastada da 
experiência e de quem a (d)escreve.

10	 A perspectiva derridiana da desconstrução, recuperada por Judith Butler ao longo de sua 
obra, decorre, sobretudo, das leituras realizadas pela autora acerca do caráter fluido do 
signo na obra de Jacques Derrida, ou seja, da estratégia de dissolução, de decomposição 
de argumentos metafísicos como forma de instaurar ‘contradições construtivas’. Segundo 
Salih, Butler interessa-se pela característica enigmática do signo derridiano, pela 
possibilidade de serem “transplantados para contextos imprevistos e citados de modos 
inesperados” (2017, p. 128).



81

s u m á r i o

Portanto, acredito e concebo que a escrita científica gendrificada 
é um dos movimentos possíveis para “questionar o tradicional logos 
analítico e conceitual, marcado por definições fechadas” e que cogita 
“a escrita científica alinhada à pluralidade, ao devir, aos impulsos, à 
complexidade e à ambiguidade do(a) humano(a)” (ALMEIDA NETO; 
CARDOSO, 2020, p. 41).

A ESCRITA E O SUJEITO OU O 
SUJEITO COMO ESCRITA

A fluidez estilística da linguagem articulada pela filósofa Judith 
Butler remete a um quadro de arte abstrata em construção. Nos 
movimentos de sua escritura encontramos, a nosso ver, um aspecto 
central, a crítica à mera inteligibilidade da realidade, como uma pintora 
que rejeita os traços retos e uniformes em sua arte figurativa. Assim, 
a experimentação na/da escrita exercitada pela autora se torna, na 
verdade, um movimento de construção ou de reposicionamento do 
sujeito que existe para além das estruturas de poder. Como cita a 
Salih “o estilo de Butler é, ele próprio, parte das intervenções teóricas 
e filosóficas que ela está tentando fazer” (2017, p. 24, grifo da autora), 
e é sobre ele que refletiremos.

Toda a askesis que orienta o discurso linguístico traduzido na 
escrita é decorrente de diferentes e sistemáticos posicionamentos 
das experiências que se deseja traduzir, previamente influenciadas 
pelas estruturas poder. Assim, independentemente do ciclo em que 
tome lugar, a escritura se torna uma etapa essencial no processo 
de elaboração, de recebimento e de reconhecimento dos discursos 
enquanto verdadeiros, considerando-se os princípios racionais de 
ação. Essa hipótese é, na verdade, o atestado de que, como menciona 
Salih (2017), sobre a estilística butleriana, é preciso pensar como as 
coisas são feitas com as palavras.



82

s u m á r i o

Podemos exemplificar o argumento levantado sobre a 
experimentação presente na escrita de Judith Butler (2015a, 2015b), 
a partir do desconforto que surge, após a leitura de sua obra, quanto 
ao uso de pronomes e/ou adjetivos relacionados a macho e fêmea, 
em se assumir posturas baseadas na ‘tradição’, na ‘biologia’, na 
‘realidade’, ou mesmo de entender o gênero como facticidade 
anatômica. Em suma, a estrutura semântica que perfaz a obra da 
autora demonstra que existe dada expressividade político-filosófica 
que irrompe a significação cultural das coisas fundamentada na 
polaridade, no determinismo e no representacionismo.

Nesse sentido, a experimentação na/da estilística butleriana 
releva que existe um universo semântico insurgente e insubmisso no 
fazer filosófico e epistêmico. Trata-se da circularidade. A escrita reúne, 
numa forma espiralada, a meditação que precede as próprias notas. 
Ou seja, o significado (experimentado) só existe – ao mesmo que 
transcende – em relação aquilo que se projeta. Tal aspecto remete à 
vontade caracteristicamente imaterial (BUTLER, 2015a) do discurso que, 
por sua vez, relança o sujeito à circularidade da meditação, da própria 
consciência11. A insubmissão a qual recorre a autora, metaforiza a noção 
de experimentação em sua escrita como algo que, ao passo que delimita 
os limites discursivos da experiência, também denuncia os termos de 
dada relação de poder, cultural e hegemonicamente estabelecida.

O movimento de ‘relatar a si’, sugerido por Judith Butler, pode 
contribuir com a compreensão e o dimensionamento dessa sua 
preocupação. A autora está interessada em problematizar as condições 
sociais e morais que determinam o surgimento do eu e, logo, da própria 
(possibilidade de) experimentação na/da narrativa. O ato de relatar 

11	 Quanto a esta noção, Butler (2017) observa que as descrições de Nietzsche sobre a 
formação da consciência estão implicadas no discurso moral que ele descreve, já que 
os termos que faz menção são efeitos da formação da consciência. Para tanto, a autora 
retoma o pensamento de Michel Foucault como forma de explicar (e, ao mesmo tempo, 
criticar o autor) a resistência psíquica ao poder como um efeito de poder, uma produção 
discursiva que situa nos limites da normalização.



83

s u m á r i o

a si mesmo, nesses termos, “adquire uma forma narrativa, que não 
apenas depende da capacidade de transmitir uma série de eventos 
em sequência [...]”, pois

[...] a conduta moral não é uma questão de se conformar às 
prescrições estabelecidas por determinado código, tampouco 
de interiorizar uma proibição ou interdição primárias. [...] essa 
relação não é simplesmente “consciência de si”, mas constituição 
de si enquanto “sujeito moral” [...] (BUTLER, 2015b, p. 29-30).

A crítica da autora está direcionada, portanto, à ‘progressão 
linear’ e à neutralidade da linguagem. De tal modo, a consideração 
da experimentação na/da escrita, na obra de Judith Butler, envolve a 
relação dialética consigo mesma(o) e com a(o) outra(o), e isso significa, 
no ato da escrita, de revisitar, reanalisar e revisar de maneira circular as 
condições a partir das quais o discurso emerge. Contra as premissas 
unidimensionais, o relato de si é centralizado na estilística da autora 
como um operador da transformação das verdades em êthos12.

O trabalho de pensamento, pela escrita e em realidade, é o 
aspecto que perfaz a ambivalência do modo de se transmitir ideias 
como um ato constitutivo de si, ou seja, como um desafio político. 
Portanto, a experimentação presente na estilística de Judith Butler 
remete à construção de narrativas micrológicas, isto é, o objetivo de 
recuperar as subjetividades em caráter de abertura do eu em relação 
à(ao) outra(o) e do próprio ser como devir.

Nesse sentido, a argumentação gira em torno, agora, 
do processo de formulação do conhecimento e, não mais 

12	 Em ‘Relatar a si mesmo: crítica da violência ética’, Judith Butler dedica-se a refletir 
sobre a complexa relação (e tensão) entre êthos coletivo e moral. Questiona sobre a 
instrumentalização da violência como meio de manutenção do anacronismo que cerca o 
êthos coletivo e adverte sobre a posição e formação do “eu” neste universo. Para tanto, 
desenvolve a partir da crítica adorniana algumas questões que, para ela, permanecem sem 
resposta: “em que consiste esse “eu”? Em que termos ele pode se apropriar da moral, ou 
melhor, dar um relato de si mesmo?” (BUTLER, 2015b, p. 17-18).  



84

s u m á r i o

necessariamente, sobre a sua substância. A disposição etopoética13 
que, a nosso ver, acompanha a estilística empregada por Judith 
Butler, possibilita a demarcação de uma importante díade em seu 
pensamento: a relação sujeito-sujeito e as mediações possíveis entre 
realidade, sujeito e linguagem. Ambas podem ser significadas a partir 
da ideia de que a escritura, nos termos por ela sugeridos, transporta 
axiomas que ordenam a verdade em si mesmos. Em outras palavras, 
são enunciações materialmente úteis ao sujeito que as narra, pois, 
como sugere Foucault “o lógos é transformado em êthos no sentido 
de princípio de ação” (1994, p. 23).

O pressuposto foucaultiano coincide com a perspectiva 
butleriana de que a escritura agencia “uma história de mim mesma 
partindo de algum lugar, delimitando um momento, tentando construir 
uma sequência, oferecendo, talvez, ligações causais ou pelo menos 
uma estrutura narrativa” (BUTLER, 2015b, p. 88). Afinal, para ela, é a 
encenação de si-mesmo que “funciona como ponto de apoio para a 
narrativa” e, nesse sentido, impede o

[...] o erro da posição oposta, quando o “eu” se compreende 
separado de suas condições sociais, quando é adotado como 
pura imediaticidade, arbitrária e acidental, apartado de suas 
condições sociais e históricas – as quais, afinal de contas, 
constituem as condições gerais de seu próprio surgimento. 
(BUTLER, 2015b, p. 17).

Portanto, contra a compulsoriedade do poder (BUTLER, 2017), 
coerência alocutória da escritura movimenta, nos termos sugeridos pela 
autora, elementos externos ao acontecimento, os quais conferem valor 
à linguagem empregada e que permitem a construção de pontos de 
convergência entre a produção do eu, a voz narrativa e o evento. Afinal, 
a escrita demarca o comprometimento com aquilo que é expresso. 

13	 Trata-se daquilo que, segundo Foucault (2001, p. 227): “tem a qualidade de transformar 
o modo de ser de um indivíduo”. Assim, a verdade, no sentido etopoético, traduz-se 
na “qualificação de enunciados como verdadeiros quando atuam como matrizes de 
constituição do êthos do sujeito, de sua maneira de ser” (CANDIOTTO, 2008, p. 95).



85

s u m á r i o

Igualmente, as condições morais e éticas para o aparecimento do eu que 
narra não são desvinculadas daquelas que condicionam o seu próprio 
surgimento (BUTLER, 2015b). Não se pode esperar que “o ‘eu’ não seja 
induzido por essas normas em termos causais” (BUTLER, 2015b, p. 18).

O questionamento ‘Qual parte desse “contar” corresponde a 
uma ação sobre o outro, uma nova produção do “eu”’?, lançado por 
Butler (2015b, p. 89), encaminha a criatividade da experimentação na/
da escrita para a busca por uma significação mais ampla à noção 
de sujeito, para a política e a própria filosofia. Remete-nos ao outras 
perguntas lançadas por ela sobre se ‘A filosofia é política?’, ‘E quais são 
os usos políticos da filosofia?’ (SALIH, 2017, p. 192).

Certamente, a experimentação enunciada na escrita butleriana 
tem sido responsável por construir uma importante intersecção crítica 
entre a teoria e o mundo, entre a linguagem e as relações de poder, ou 
mesmo entre a luta contra o perecimento (BUTLER, 2006) e a relevância 
das novas dinâmicas de produção das subjetividades. Nos limites 
ontológicos e epistemológicos destacados por ela estão presentes 
não apenas perguntas, mas, sobretudo, chaves de desestabilização 
e de subversão de estruturas opressivas do saber. Reside a potência 
política dos corpos-que-narram, dos corpos-que-enunciam e impõem 
ou invocam as suas existências radicalmente.

AGÊNCIA E ESCRITA: PARA A CONSIDERAÇÃO 
DOS GÊNEROS NA/DA ESCRITA CIENTÍFICA

Em que consiste a resistência protagonizada a partir de uma 
escrita que subverte a linguagem de gênero? O desejo de deslocar o(a) 
leitor(a) para as margens e para outras figurações dos sujeitos, ativa 
simbolicamente que críticas sobre os limites da linguagem científica? 



86

s u m á r i o

Tais perguntas podem ser simplificadas ao passo que consideramos 
que a escrita é, no fundo, um processo de agência. A adoção de uma 
estilística que remete e suscita a presença de sujeitos invisibilizados14 
ressignifica, a nosso ver, ao menos a nível do encontro entre a palavra e 
a pessoa, a subjetivação em torno da imagem sobre quem se escreve. 
Assim, tal ‘movimento’, como recuperado por Butler a partir de Luce 
Irigaray, desvela que a linguagem, o discurso e a fala são falocêntricos, 
ou seja, centrados em uma ordem simbólica masculina ou fálica 
(CASALE; FEMENÍAS, 2009).

De tal modo, pensar as possibilidades de agência a partir da 
escrita científica significa inscrever a si e a(o) Outra(o) no mundo 
a partir da consciência crítica em torno dos fenômenos e da sua 
própria constituição, pois: “A esfera pública é constituída em parte 
pelo que pode aparecer, e a regulação do campo da aparência é 
uma forma de estabelecer o que contará como realidade e o que 
não contará” (BUTLER, 2019, p. 08). Nesses termos, a linha que 
alude a como e ao que pode ser falado também funciona como um 
instrumento implícito de censura.

A escrita científica dimensionada a partir da leitura butleriana 
concebe a possibilidade dos sujeitos produzirem subjetivação diante 
e apesar da subordinação às normas sociais (BUTLER, 2015b) e ao 
espírito inventivo hegemônico. Trata-se do reposicionamento da razão 
e da traição à tradição representacionista do pensamento moderno via 
linguagem não neutra. A adoção fluida de gênero parece-me desvelar 
uma posição intelectual que opera, de alguma maneira, não como 
cúmplice de uma ordem racional hermética, mas que invoca e conjura 
os ordens do saber estabelecidas a partir do “visível e do invisível, do 
filosófico e do literário, praticando a arriscada estratégia do ‘entre’” 
(SANTOS, 2005, p. 260).

14	 Butler (2019) articula a explicação ontológica da existência de determinados sujeitos 
com base na ideia de que são ‘vidas não vivíveis’, ou seja, cujo estatuto legal e político é 
suspenso. Para melhor compreender esta reflexão, sugiro: ‘Vida precária: os poderes do 
luto e da violência’.



87

s u m á r i o

A adoção textual de marcadores discursivos que introduzem, a nível 
da consciência, a imagem de diferentes gêneros, põe em movimento um 
predicado político da escrita científica. Afinal, ao trazer à mente signos 
que ‘intimam’ o(a) leitor(a), apontam também para os vínculos que cada 
sujeito possui (ou não) com tal perspectiva, pois a linguagem, nesse 
processo, apresenta a nós o(a) Outro(a) como reconhecíveis:

Quando reconhecemos o outro, ou quando pedimos por 
reconhecimento, não estamos pedindo para que um Outro nos 
veja como somos, como já somos, como sempre fomos, como 
éramos constituídos antes do encontro em si. Em vez disso, ao 
pedir, ao fazer um apelo, já nos tornamos algo novo, uma vez 
que somos constituídos em virtude de ter alguém se dirigindo 
a nós, uma necessidade e desejo pelo Outro que ocorre no 
sentido mais amplo da linguagem, sem o qual não poderíamos 
existir. Pedir por reconhecimento, ou oferecê-lo, é precisamente 
não pedir reconhecimento pelo que já somos. É solicitar um 
devir, instigar uma transformação, fazer um apelo ao futuro 
sempre em relação ao Outro (BUTLER, 2019, p. 46).

O não-lugar ao qual é lançado(a) o(a) leitor(a) remete ao 
endereçamento de si sugerido pela autora a partir da palavra escrita, no 
qual a desconstrução do lugar comum do ‘eu autor’ decorre de signos 
diferenciais que desarticulam o ‘dentro’ e o ‘fora’ da suplementaridade 
do texto, é um efeito sem causa. E como sugere a autora, a referida 
estrutura de ‘endereçamento’ tem a ver com o modo pelo qual somos 
endereçados pelo(a) Outro(a) e, assim:

Essa obrigação é diferente da reabilitação do autor-sujeito 
per se. Trata-se de um modo de resposta por algo ter sido 
endereçado a mim, um comportamento em relação ao Outro 
somente depois que o Outro exigiu algo de mim, me acusou de 
ter falhado ou me pediu para assumir uma responsabilidade. 
Essa é uma troca que não pode ser equiparada ao esquema 
em que o sujeito está aqui como um tópico a ser interrogado 
reflexivamente, e o Outro está lá, como um tema a ser alcançado 
(BUTLER, 2019, p. 48).



88

s u m á r i o

A mobilização de marcadores de gênero passa, então, a cogitar 
outras extensões sensíveis da narrativa e de sua inteligibilidade. 
Refiro-me a uma outra temporalidade a partir da qual reconhecemos 
que “o que nos vincula moralmente tem a ver com a forma como 
somos endereçados pelos outros de maneiras que não podemos 
evitar ou prevenir” (BUTLER, 2019, p. 50). Portanto, as ressonâncias 
do endereçamento do que é escrito visibilizam dada reflexividade e 
pensamento que rejeitam a neutralidade e imagem universal do sujeito 
do conhecimento, sempre assimilado a partir de uma representação 
masculina, para incluir outros gêneros, corporalidades e identidades. 

O GÊNERO E OS LIMITES DA 
ESCRITA CIENTÍFICA

O pensamento e a estilística de Judith Butler são inclinados a 
desvelar as conexões entre distintas relações de poder e a fabricação 
do discurso, de si-mesmo e sobre o(a) Outro(a). A autora assume 
a escrita científica enquanto marcada pela política, caso tomemos 
a acepção comum da palavra, e está inclinada a problematizar a 
desconstrução da razão a partir das margens.

Judith Butler alude a um estilo textual marcado por narrativas que 
sejam produtivas frente ao que está estabelecido. Trata-se, portanto, 
de uma filósofa que suspeita dos modos lineares, progressivos e 
representativos de pensar a escritura e os próprios sujeitos, imersos 
na linguagem. Procura, diferentemente, cogitar formas de agência a 
partir deles, subvertendo-os.

Escrever, sem dúvida, é um ato político. Ou melhor, é uma projeção 
do imaginário, das subjetividades, dos sentidos que perpassam a o eu-
que-narra, seja pensado ou sentido num tom de alteridade levinasiana 



89

s u m á r i o

(BUTLER, 2015b; MENDONÇA; CARDOSO, 2018). De toda forma, a 
política, a ética, a norma, o corpo, a vivência, o uno-múltiplo e o devir 
estão presentes nas experimentações produzidas a partir de uma escrita 
articulada a partir de marcadores de gênero. Mesmo que alguns(mas) 
tentem transmitir o poder/viver por saber, optando por uma linguagem 
científica neutra, para nós, são as fragmentações provocadas por tal 
opção inventiva que produzem um todo fluído e sensível.

A nossa tarefa se encerra no apontamento e no alerta sobre 
os males puritanos e repressores de uma escrita analítico-conceitual, 
randomizada. No entanto, não somos ingênuos a ponto de nos 
iludirmos. Todo movimento político, sobretudo aqueles de caráter 
político-linguístico, enfrenta castrações e obstáculos. É patente a 
todos(as) que a escrita comentada ao longo do ensaio não se aplica 
ampla e facilmente.

Assim, a subversão gendrificada da escrita (LONDOÑO, Ana, 
2011), elaborada por nós, pode ser interpretada como uma plasticidade 
intelectual, experimentação sem ser experimento. A plasticidade 
mencionada se faz semântica e expressão do corpo-que-escreve 
para alcançar o(a) Outro(a). Por isso, transpassa saberes, utiliza-
se de uma semântica plural, em suas diversas expressões, e afirma 
que as subjetividades são os movimentos do narrar(-se) através da 
agência que escritura provoca. Optando-se, assim, por espaços da 
experiência e diálogos (a)metodológicos, insurgentes, para além da 
mera disciplina, preocupados com a palavra.



90

s u m á r i o

REFERÊNCIAS

ALMEIDA NETO; Antônio Lopes de; CARDOSO, Fernando da Silva 
Cardoso. Estilística, experimentação e os limites da escrita científica: notas 
a partir de Friedrich Nietzsche e Judith Butler. In: CARDOSO, Fernando da 
Silva Cardoso; FREITAS, Rita de Cássia Souza Tabosa (orgs.). Aspectos 
ontológicos, epistêmicos e críticos dos direitos humanos. No prelo, 2020

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 
Tradução de Renato Aguiar. 8. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2015a.

BUTLER, Judith. Relatar a si mesmo: crítica da violência ética. Tradução de 
Rogério Bettoni. 1. ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2015b. 

BUTLER, Judith. Vida precaria: el poder del duelo y la violencia. Traducción de 
Fermín Rodríguez. l. ed. Buenos Aires (Argentina): Paidós, 2006.

BUTLER, Judith. A vida psíquica do poder: teorias da sujeição. Tradução 
Rogério Bettoni. Belo Horizonte: Autêntica, 2017.

BUTLER, Judith. Vida precária: os poderes do luto e da violência. Tradução 
Andreas Liiber. Revisão técnica Carla Rodrigues. 1. ed. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2019.

CANDIOTTO, Cesar. Subjetividade e verdade no último Foucault. Trans/Form/
Ação, Marília   v. 31, n. 1, p. 87-103 2008. 

CARDOSO, Fernando da Silva; CARVALHO, Mário de Faria. Questões teórico-
epistemológicas à pesquisa social contemporânea: o pesquisador, o ator 
social e outros aspectos. Cadernos da Fucamp, Monte Carmelo, v. 18, n. 30, 
p. 36-50, maio/ago. 2018. Disponível em: http://fucamp.edu.br/editora/index.
php/cadernos/article/view/1307. Acesso em: 02 ago. 2020.

CASALE, Roland; FEMENÍAS, Maria Luisa. Breve recorrido por el pensamento 
de Judith Butler. In: CASALE, Roland; CHIACHIO, Cecília (orgs.). Máscaras 
del deseo: uma lectura del deseo em Judith Butler. Buenos Aires: Catálogos, 
2009. p. 11-35.

FOUCAULT, M. Dits et écrits, IV. Édition établie sous la direction de Daniel 
Defert e François Ewald, avec la collaboration de Jacques Lagrange. Paris: 
Gallimard, 1994.

FOUCAULT, Michel. L’Herméneutique du sujet. Cours au Collège de France, 
1981-1982. Édition établie par François Ewald et Alessandro Fontana. Paris: 
Seuil/Gallimard, 2001.



91

s u m á r i o

LONDOÑO, Ana María Gómez. Hacia la codificación de un centauro de los 
géneros “el ensayo” como la práctica de escritura en artes. (Pensamiento), 
(palavra)... y obra, Bogotá (Colômbia), v. 5, n. 5, p. 22-29, jan./jun. 2011. DOI: 
https://doi.org/10.17227/ppo.num5-535.

MENDONÇA, Roberta Rayza Silva de; CARDOSO, Fernando da Silva. 
Alteridade, o outro e a apresentação da noção de subjetividade em 
Emmanuel Levinas. HOLOS, [S.l.], v. 3, p. 395-412, set. 2018. Disponível em: 
http://www2.ifrn.edu.br/ojs/index.php/HOLOS/article/view/5618. Acesso em: 
02 ago. 2020. DOI: https://doi.org/10.15628/holos.2018.5618. 

SALIH, Sara. Judith Butler e a teoria queer. Tradução Guacira Lopes Louro. 1. 
ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2017.

SANTOS, Alcides Cardoso dos. Desconstrução e visibilidade: a aporia 
da letra. In: NASCIMENTO, Evandro; et al. Jacques Derrida: pensar a 
desconstrução. São Paulo: Estação Liberdade, 2005. p. 257-270.



Capítulo 6

É PRECISO ENTRAR NA DISPUTA 
PELO MUNDO:  PSICOLOGIA, 

GÊNERO E ABJEÇÃO

Bruno Robson de Barros Carvalho

Maria Cristina Lopes de Almeida Amazonas

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.92-107

6
Bruno Robson de Barros Carvalho

Maria Cristina Lopes de Almeida Amazonas

É PRECISO 
ENTRAR NA DISPUTA 

PELO MUNDO:  
PSICOLOGIA, GÊNERO 

E ABJEÇÃO



93

s u m á r i o

O mundo acabou

Não foi explosão

Foi bem aos poucos

Ninguém percebeu

E o que sobrou

É a prorrogação

(FALCÃO, 2020)

INTRODUÇÃO

Não é recente o clamor vindo das redes sociais para que “o 
meteoro venha logo” e destrua o planeta e com isso resolva o sofrimento 
dos suplicantes. Contudo, assim como cantado por Falcão (2020), o fim 
do mundo não foi hollywoodiano, não teve o envolvimento de corpos 
celestes, máquinas extraterrestres e não teve seu início em 2020 quando, 
até a data dessa escrita, já somam-se um milhão de vidas perdidas na 
pandemia de COVID-19, sendo 143.952 brasileiras e brasileiros.

A internet vocifera por uma resolução rápida. Contudo, a 
catástrofe moderna se deu aos poucos e (quase) ninguém percebeu. 
Advogamos que é o projeto de modernidade que rui diante de nós 
com suas propostas, seus ideais, seu humano e seu indivíduo. O 
processo de colonização, de tudo que não era Europa, é marcado pela 
expansão dos preceitos modernos de humanidade e pela pilhagem. 
Desde que isso aqui deixou de ser Pindorama - nome utilizado pelos 
povos originais que aqui viviam - para ser convertida, pelo batismo 
cristão europeu, em Ilha de Vera Cruz, seus habitantes seguem sendo, 
sistematicamente, torturados e mortos.



94

s u m á r i o

Exatamente por essa complexidade que não podemos ser 
seduzidos a soluções rápidas, seja um meteoro, seja um político. A 
espera por uma solução rápida e eficiente deve ser considerada como 
pensamento mágico, o deus ex machina que Hollywood nos vende. 
Contudo, tomemos por inspiração a foucaultiana Portocarrero (2009), 
a partir da relação entre história, atualidade e crítica podemos valorizar 
o presente e, indissociavelmente, imaginá-lo com contornos diferentes 
do que é e transformá-lo.

É preciso entrar na disputa pelo mundo, olhando a história 
de frente e posicionando-se perante ela. Os dados sobre o número 
de habitantes nativos, em 1500, são pouco precisos, variando de 8 
a 40 milhões no momento da invasão portuguesa. No último Censo 
Demográfico, 817.963 pessoas se autodeclararam indígenas (BRASIL, 
2010), ou seja, no melhor dos casos, matematicamente, hoje existem 
somente 10% dos 8 milhões; se formos tomar a diminuição de 40 
milhões para 817 mil, bem, significa dizer que a população foi reduzida 
a 2% do que era em 1500.

Estima-se que em 1500 a população mundial era de cerca de 
450 milhões de pessoas. Significa que trinta e nove milhões de pessoas 
– 8,67% da população mundial de então – sumiram em cerca de 100 
anos e continuam sumindo/morrendo até hoje. O Conselho Indígena 
Missionário (2018) informa que houve 128 casos de suicídios em 2017 
- cerca de 45 suicídios por ano desde 2000 -, 110 casos de homicídios 
e 702 mortes infantis, expondo a insegurança dos povos indígenas 
no que concerne a direitos individuais e coletivos e o constante 
investimento em violações contra a dignidade desses povos.

Após o genocídio fundador/colonizador tivemos 349 anos de 
escravidão dos povos africanos, oficializada nas leis e pela Igreja 
Católica, cujos efeitos, também, perduram até hoje. Segundo o 
“slavevoyagers.org”, site criado para mapear o tráfico transatlântico 
de escravos, cerca de 1.730.069 (um milhão, setecentos e trinta mil 



95

s u m á r i o

e sessenta e nove) de negros africanos foram enviados para a Bahia 
escravizados; estima-se que 185.062 tenham morrido no translado. No 
cais do Recife, 824.313 desembarcaram para trabalhar forçosamente, 
principalmente, nas plantações de cana de açúcar e morrerem da 
exaustão laboral ou pela violência exercida sobre seus corpos por 
aqueles que alegavam serem seus donos (CARVALHO, 2020).

Antes de negros e indígenas serem os mais afetados pela 
pandemia de COVID-19 (MILANEZ; VIDA, 2020), o Brasil já era o 
país colonizado com pior relacionamento com seus povos originais 
(GOUSSINSKY, 2019), assim como, em 2016, a polícia de São Paulo 
matou 963 brancos contra 3.240 mortes de negros, por policiais de 
folga ou em serviço; no Rio de Janeiro, em abril de 2019, 240 tiros de 
fuzil foram disparados por policiais militares contra o carro do músico 
Evaldo Rosa dos Santos, de 51 anos, atingido por 88 disparos.

Dessa forma, não é necessariamente surpresa que a pobreza 
no Brasil seja racializada, 78,5% dos mais pobres são negros, os 
ricos são em 72,9% brancos (OLIVEIRA, 2018). Ou seja, pretos são 
os mais pobres e morrem pela exaustão de seus muitos trabalhos ou 
pela violência exercida contra seus corpos por aqueles que alegam 
proteger o cidadão de bem. No Brasil onde cavar brota sangue!

Assim, Foucault (1976/2010) chamou de racismo de Estado 
essa característica do Estado de eliminar pessoas, massacrar 
populações, exterminar civilizações, assim como a criação e uso da 
criminalidade como mecanismo de encarceramento ou condenação 
à morte. O racismo é pensado pelo autor como um mecanismo de 
biopoder, mecanismos sobre o corpo e a vida, o qual produz as 
condições de aceitabilidade do exercício de poder tirar uma vida, seja 
direta ou indiretamente, como vimos acontecer na matança dos povos 
tradicionais – “sem alma” - que aqui viviam e com a mercantilização 
dos corpos e vidas de homens e mulheres africanos escravizados por 
serem menos humanos.



96

s u m á r i o

O historiador Mbembe (2016) se utiliza do pensamento de 
Foucault para pensar a os processos de colonização e escravidão e 
explicita que a morte e o assassinato estavam autorizados porque os 
“selvagens” não se equiparariam aos colonizadores seja racionalmente 
seja moralmente. A relaçõe entre os Estados Modernos e as populações 
colonizadas se mostra, assim, uma necropolítica, delineia-se aqui uma 
evidente divisão política entre aqueles que devem viver e aqueles que 
devem morrer (MEDEIROS, 2019).

Pelbart (2018) concorda que a necropolítica é racializada, porém, 
extrapola tal dimensão. O exercício necropolítico pouco a pouco se 
estende para além dos corpos negros. “É o devir-negro do mundo, 
que abarca desempregados, descartáveis, favelados, imigrantes, mas 
em contextos agudos, podemos acrescentar: mulheres, gays, trans, 
drogaditos, esquizofrênicos etc.” (PELBART, 2018, p. 16). Os autores 
e autora ajudam estabelecer contornos acerca de como o projeto 
de modernidade, civilidade e humanidade foi construído à base da 
eliminação do diferente, na institucionalização de corpos que podem 
ser chorados e daqueles que são abjetos, passíveis de eliminação. 
Passamos agora a refletir como a categoria gênero pode nos possibilitar, 
não a resolver, mas a seguir aprofundando.

A BRUXA, OS GÊNEROS E OS ABJETOS

O fim do mundo vivenciado a partir do Brasil tem suas peculiaridades. 
Foi possível acompanhar uma caça-à-bruxa em tempo real em torno da 
estádia da filósofa Judith Butler no Brasil em 2017. Uma boneca remetendo 
a autora foi queimada em público, simbolicamente, queimavam a bruxa 
que “ensina menino a ser menina e menina a ser menino”.



97

s u m á r i o

Nas últimas décadas um horror medievo se alastrou pela 
américa latina, a “ideologia de gênero”, cujo objetivo seria desmantelar/
destruir os valores éticos, morais e a família (MEDEIROS, 2019). Não 
esqueçamos que na votação na Câmara do impeachment da Presidenta 
Dilma Rousseff em 2016, quando os Deputados Federais performaram 
seu voto a partir da defesa de Deus, da família e atacando a “ideologia 
de gênero”, dentre outras tantas coisas.

Curiosamente, a jornalista Mendonça (2016) reuniu uma série de 
informações sobre o Parlamento, dentre as quais: 1) apenas 73 represen-
tantes que foram eleitos pelo voto direto de seus eleitores, os demais 440 
ocupam o parlamento em razão do quociente eleitoral e o quociente par-
tidário; 2) Dos 513 deputados, 273 são citados em ocorrências na Justiça 
ou em Tribunais de Contas, ou seja, 53% da Câmara está respondendo a 
algum processo judicial, variando de acusações de crimes eleitorais a de 
corrupção ou má gestão do dinheiro público.

3) O Congresso não é representativo. Em pesquisa da própria 
Câmara dos Deputados, 80% dos eleitos eram homens brancos; 15,8% 
se declarou pardos e 4,1% pretos; as mulheres compõem 10% da 
Casa; nenhum índio ocupava cadeira na Câmara. Uma discrepância 
evidente, visto que, segundo o IBGE, somos em 54% de negros e 
51% de mulheres (MENDONÇA, 2016). Vale apontar que o primeiro 
banheiro feminino no plenário do Senado só passou a existir em 2016, 
fato um tanto quanto simbólico acerca da presença feminina na esfera 
política brasileira (CARVALHO, 2020).

Uma análise complementar pode ser encontrada no trabalho Luna 
(2017). Após se debruçar sobre as proposições legislativas e os discursos 
utilizados, partindo do mecanismo de busca do portal da Câmara, afirma 
que parlamentares estão mobilizados de forma intensa e contrária às 
reivindicações dos movimentos LGBT. Nas palavras da autora:



98

s u m á r i o

alguns sujeitos importam e outros não. a negação da 
possibilidade de existência diversa reafirma o lugar privilegiado 
em termos morais que pretendem os agentes dessa 
mobilização conservadora a ponto de se propor não apenas 
excluir, mas até criminalizar a “ideologia de gênero” (...) ao 
analisar a maioria dos discursos e de proposições levantados 
contrários à diversidade sexual, percebe-se essa perspectiva 
que marginaliza sujeitos que não se enquadram na norma e 
promovem a descontinuidade na sequência sexo/gênero/
sexualidade: eles devem ser postos à margem da cidadania e 
suas reivindicações devem ser obliteradas em função da defesa 
de um modelo de família hegemônico que se pretende o único 
legítimo. em nome da preservação da família, disseminam-se 
pânicos morais. essas são armas de mobilização da opinião 
pública contra a diversidade de expressão da liberdade sexual 
(LUNA, 2017, p. 41).

De acordo com Mickolci e Campana (2017), a luta contra a 
“ideologia de gênero” é um mecanismo de resistência aos avanços 
latino-americanos no que tange direitos sexuais e reprodutivos, os 
quais são pautados pela igualdade de gênero, combate a homofobia 
e reconhecimento da diversidade. O pânico moral disseminado 
é a principal estratégia discursiva, estrategicamente atrelada à 
comunicação em rede, para afirmar e reafirmar a retórica da sociedade 
ameaçada: Olhem, uma bruxa!

O feitiço lançado por Butler em 1990 passa a nos atingir com mais 
domínio somente em 2003, com a edição traduzida do livro Problemas 
de Gênero: feminismo e subversão da identidade. Butler (2010) se utiliza 
da noção de Performatividade de gênero para empreender sua crítica/
feitiço, argumentando que as categorias identitárias são produtos de 
regimes de saber/poder e não efeitos do destino natural do corpo.

Faz sentido, assim, concordar com Louro (2003), gênero é um 
conceito teórico e político e perpetra sob o tecido da realidade a força 
do questionamento, da desestabilização, da desconstrução. Alguns 
questionamentos presentes na obra de Butler (2015, 2019) se fazem 



99

s u m á r i o

valorosos no contexto de nossa reflexão, fazendo coro à autora: Quais 
corpos importam? Quais vidas podem ser choradas?

Para Butler (2010), a ordenação compulsória entre sexo/gênero/
desejo, a qual presume um mundo binário no qual todos os machos-
masculinos-heterossexuais estão em busca das fêmeas-femininas-
heterossexuais, opera segundo uma “heterossexualização da vida”, 
educando e construindo corpos heterossexuais. Seguir as normas 
possibilita ao sujeito inteligibilidade social, um corpo reconhecido, um 
sujeito, uma identidade, um humano.

O processo conquista de tais status exige um movimento de 
exclusão entre quem é o sujeito e aquilo que ele não é. Butler (2001) 
utiliza-se na noção de abjeção para falar sobre os corpos que não 
seguem as normas e subvertem as compulsoriedades de gênero. 
Abjeção na obra da autora serve para pensarmos os processos pelos 
quais uma vida é transformada em não importante e tais reflexões não 
se limitam a diversidade sexual e gênero: [...] o abjeto para mim não se 
restringe de modo algum a sexo e heteronormatividade. Relaciona-se a 
todo tipo de corpos cujas vidas e cuja materialidade é entendida como 
‘não importante’ (BUTLER, 2002, p.161, aspas da autora).

Para Butler (2018) faz-se necessária a percepção de que uma 
variedade de populações têm sido e continuam sendo expostas a 
condições precárias e perda de direitos. A necropolítica brasileira se 
dá sobre corpos tornados abjetos. Mulheres, pretos, povos indígenas, 
população LGBT, professores, entregadores de comida todos 
desimportantes, todas matáveis, todos tornados indigentes.



100

s u m á r i o

PSICOLOGIA POSICIONADA 
PARA A PRORROGAÇÃO

A história da Psicologia está intimamente ligada ao projeto 
da modernidade. Rose (2011), no livro Inventando nossos selfies, 
afirma que todos os experts das ciências humanas desempenham 
um papel no complexo jogo de governança, todavia, os experts psi 
atingiram excelência e distinção por afirmarem conhecer e entender os 
determinantes internos da conduta humana.

O autor não nos deixa esquecer que no fim do século XIX e 
adentrando o XX a expertise psi esteve intrinsicamente ligada às 
estratégias eugenistas, colocando seus saberes e práticas em prol da 
regulação de indivíduos e populações na Alemanha nazista, na União 
Soviética e nos estados comunistas da Europa Oriental (ROSE, 2011).

No Brasil, Bock (2003) historicizou o que denominou do 
compromisso da psicologia brasileira com as elites. Desde a colonização 
ideias psicológicas e teorias decorrentes foram utilizadas para controlar, 
higienizar, diferenciar, categorizar, seja para docilizar indígenas, para 
moralizar comportamentos, disciplinar escolas e degenerar raças no 
império, para ajudar a achar o “homem certo para o trabalho certo” no 
período de industrialização, seja na produção de testes psicológicos no 
período das grandes guerras mundiais (BOCK, 2003).

O compromisso com as elites é recombinado após a 
regulamentação da profissão em 1962, sendo caracterizado pelo 
difícil acesso aos pobres. A Psicologia trancou-se nos consultórios 
particulares caros e distantes de uma grande parcela da população e 
das questões políticas e sociais.

Os psicólogos têm se isentado de discutir projetos sociais, 
porque o homem e seu psicológico, da forma como são 
concebidos, não exigem essa discussão. As manifestações de 



101

s u m á r i o

psicólogos contra as desigualdades sociais são muito poucas; 
são raras as manifestações em relação às questões sociais de 
nosso tempo, porque se tem pensado que nada disso tem a ver 
com a Psicologia e com o mundo psicológico, seu objeto de 
intervenção e estudo (BOCK, 2003, p. 27).

O diagnóstico apontado por Bock em 2003 mostra-se fissurado 
em 2020. Perante a instabilidade ética e política do país, o Conselho 
Federal de Psicologia (2016, s/p) corroborou que:

[...] a posição ético-política da Psicologia brasileira, definida 
pela categoria em eleições democráticas, é respaldada pelos 
direitos humanos e, portanto, na defesa de todos os grupos 
oprimidos em situação de vulnerabilidade, não somente os 
LGBTIs (lésbicas, gays, bissexuais, travestis, transexuais e 
intersexuais), mas também os negros, os indígenas, as pessoas 
com deficiência e as mulheres vítimas de violência.

Como efeito do compromisso construído desde os anos 80, a 
Psicologia brasileira passou de um “compromisso com as elites” (BOCK, 
2003), para um posicionamento ético-estético-político, cuja prática é 
endereçada a sujeitos tornados indigentes (CARVALHO, 2020).

Ao mesmo tempo estava em curso uma mudança radical na 
compreensão da subjetividade. O modelo de subjetividade enquanto 
interioridade começou dar lugar uma concepção mais complexa. 
Ferreira Neto (2011) explicita é que a Psicologia, emergente no seio 
do projeto moderno e metafísico, separou o sujeito da interioridade e 
o objeto da exterioridade.

De certo modo, toda história da psicologia foi influenciada 
pela assimilação da subjetividade à noção de interioridade. 
Uma das consequências dessa formulação foi a tendência 
de segmentação dos estudos psicológicos em relação aos 
estudos sociais, ou seja, uma divisão disciplinar. A disciplina da 
psicologia tomou, assim, seu objeto de estudo, a subjetividade 
interiorizada, de modo desconectado em relação ao espaço 
social, apresentando um solipsismo desde seu nascimento 
oficial como ciência (FERREIRA NETO, 2011, p. 54).	



102

s u m á r i o

Cabe complementar que Figueiredo (2007), ao investigar a 
invenção do psicológico, sustenta que a Psicologia esteve desde o seu 
nascimento comprometida com a modernidade e com a soberania do 
sujeito. Tais formas de ver a Psicologia, independente das escolas de 
pensamento, militam para reestabelecer para o homem os privilégios 
próprios do humanismo renascentista. Todavia, demarca o autor, 
existem psicologias que permitem o deslocamento do sujeito, o 
humano não é mais o centro mundo e fundamento do saber. “Estas 
psicologias já não cabem na Idade Moderna. Elas não têm nada a ver 
com o humanismo” (FIGUEIREDO, 2007, p. 163).

Não é necessário muito esforço para percebermos as heranças 
pastorais da Psicologia moderna. Somos herdeiros da terapêutica cristã 
própria da confissão que liberta e individualiza. Cabral (2018) afirma que 
podemos considerar a psicologia clínica moderna, muitas vezes, como 
uma clínica pastoral, produzindo continuamente sujeição existencial, 
principalmente sujeição as identidades metafisicamente concebidas.

Exatamente refletindo sobre as forças que atravessam a 
Psicologia, Ferreira Neto (2004) coloca a clínica dos nossos tempos 
já não mais definida pelo setting e vista como uma área de atuação, 
mas sim, como uma atitude, um ethos. A prática clínica psicológica 
estabelece, então, “um campo experimental no qual as individualidades 
e identidades constituídas são desconstruídas e arrastadas por novos 
processos de subjetivação” (FERREIRA NETO, 2004, p. 165).

Afinal, para o que é chamado o psicólogo hoje? Ainda para 
ajustar condutas aos moldes de sucesso e segurança, 
unanimidade e consenso que predominam como verdades 
e normalidade no contemporâneo? Para acalmar crianças, 
pacientes hospitalizados, funcionários insatisfeitos com o 
trabalho etc.? Para ensinar como ser extrovertido, forte, bem-
sucedido, um vencedor? Para dizer quem se é, como adivinho 
que apenas olha e já sabe tudo sobre o outro, muito mais 
do que o próprio? Como aquele aconselha e dá a direção, 
que diz como viver? Aponta caminhos e fornece fórmulas de 



103

s u m á r i o

felicidade? Que corrige as falhas a fim de que o indivíduo 
funcione 100%? Une casais ou os separa, dependendo do que 
define como sendo o melhor para ambos? Decide, como um 
juiz psi, com quem os filhos devem ficar porque essa é a sua 
opinião como especialista que sabe mais da situação do que 
os próprios protagonistas? Sana dúvidas, afasta mal-estares, 
aponta soluções, pautado no saber sobre o outro e comunicar-
lhe esse saber? (MATTAR, 2016, p. 307-308).

Mattar (2016) e Cabral (2018) expõem a construção histórica 
do caráter pastoral da prática clínica de psicólogas e psicólogos. Até 
quando as práticas clínicas psi atuarão na construção e manutenção 
de subjetividades subjugadas? Até quando seremos os técnicos do 
desejo abraçados ao fascismo?

O trabalho de Carvalho (2020), ao buscar uma compreensão 
da experiência profissionais de psicologia que atuam no combate a 
LGBTfobia, coloca a questão: como a psicologia ouve a indigência 
que nos suplica?

Gallo (2009) nos ajuda nessa missão ao abordar a ética do 
cuidado de si como a ética de fazer de si mesmo um não fascista, a arte 
de produzir coletivamente uma vida bela – uma estética da existência – 
tomando distância do poder como instrumento de dominação.

Foucault (1988/2014) afirma ser tarefa do intelectual mostrar as 
pessoas que elas são mais livres do que pensam. Assim como nas 
considerações de Cabral (2018) ao mostrar a clínica como meio para 
incitar o exercício criativo de si, tornando-se quem se é. De forma que 
se coloque em pauta que “a liberdade é da ordem dos ensaios, das 
experiências, dos inventos, conduzidos pelos próprios sujeitos que, 
tomando a si mesmos como objeto, inventarão seus próprios destinos” 
(BRANDÃO, 2015, p. 382, grifos do autor).

Os dois autores nos possibilitam pensar numa Psicologia não-
fascista produtora de uma clínica ética do cuidado de si. Sendo ela 



104

s u m á r i o

em si mesma a possibilidade de resistência à clínica pastoral, técnicas 
de controle e práticas de normatização. Criadora “com” o outro de 
práticas inventivas de si, entendendo a liberdade como uma construção 
provisória, parcial e precária (CARVAHO, 2020).

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Se nos encontramos na prorrogação cada milésimo deve ser 
disputado. Tentamos apresentar aqui como a disputa pelos mundos, 
pelos conceitos e pelos corpos está marcada por uma necropolítica 
produtora da precaridade e de sua distribuição desigual. Embora ninguém 
saiba muito bem como, resistimos. Garcia (2008), pensando a partir de 
Foucault, afirma que a resistência é basicamente uma experiência de 
subjetivação, de autonomia, sendo um fato e não uma obrigação.

Que uma Psicologia não-fascista possa ser produtora de teorias 
e práticas engajadas ética-política-esteticamente na produção de 
modos de ser (sujeito e profissional de psicologia) não mais subjugados 
aos imperativos humanistas, identitários e civilizatórios.

REFERÊNCIAS

BOCK. A. M. B. A Psicologia e sua ideologia: 40 anos de compromisso com 
as elites. In: BOCK, A. M. (org.). Psicologia e o compromisso social. São 
Paulo: Cortez, 2003.

BRANDÃO. R. T. P. Foucault: uma introdução às artes da existência. 
Interespaço: revista de geografia e interdisciplinaridade. v. 1, n. 3, pp. 379- 391.

BRASIL. IBGE. Os indígenas no Censo Demográfico 2010: primeiras 
considerações com base no quesito cor ou raça. Ministério do Planejamento, 
Orçamento e Gestão. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Rio de 



105

s u m á r i o

Janeiro. Disponível em: https://indigenas.ibge.gov.br/images/indigenas/
estudos/indigena_censo2010.pdf. Acesso em: 03/10/2020.

BUTLER, Judith. Corpos que pesam: sobre os limites discursivos do “sexo”. 
In.: LOURO, Guacira Lopes. (Org.). O Corpo Educado: pedagogias da 
sexualidade. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2001.

BUTLER, Judith. Como os corpos se tornam matéria. Estudos Feministas. 
Florianópolis, v. 10, n. 1, jan. 2002.

BUTLER, Judith. Problemas de Gênero: feminino e subversão da identidade. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010.

BUTLER, Judith. Corpos em aliança e a política das ruas: notas para uma 
teoria performativa de assembleia. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018.

BUTLER, Judith. Corpos que importam: os limites discursivos do “sexo”. São 
Paulo: n-r edições; Crocodilo Edições, 2019.

CABRAL, A. M. Psicologia pós-identitária: da resistência à crítica das matrizes 
cristãs da psicologia moderna. Rio de Janeiro: Via Verita, 2018. 

CARVALHO. Bruno Robson de Barros. Por uma psicologia não-fascista para 
um mundo catastrófico: a experiência de profissionais de psicologia face a 
lgbtfobia. 2020. 178 f. Tese (Doutorado). Doutorado em Psicologia Clínica, 
Programa de Pós-graduação em Psicologia Clínica, Universidade Católica de 
Pernambuco, Recife, 2020.

Conselho Federal de Psicologia. Nota do CFP sobre o atual momento da 
conjuntura política e social brasileira. Disponível em: https://site.cfp.org.br/
nota-do-cfp-sobre-o-atual-momento-daconjuntura-politica-e-social-brasileira/. 
Acesso em: 02/10/2020.

Conselho Indígena Missionário. Relatório violência contra os povos indígenas 
no Brasil: dados de 2017. 2018. Disponível em: https://cimi.org.br/wpcontent/
uploads/2018/09/Relatorio-violencia-contra-povos-indigenas_2017-Cimi.pdf. 
Acesso em: 02/10/2020.

O after do fim do mundo. Lucas Paiva, Clarice Falcão e Linn da Quebrada. O 
after do fim do mundo. 2020

FERREIRA NETO. J. L. A formação do psicólogo: clínica, social e mercado. 
São Paulo: Escuta; Belo Horizonte: Fumec/FCH, 2004.

FERREIRA NETO. J. L. Artes da existência: Foucault, a psicanálise e as 
práticas clínicas. Psicologia: Teoria e Pesquisa, vol. 23, nº 2, pp. 177-184.

https://indigenas.ibge.gov.br/images/indigenas/estudos/indigena_censo2010.pdf
https://indigenas.ibge.gov.br/images/indigenas/estudos/indigena_censo2010.pdf
https://site.cfp.org.br/nota-do-cfp-sobre-o-atual-momento-daconjuntura-politica-e-social-brasileira/
https://site.cfp.org.br/nota-do-cfp-sobre-o-atual-momento-daconjuntura-politica-e-social-brasileira/
https://cimi.org.br/wpcontent/uploads/2018/09/Relatorio-violencia-contra-povos-indigenas_2017-Cimi.pdf
https://cimi.org.br/wpcontent/uploads/2018/09/Relatorio-violencia-contra-povos-indigenas_2017-Cimi.pdf


106

s u m á r i o

FERREIRA NETO. J. L. Psicologia, políticas públicas e o SUS. São Paulo: 
Escuta; Belo Horizonte: Fapemig, 2011.

FIGUEIREDO. L. C. A invenção do psicológico: quatro séculos de 
subjetivação. 7. ed. São Paulo: Escuta, 2007.

FOUCAULT. Michel. Em defesa da sociedade. São Paulo: Editora WMF 
Martins Fontes, 1976/2010.

FOUCAULT. Michel. Verdade, poder e si mesmo. In: MOTTA, M. B. da (org.). Ditos 
e Escritos, volume V: ética, sexualidade, política. Rio de Janeiro: Forense Editora.

GARCIA. C. Resistência a partir de Michel Foucault. In: PASSOS, I. C. F. (org.). 
Poder, normalização e violência: incursões foucaultianas para a atualidade. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2008.

GALLO. S. Entre Édipos e O Anti-Édipo: estratégias para uma vida 
nãofascista. In: RAGO, M.; VEIGA-NETO, A. (orgs.). Para uma vida não-
fascista. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. Coleção Estudos Foucaultianos.

GOUSSINSKY. E. Brasil é líder disparado no genocídio de índios na América 
Latina. R7. Disponível em: https://noticias.r7.com/prisma/nosso-mundo/brasil-
e-lider-disparado-no-genocidiode-indios-na-america-latina-24042018, Acesso 
em: 02/10/2020.

LUNA. Naara. A criminalização da “ideologia de gênero”: uma análise do 
debate sobre diversidade sexual na Câmara dos Deputados em 2015. 
Cadernos Pagu, e175018. Disponível em: https://dx.doi.org/10.1590/1809444
9201700500018, aceso em: 03/10/2020.

MATTAR. C. M. Psicologia, cuidado de si e clínica: diálogos com Kierkegaard 
e Foucault. Rio de Janeiro: Via Verita, 2016. 

MBEMBE. Achille. Necropolítica. Arte & Ensaios, 2016.

MEDEIROS, Ettore Stefani. Necropolítica tropical em tempos pró-Bolsonaro: 
desafios contemporâneos de combate aos crimes de ódio LGBTfóbicos. Rev 
Eletron Comun Inf Inov Saúde. 2019 abr.-jun.; 13(2):287-300. 

MENDONÇA. Renata. Votação do impeachment revela 5 coisas que você 
não sabia sobre a Câmara. BBC. Disponível em: https://www.bbc.com/
portuguese/noticias/2016/04/160419_impeachment_revela_congresso_rm. 
Acesso em: 03/10/2020.

MILANEZ. Felipe; VIDA, Samuel. Pandemia, racismo e genocídio indígena e 
negro no Brasil: coronavírus e a política de extermínio. Revista Afirmativa, 2020.

https://noticias.r7.com/prisma/nosso-mundo/brasil-e-lider-disparado-no-genocidiode-indios-na-america-latina-24042018
https://noticias.r7.com/prisma/nosso-mundo/brasil-e-lider-disparado-no-genocidiode-indios-na-america-latina-24042018
https://dx.doi.org/10.1590/18094449201700500018
https://dx.doi.org/10.1590/18094449201700500018
https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2016/04/160419_impeachment_revela_congresso_rm
https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2016/04/160419_impeachment_revela_congresso_rm


107

s u m á r i o

MISKOLCI. R.; Campana, M. “Ideologia de gênero”: notas para a genealogia 
de um pânico moral contemporâneo. Sociedade e Estado, vol.32, n.3, 
pp.725- 748. 

OLIVEIRA. A. L. M. Negros são 78% entre os mais pobres e somente 25% 
entre os mais ricos. Fundação Perseu Abramo. Disponível em: https://
fpabramo.org.br/2018/11/30/negros-sao-78- entre-os-mais-pobres-e-
somente-25-entre-os-mais-ricos/. Acesso em: 04/10/2020.

PELBART. P. Necropolítica tropical: fragmentos de um pesadelo em curso. 
Série Pandemia. São Paulo: N-1 Edições; 2018.

PORTOCARRERO. Vera. As ciências da vida: de Ganguilhem a Foucault. Rio 
de Janeiro: FIOCRUZ, 2009.

ROSE. N. Inventando nossos selfs: psicologia, poder e subjetividade. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2011.



Capítulo 7

NOTAS INICIÁTICAS SOBRE 
O CHÁ REVELAÇÃO NO 
CONTEXTO BRASILEIRO

Antoniel dos Santos Gomes Filho

Aluísio Ferreira de Lima

  

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.108-125

7
Antoniel dos Santos Gomes Filho

Aluísio Ferreira de Lima

NOTAS 
INICIÁTICAS SOBRE 
O CHÁ REVELAÇÃO 

NO CONTEXTO 
BRASILEIRO



109

s u m á r i o

“Olá mamãe e papai, sei que vocês ainda não sabem o que 
vou ser. Se vou ser um menininho ou uma menininha.”

Carta de um bebê lida em um chá revelação (2018)

“Hoje todos estão ansiosos para saber 
se sou menino ou menina...”

Carta de um bebê lida em um chá revelação (2019)

INTRODUÇÃO

O presente ensaio surge a partir das leituras e encontros 
realizados no Grupo de Estudos, Pesquisas e Intervenções em 
Psicologia Social Crítica (PARALAXE), da Universidade Federal do 
Ceará (UFC). Toma-se como objeto de análise a ocasião social do 
chá revelação no território brasileiro. No campo teórico faz-se uso dos 
escritos de Erving Goffman (1985, 2010, 2013) e seus comentadores 
(NIZET; RIGAUX, 2016; BOURDIEU, 2004), juntamente com textos 
que tratam sobre as questões de gênero e sexualidade que tomam 
o chá revelação como alvo de investigação (COUTO JR. et al., 2020; 
MONTEIRO; RIBEIRO, 2019; RIBEIRO et al., 2018) e identidade-
metamorfose, tal como discutida na perspectiva da Psicologia Social 
Crítica (LIMA, 2010).

O campo observacional se dá de modo digital, por meio 
da plataforma YouTube®, que agrega uma série de vídeos que 
apresentam a ocasião social estudada, assim como sua possível 
preparação/organização. A forma do texto adotada é a do ensaio, que, 
conforme escreveu Theodor Adorno, se estrutura “como se pudesse, 
a qualquer momento, ser interrompido”, permitindo encontrar uma 
leitura da realidade a partir de suas contradições e fraturas, ao invés 
de “aplainar a realidade fraturada” (ADORNO, 2003, p. 35). Tendo em 



110

s u m á r i o

vista o caráter ensaístico, o corpo textual é composto por algumas 
notas. Destacamos ao leitor que a escolha pelas notas em formato 
de interrogações (no referencial teórico), possuem, ainda, um caráter 
introdutório que estão relacionadas pelo início das relações entre 
pesquisador e objeto.

Portanto, o texto se constitui em um encontro inicial, que, num 
futuro próximo ou distante, podem ser desdobrados, aprofundados 
e/ou abandonados. Por fim, destacamos que o intuindo ainda não é 
realizar uma análise que enquadre o fenômeno estudado como sendo 
isso ou aquilo, dentro de um quadro teórico-epistemológico mais 
amplo, por ora, buscamos tatear o Chá Revelação como uma ocasião 
social que é atravessada por construções psicossociais e econômicas, 
que nos possibilita a criação de pistas investigativas.

NOTA 01 - O QUE É O CHÁ REVELAÇÃO?

A ideia de fazer um chá revelação surgiu a 11 anos atrás, 
quando Jenna estava grávida de sua primeira filha, Bianca. Ela 
tentava animar a família, que parecia não estar tão empolgada 
já que seu irmão teria tido um filho um tempo antes. Então, ela 
preparou dois bolos, um com recheio azul e outro com recheio 
rosa, e entregou o resultado de seu exame para a cunhada e 
pediu que ela levasse o bolo que correspondia ao sexo do bebê 
à festa. O plano de deixar a família mais animada deu certo 
quando cortaram o bolo e descobriram que era uma menina. 
“Parecia que o bebê tinha nascido naquele momento”, disse 
ela. Então, ela escreveu sobre a experiência em seu blog, uma 
jornalista viu o relato e a procurou para uma reportagem sobre 
sua gravidez, entretanto, o texto foi totalmente dedicado ao chá 
revelação (REVISTA CLAUDIA, 2019, s/p). 

A citação que inicia essa nota refere-se à primeira ocasião social 
do evento denominado Chá Revelação, em 2008, nos Estados Unidos, 



111

s u m á r i o

quando Jenna Karvudinis decidiu animar sua família revelando o sexo 
de sua futura filha através de um bolo com recheio rosa. O chá tem se 
tornado popular no mundo, inclusive no Brasil nos últimos anos. Desde 
então, tornou-se uma ocasião social, que, de acordo com Goffman 
(2010, p. 139), “pode ser visto como um arranjo que abre aquele 
que ocupa engajamentos com certas categorias de outros”, ou seja, 
apresenta elementos que antecipam e condicionam os comportamentos 
esperados em lugares públicos. Desse modo, há toda uma preparação 
que envolve desde o momento do exame de ultrassonografia que 
mostrará o sexo do bebê, que não é entregue aos pais, e sim a alguém 
próximo do casal, provavelmente uma amiga que ficará responsável 
pelas brincadeiras que irão envolver a revelação do sexo no dia do chá 
revelação; a lista dos convidados; a decisão do local do chá revelação; as 
lembrancinhas, comes e bebes que serão servidos na ocasião, possível 
contratação de buffets, etc. Logo, esse momento não é aleatório, há 
uma organização prévia, que como observado nos vídeos disponíveis 
no YouTube, apresentam um processo ritual onde “cada indivíduo está 
comprometido com um comportamento altamente estereotipadas [e] 
ritualizadas” (TURNER, 1999, p. 71).

Nilton Couto Jr. et al. (p. 470, 2020) diz que o chá revelação é 
um “ritual de celebração da normatização da vida: um casal animado 
começa a festa agradecendo a presença de amigas/os e familiares em 
um evento criteriosamente planejado com o objetivo de descobrir o 
sexo de um bebê que ainda não nasceu”. Todavia, por ora deixando as 
ideias de normatização para as próximas notas, surge em nós algumas 
questões: seria o chá revelação uma ocasião social que teria como único 
objetivo revelar o sexo do bebê? Não seria esse evento um momento 
de reforço e manutenção dos laços familiares (?) e comunitários, uma 
vez que amigos do casal são chamados para compartilhar desse 
momento? Não seria um momento de integração dessa futura criança 
num espaço comunitário? Não seria essa ocasião social uma forma de 
demonstrar o lugar econômico dos pais e familiares?



112

s u m á r i o

Nota-se que tais indagações fogem (e não fogem) de um marco 
normativo da vida, tal como apontam os autores mencionados. Desse 
modo, o chá revelação nos dá pistas para compreender como as 
pessoas no seu cotidiano – ou como diz Pierre Bourdieu (2004, p. 11) 
sobre a obra de Goffman na “sociologia do infinitamente pequeno” 
– compreendem, ou não, a atribuição de futuros papéis sociais ao 
bebê que nascerá, enquadrando este corpo ainda antes de nascer em 
identidades pressupostas (CIAMPA, 1987), ou como preferimos dizer, 
por ora, um pré-jogo do reconhecimento, uma vez que este futuro 
ser humano ainda não se encontra apto para jogar o jogo, tudo que 
existe são ideias, expectativas dos pais e convidados. Sua existência 
enquanto humano, que terá uma identidade própria, está na idealização 
e expectativas daqueles que comungam da espera desse ser que virá 
ao mundo. Essa idealização é tão presente entre aqueles que estão na 
ocasião que o feto até escrever cartas (com um teor identitário) para 
aqueles que estão no chá revelação – “Hoje todos estão ansiosos para 
saber se sou menino ou menina...”.

NOTA 02 - E GÊNERO TEM COR?

Nos diz Berenice Bento (2011) que com o passar do tempo da 
gravidez cria-se, nas pessoas envolvidas com esse momento, uma 
ansiedade para saber qual é o sexo da futura criança e a expectativa sobre 
esse corpo que virá. A autora continua seus apontamentos dizendo que:

Enquanto o aparelho da ecografia passeia pela barriga da mãe, 
ela espera ansiosa as palavras mágicas que irão desencadear as 
expectativas. A ansiedade da mãe aumenta quando o aparelho 
começa a fixar-se ali, na genitália, e só termina quando há o 
anúncio das palavras mágicas: o sexo da criança. A materialidade 
do corpo só adquire vida inteligível quando se anuncia o sexo 
do feto. Toda a eficácia simbólica das palavras proferidas pelo/a 
médico/a está em seu poder mágico de gerar expectativas que 



113

s u m á r i o

serão materializadas posteriormente em brinquedos, cores, 
modelos de roupas e projetos para o/ a futuro/a filho/a antes 
mesmo de o corpo vir ao mundo (BENTO, 2011, p. 550).

Couto Jr. et al. (2020, p. 472), por sua vez, escreve que: “Uma 
das características mais notáveis dessas produções é a insistente 
correlação entre menino-azul e menina-rosa, evidenciando uma 
normatização binária que demarca o enquadramento dos gêneros em 
atributos culturalmente construídos”.

Nota-se que nas diferentes linhas desses autores há uma crítica às 
atribuições de cores como correlacionadas a um determinado gênero, 
como se as cores fossem, em essência, masculinas ou femininas. De 
imediato, poder-se-ia dizer que a operação de gênero a partir do uso das 
cores são absurdas e sem sentido, entretanto, no cotidiano das vidas 
das pessoas, as cores têm gênero, sim! Por mais que, num momento 
posterior, essa idealização/representação seja desconstruída, no 
momento da ocasião do chá revelação, a cor encarna um sentido de 
coesão social com aqueles que ali estão, um momento compreensão/
aceitação de recepção do futuro ser humaninho que vai nascer, mesmo 
que enquadrado como masculino ou feminino biologicamente. Afinal, 
o exame de ultrassonografia aponta o aspecto sexual-biológico a partir 
da binaridade (que é um tipo de saber), e não um futuro exato sobre 
a subjetividade do feto. Assim, exigir desses pais uma reflexão mais 
ampla sobre as construções sociais que esse exame implica é, como 
popularmente dito, “outros 500”. Logo, no cotidiano das pessoas, a 
cor azul será atribuída ao sexo masculino, e a rosa ao sexo feminino, 
mesmo que tenhamos exceções. Destaca-se que tais questões são 
geradoras de uma expectativa identitária, a priori. Ou seja, pode ser 
que ocorra uma espera identitária para a futura criança...



114

s u m á r i o

NOTA 03 - ESPERANDO UMA IDENTIDADE?

Aluísio Lima (2010) entende que a identidade está imbricada nos 
processos históricos e psicossociais, que implicam uma necessidade 
inevitável de reconhecimento. Isso porque, nos processos de interação 
onde nos tornamos quem somos, “o jogo do reconhecimento faz 
com que a identidade seja sempre pressuposta, abrindo precedente 
para que ela seja re-posta.” (LIMA, 2009, p. 120). A proposição 
segue as contribuições para o entendimento da identidade enquanto 
metamorfose apresentadas Ciampa, que insistia:

[...] sempre há uma pressuposição de uma identidade; sempre 
uma identidade é pressuposta. Podemos até desconhecê-la; 
mas, pressupomos sua existência. Até mesmo na pergunta 
sobre o recém-nascido há um ele (pronome, no lugar do 
nome...) indicando a mesma pressuposição em relação àquele 
pequeno ser humano (1987, p. 153).

Esse jogo do reconhecimento, assim como a própria identidade, 
não é estático, quando visualizamos os vídeos de Chá Revelação 
observamos que há uma construção da identidade pressuposta para 
o futuro bebê, e que essa construção está diretamente relacionada ao 
sexo biológico que será ali revelado. É interessante pensar se o bebê 
(ainda um feto) está realmente inserido nesse jogo do reconhecimento. 
Por um lado, pode se dizer que sim, uma vez que o bebê tem sua 
identidade pressuposta, esperada com ansiedade e idealizada com 
base em construções sociais para o masculino e feminino, que 
simboliza-se em ideias futuras que envolvem esta criança, ser uma 
bailarina ou um jogador de futebol, em cores azul e rosa, etc. Essa 
idealização pode então ser materializada através do consumo de 
bens e serviços oferecidos que capturam essas construções. Por 
outro lado, mesmo considerando todas essas questões anteriormente 
mencionadas, o bebê ainda não entraria no jogo do reconhecimento 
(mais concreto e cotidiano) porque ainda não nasceu, ainda não está 



115

s u m á r i o

no mundo. Entretanto, o que aparece como mensagem muito forte é a 
ideia da identidade pressuposta como uma idealização e a expectativa 
de uma identidade que não sofreria metamorfose-emancipação, 
desconsiderando que ao passo que a criança vem ao mundo, o jogo 
do reconhecimento deixaria de ser uma idealização (perfeita/fixa) e 
passaria a ser uma construção que está para além dos referenciais 
biológicos tomados no primeiro momento. A clareza de que criança 
lançada no mundo, será um ser históricos e psicossocial, no qual sua 
trajetória identitária será metamorfose-emancipação com inúmeras 
possibilidades, que podem ou não congregar-se com o sexo biológico 
(que os pais fixamente idealizaram), é suspensa para não gerar 
desconforto para os presentes no evento.

Nesse ínterim identitário, nos chama atenção a fala de muitos 
pais e convidados: “o importante é que venha com saúde.”. Observa-
se que essa saúde mencionada/pensada está a priori materializada 
na formação corporal da criança, o que permite também uma 
elaboração de uma identidade pressuposta. Sob guisa de hipótese, 
parece-nos que a ocasião Chá Revelação enquadra os bebês cuja 
composição corpóreo-fetal dá-se de modo correto e/ou normal 
dentro dos parâmetros biomédicos. Isso implicaria numa posição de 
possibilidade para a idealização da identidade com base no sexo da 
criança. Todavia, e com base nos escritos de Goffman (2013) quando 
apresenta o conceito de estigma, mais especificamente, aqueles que 
estão ligados a deformidades físicas, os bebês que apresentam alguma 
anormalidade corpóreo-fetal são aí alocadas para outras idealizações 
no campo identitário que não tem o sexo como central. Quando 
pesquisado na plataforma YouTube as palavras: Chá Revelação e 
Síndrome de Down, por exemplo, não foi encontrado nenhum vídeo 
que se apresenta a ocasião social tomada como objeto de análise.

Solange Monteiro e Paulo Ribeiro (2019, p. 167) dizem que 
“apontar a possibilidade de um rearranjo contínuo de rotinas e formas 



116

s u m á r i o

de interatividade produtiva em torno da definição de projetos de vida 
para o bebê da infância à juventude, desrespeitando aquilo que ele 
se autodefine”. Analisando essa passagem surge uma questão: até 
onde esse projeto é real? Na cabeça dos pais e as possibilidades de 
vida desse filho/a? Os autores parecem não olhar para o cotidiano, 
parece que as construções/representações/idealizações que foram 
projetadas para a criança são algo determinado, ou seja, porque foi 
posto socialmente, acontecerá, não tendo espaço para uma identidade-
metamorfose-emancipação, divergente dessa construção. Lembramos 
nesse momento, de uma passagem de: A Metamorfose, de Franz Kafka, 
quando as únicas pessoas autorizadas a entrar no quarto de Samsa 
Gregor era seu pai, e mais frequentemente, sua irmã. Sua mãe, mesmo 
depois um tempo de sua metamorfose, ainda não entrará no quarto, 
mas sabe que algo acontece com seu filho e assim suplicava:

‘Deixe-me ir até Gregor, ele é meu filho infeliz! Vocês não en-
tendem que quero vê-lo?’, Gregor chegava a pensar que talvez 
fosse bom se a mãe pudesse entrar, não todos os dias, natu-
ralmente, mas quem sabe uma vez por semana; ademais ela 
entendia tudo muito melhor que sua irmã, que, apesar de toda 
sua coragem, era apenas uma criança [...] (KAFKA, p. 52, 2016).

Ou seja, a mãe de Gregor sabe mais do que ninguém que 
seu filho está metamorfoseado, todavia, seu marido e, talvez, a filha, 
acreditam que ela não vai entender/aguentar essa nova situação, que 
se instaura a um tempo, e que para ela e perceptível. E não é algo que 
do dia para a noite surge (como é para Gregor), mas, é algo que ela 
observa, que lá compreende, com o tempo desde que as primeiras 
aparências do fenômeno saltam aos olhos (esse olhar também é 
próprio das homossexualidades). Logo, ela sabe que o filho, por ela 
pensado/idealizado agora é outra coisa, pelo qual, sabendo da atual 
situação, clama para ver, independentemente de qualquer coisa. Em 
Kafka podemos observar que a metamorfose humana é algo real/
concreto e que independe das expectativas dos outros sobre o ser. 



117

s u m á r i o

Gregor mostra que, independente de todas as representações e 
expectativas dos pais e sociedade (o gerente e a empresa) o humano 
muda, gostem eles ou não. Gregor mudou!

NOTA 04 - COMO O CAPITALISMO CAPTURA 
AS CONSTRUÇÕES DE GÊNERO?

Couto Jr. et al. (2020, p. 475) diz que “os ‘chás de revelação’ 
nasceram de uma demanda social que encontrou elementos 
importantes na cultura em prol da celebração do sexo do bebê que 
ainda virá ao mundo”. As matérias divulgadas sobre o surgimento 
do chá revelação nos mostram que ele surgiu de uma ideia de uma 
mulher em seu cotidiano, buscando solucionar uma questão familiar. 
As fotos divulgadas nas redes sociais de Jenna chamaram atenção 
de uma jornalista, e a parti de então a ideia a se popularizar entre as 
famílias estadunidenses, chegando até o Brasil. Desse modo, pode-
se questionar: como colocar na balança a demanda real para o chá 
revelação, e a demanda criada pelo capitalismo?

Em dois depoimentos apresentados por Monteiro e Ribeiro 
(2019, p. 160) fica evidente como o capitalismo captura as 
construções do gênero: 

G10 – [...] Como é a primeira filha, a primeira neta, a primeira 
sobrinha, a família saiu louca fazendo compras. Compramos 
todo o enxoval, umas coisas vieram até da Flórida. Compramos 
roupas, carrinho, bebê conforto e muito mais. Tudo rosa.

G 11 – Quando com 17 semanas entro pra fazer a ultrassom, 
já deito na maca e falo pro médico:- “Dr. Vim só confirmar 
que é menina, pois o outro médico já me confirmou na última 
ultrassom”. Quando ele começa a fazer o exame, me diz:- “Olha 
o tamanho do pintinho da sua filha!” gente, eu não conseguia 
falar nada. Meu marido começou a debater com o médico 



118

s u m á r i o

dizendo que não, pois nós já compramos tudo e é uma menina 
mesmo, que já fizemos o enxoval e tudo mais. Eu não consegui 
falar, simplesmente ria muito com toda aquela situação. E como 
contar pra família toda que a (Manuela) era menino.

Talvez a preocupação dos pais e familiares mais próximos, 
em especial os avôs, não seja pensar de modo focado todas as 
representações de masculino e feminino que essa futura criança vai ter 
que desenvolver, mas saber o sexo da criança para poder comprar! Só 
isso! É possível que por muitos momentos da gestação seja idealizado/
imaginado pelos pais que a futura criança possa fazer isso ou aquilo, por 
ser um menino ou uma menina bilogicamente. Mas, a lógica capitalista 
deixa isso para um segundo plano, é necessário comprar o enxoval e 
as coisas que o bebê que logo nascerá vai precisar. E se você não pode 
comprar tudo, acione familiares e amigos/as próximos no chá de bebê 
e/ou chá de fraldas, sendo essa ocasião específica para que os pais 
recebem dos convidados utensílios que o recém-nascido vai utilizar 
(roupas, mamadeiras, fraldas, etc.). Essa pista, de captura capitalista, 
pode ser vista, no segundo depoimento apresentado, quando se lê: 
“Meu marido começou a debater com o médico dizendo que não, pois 
nós já compramos tudo e é uma menina mesmo...”. Na interação com 
o médico os pais (o pai principalmente) não estão preocupados se o 
menino vai jogar bola, brincar com armas; se a menina, vai ser bailarina, 
brincar de bonecas, etc. Estavam preocupados com a compra do 
enxoval, ou melhor, recomprar o enxoval.

Carlos Ribeiro et al. (p. 2, 2018) nos diz que “o consumo torna-se 
balizador e catequizador desses papéis sociais que finda por replicar 
e criar um modelo hegemônico”. Sobre essa afirmação surge uma 
questão: seria realmente uma preocupação do capitalismo criar um 
modelo hegemônico sobre o sexo e o gênero? Tal pergunta, a priori, 
será respondida no campo da hipótese (e imaginação), e talvez não 
resulte propriamente em uma resposta, porém, em outras questões. 
Assim, num primeiro momento, a resposta é sim! Como pode ser visto 



119

s u m á r i o

nas revistas, vídeos e artigos analisados, o mercado oferece toda uma 
gama de produtos e possibilidades de revelação do sexo da criança 
numa perspectiva biológica tradicionalmente binária, masculino e 
feminino, tendo a associação das cores azul e rosa. Mas… imagine 
hipoteticamente que vivemos em uma sociedade onde há a mais plena 
igualdade de gênero, e que o desejo de saber qual o sexo do bebê, 
não é mais uma preocupação dos pais, sendo este indiferente. Todavia, 
ainda estamos em uma economia capitalista, pautado no consumo-
espetáculo (deve-se mostrar o consumo).

Com base nesse exercício de pensamento, surge as seguintes 
questões: O capitalismo não criaria outras demandas de consumo 
para os pais, família e amigos/as grávidos? Não seriam criados outros 
chás, outras ocasiões sociais em torno da gravidez pautadas no 
consumo-espetáculo? Enfim, o que seria criado/inventado no âmbito 
do consumo-espetáculo em torno desse futuro ser humaninho? Assim, 
observamos (aos nossos olhares) duas características (capturadas da 
física) do capitalismo contemporâneo: 1) resiliência, e 2) plasticidade. 
O primeiro nos indica que se a sociedade impacta o capitalismo com 
um olhar binário sobre o sexo do bebê, ele sente o impacto, e na 
sua volta ao que era anteriormente (só que diferente da física) este 
entrega aqueles que o impactam meios e formas de consumo. O 
segundo, está mais ligado ao caso hipotético apresentado, pois uma 
vez que ocorra uma mudança social, o capitalismo mudará sua forma, 
apresentando assim a plasticidade. Logo, o capitalismo modificado 
receberá novas demandas que o impactarão, e em sua resiliência 
devolverá a sociedade novas formas de consumo.



120

s u m á r i o

Figura 01: Resiliência do capitalismo e os impactos do sexo binário.

Fonte: Gomes Filho (2020).

CONSIDERAÇÕES FINAIS - A 
METÁFORA DA CASA

Imagine que você mora em uma casa desde que nasceu. Sua 
casa está no centro de um grande terreno, e que as casas de seus 
vizinhos estão em uma distância considerável, e que todos eles podem 
ver sua casa no centro do terreno. Hoje é seu aniversário de 30 anos e 
descobre que sua casa vai ter que ser demolida. O demolidor lhe diz 
que no lugar de sua antiga casa será construída uma nova, moderna, 
com novos formatos, novas possibilidades de experiências junto aos 
novos cômodos e móveis que ali vão estar, porém, não lhe mostram 
esse projeto. Todavia, o demolidor diz que vai ter que destruir sua casa, 
mas não sabe em quanto tempo a nova vai estar pronta. Alguns de 
seus vizinhos concordam. Afinal, será uma nova casa, moderna.

Outros, dizem para você não aceitar, que sua casa tem uma 
história, que já está pronta e acabada, e ressaltam a falta de concretude 
de uma data para que sua nova casa esteja pronta. Você aceita a 
proposta, e a casa é demolida. Ao final da demolição você fica em 
frente ao lugar onde estava sua casa. O demolidor por um tempo não 
inicia a nova obra, mas você está ali em frente a sua antiga casa. E 



121

s u m á r i o

observa que o que tinha como referência de casa foi destruído e sente 
saudades. O demolidor, depois de um bom tempo, inicia a construção 
de sua nova casa, de modo lento. Você em frente à construção começa 
a observar que o demolidor, em seu projeto de desconstrução, foi muito 
eficiente, porém, em seu processo de reconstrução, aparentemente, 
não está sendo. E você se lembra que o demolidor não lhe apresentou 
o projeto de reconstrução, e agora se ver da seguinte forma: sua casa 
antiga foi destruída. Por um bom tempo, enquanto você esperava a 
reconstrução da casa, você ficou sem referências, e, na falta destas, 
sentia saudades das antigas; e, observa que a construção de sua nova 
casa, sua nova referência, é difusa, e você não sabe o que vem. Assim, 
em você há um misto entre lembrar da casa, ver o terreno vazio por um 
tempo (aparentemente longo) e observar a construção difusa da nova 
casa, e não saber o que dali vai surgir.

A metáfora apresentada segue como reflexão para aqueles/
as que têm como foco de estudos, pesquisas, militâncias, ativismos, 
e qualquer outra coisa, no campo do gênero e sexualidade na 
atualidade no Brasil. Somos o demolidor, o morador é a sociedade… 
não uma sociedade que, assim como muitos de nós (acadêmicos), 
têm a possibilidade de compreender de modo mais profundo como 
as amarras que a tríade inteligível sexo-gênero-orientação sexual 
promovem nos corpos que são dissidentes, ante uma construção 
social (cis)heteronormativa, processos de exclusão e estigmatização, 
remete-se ao povão brasileiro, ou ao Brasil Real que Ariano Suassuna 
fala, quando faz menção a Machado de Assis. Mas, que ao mesmo 
tempo, propomos uma desconstrução, que não apresenta um novo 
projeto, colocando esse morador diante de uma casa demolida. 
Compreendo que estamos na fase em que a casa foi demolida e 
ainda não sabemos como será reconstruída, pensamos em alguns 
projetos e construímos uma coluna aqui, outra ali. Assim, alerto que, 
diferente do demolidor, nós devemos apresentar ao morador como 
será a futura casa, pois, senão ao final, vamos desconstruir e deixar 
o morador em frente à casa a olhar o terreno vazio.



122

s u m á r i o

Sobre o chá revelação, foco de análise deste ensaio, 
podemos observar como o gênero se presentifica na vida cotidiana 
das pessoas. Como Goffman (2010, p. 19) nos lembra os “lugares 
privados referem-se a regiões à prova de som onde apenas membros 
ou convidados se juntam [...]”, assim, a ocasião social analisada pode 
ser considerada como uma interação privada onde seus membros 
(pais, avós, familiares e amigos) possuem uma maior liberdade frente 
ao teatro social que se opõe aos lugares públicos. Essa interação 
mais aproximada permite aos presentes na ocasião fazer brincadeiras 
e apostas sobre o sexo do bebê. Assim, como observado, o chá 
revelação surge no bojo dessas relações da vida cotidiana familiar e 
comunitária. Os artigos científicos de Couto Jr. et al. (2020), Monteiro 
e  Ribeiro (2019), e Ribeiro et al. (2018) apresentam as relações 
dessa ocasião social com as construções sociais para os gêneros 
na sociedade, e apontam que o Chá Revelação como um processo 
de normatização corporal a partir da inteligibilidade do sexo-gênero-
orientação sexual. Para os autores, nessa ocasião o bebê que irá 
nascer vai ganhar uma identidade a partir da revelação do seu sexo.

Como apresentado, essa identidade por mais que pressuposta, 
será uma identidade-metamorfose-emancipação. Logo, o Chá 
Revelação cuja centralidade é apresentar o sexo do bebê, talvez 
possua outras funções: reunião das famílias, encontro com os 
amigos/as do casal, troca de presentes, conversas sobre o bebê, etc. 
Poderíamos então considerar a revelação do sexo como um pretexto 
para essa ocasião social. Assim, entre a identidade do bebê que é 
pressuposta na ocasião e a identidade que passa por metamorfoses 
e emancipação ao longo da vida dessa criança até sua morte, há uma 
vida, que será marcada por processos históricos e psicossociais, 
que poderão ou não ligar-se às construções sociais para o gênero 
presentificadas durante o chá revelação. As múltiplas questões que 
essa não ligação com a inteligibilidade do sexo-gênero-orientação 
sexual podem resultar na vida daqueles que não se sentem bem, 



123

s u m á r i o

implicam em processos de precarização e não reconhecimento 
da vida, tal como aponta Judith Butler (2015). Todavia, tomar a 
ocasião social do Chá Revelação como veredito para um destino, é 
questionável, e nos coloca em um exercício de reflexão. Por fim, não 
se pode deixar de pensar em como o capitalismo captura todo esse 
processo, seja ele apresentado em dois sexos, ou mais.

Talvez, isso implique sair da ideia de que o capitalismo e suas 
formas de consumo são um “balizador e catequizador desses papéis 
sociais que finda por replicar e criar um modelo hegemônico” (RIBEIRO 
et al. 2018, p. 2), e apontar que o capitalismo é um balizador e catalisador 
de todo e qualquer papel e modelo social, seja ele, heterocentrado, 
homocentrado, bicentrado, transcentrado, etc.; ou seja: o capitalismo 
devolve seus impactos em forma de consumo, seja ele qual for. 
Destacamos que este ensaio é uma escrita aberta a modificações. 
Podemos dizer, ainda, que ele é um prólogo de uma obra jamais escrita, 
tal como compreende Giorgio Agamben (2005, p. 9), posto que sempre 
escrevemos “prelúdios ou decalques de outras obras ausentes que não 
representam mais do que estilhas ou máscaras mortuárias”.

REFERÊNCIAS

ADORNO, Theodor W. Notas de literatura. São Paulo: Editora 34, 2003.

AGAMBEN, Giorgio. Infância e História: destruição da experiência de origem 
da história. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2005. 

BENTO, Berenice. Na escola se aprende que a diferença faz a diferença. 
Revista Estudos Feministas, v. 19, n. 2, 2011.

BOURDIEU, Pierre. Goffman, o descobridor do infinitamente pequeno. In: 
GASTALDO, Édison. (Org.). Erving Goffman: desbravador do cotidiano. Porto 
Alegre: Tomo Editorial, 2004. 

BUTLER, Judith. Quadros de guerra: quando a vida é passível de luto? Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2015.



124

s u m á r i o

CIAMPA, Antonio da Costa. A Estória do Severino e a História da Severina: Um 
ensaio de Psicologia Social. São Paulo: Brasiliense, 1987. 

CHá revelação mais emocionante! Meu bebê é… 2019. YouTube: Disponível 
em: https://www.youtube.com/watch?v=_Y-KnPAajmk&t=55s.

Chá revelação, a cara da mãe ao descobrir é a melhor. 2018. YouTube. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=LY1vBPmNuQk&t=273s.

COMO ORGANIZAR UM CHÁ REVELAÇÃO. 2018. YouTube. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=HKsVjttSgvE&t=134s.

COUTO JR., Dilton Ribeiro. et al. Celebrando a normatização da vida: 
(re)pensando os corpos infantis arbitrariamente generificados em 
vídeos de “chás de revelação” do youtube. Revista Interinstitucional 
Artes de Educar. v. 6, n. 2, 2020.

GOFFMAN, Erving. A representação do eu na vida cotidiana. Petrópolis: 
Vozes, 1985.

GOFFMAN, Erving. Comportamento em lugares públicos.  Petrópolis: Vozes, 2010.

GOFFMAN, Erving. Estigma: notas sobre a manipulação da identidade 
deteriorada. 4. ed. Rio de Janeiro: LTC, 2013.

KAFKA, Franz. Obras escolhidas: A metamorfose; O processo; Carta ao pai. 
Porto Alegre, RS: L&PM, 2016.

LIMA, Aluísio Ferreira de. Metamorfose, anamorfose e reconhecimento 
perverso: a identidade na perspectiva da Psicologia Social Crítica. São Paulo: 
FAPESP, EDUC, 2010. 

MONTEIRO, Solange Aparecida de Souza.; RIBEIRO, Paulo Rennes Marçal. 
As marcas do gênero no sexo no chá de revelação: sentido e significado das 
múltiplas identidades do indivíduo. Diálogos Pertinentes - Revista Científica de 
Letras. v. 15, n. 1, 2019.

NIZET, Jean.; RIGAUX, Natalie. A Sociologia de Erving Goffman. Petrópolis: 
Vozes, 2016

REVISTA CLÁUDIA. Criadora de chá revelação diz que se arrependeu de ter 
inventado essa moda. 2019. Disponível em: https://claudia.abril.com.br/sua-
vida/criadora-do-cha-revelacao-nao-se-orgulha-da-ideia/



125

s u m á r i o

RIBEIRO, Carlos Bruno Alves. et al. Azul ou rosa? Futebol ou boneca? 
Menino ou menina? O Chá de Revelação e o espectro dos papéis sociais no 
consumo e na construção da identidade de gênero. IX Encontro Nacional de 
Estudos do Consumo, ESPM, Rio de Janeiro, 2018. 

TURNER, Jonathan H. Sociologia: conceitos e aplicações. São Paulo: 
Marron Books, 1999.



Capítulo 8

BEM VIVER E ECOFEMINISMO: UM 
ENSAIO SOBRE APROXIMAÇÕES 

EPISTEMOLÓGICAS

Natália de Oliveira Melo

Timothy Denis Ireland

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.126-141

8
Natália de Oliveira Melo

Timothy Denis Ireland

BEM VIVER 
E ECOFEMINISMO: 

UM ENSAIO 
SOBRE APROXIMAÇÕES 

EPISTEMOLÓGICAS



127

s u m á r i o

INTRODUÇÃO

Anterior aos problemas socioambientais que estamos passando 
no presente século, existem movimentos de comunidades que vêm 
pensando e experimentando, há séculos, um estilo de vida com pauta 
no respeito à e na convivência com a natureza. Tais movimentos têm 
ganhado espaço nas discussões acadêmicas como também nas 
agendas de países que estão interessados em reconhecer a sabedoria 
e os conhecimentos produzidos por seus povos originários.

Um desses movimentos é o Bem Viver, que é uma expressão 
quíchua lida como “Sumak Kawsay” e que na América Latina vem se 
popularizando como “Buen Vivir”. O Bem Viver se constitui de estilo de 
vida que vivencia uma relação harmônica entre ser humano e outras 
formas de vida, pois em sua concepção estamos todos interligados 
e fazemos parte de uma comunidade global, Fernández (2016). Nos 
últimos anos o Bem Viver tem entrado no espaço ocidental, na esfera 
acadêmica sobremaneira, e vem recebendo olhares curiosos, pois 
trata-se de uma postura decolonial expressando outra relação com a 
natureza e outras formas de conhecer e de produzir conhecimento.

O segundo conceito ao qual o título se refere é o do Ecofeminismo, 
que com um recorte de gênero, abre novas possibilidades, como coloca 
Gebara (1997) e denuncia aspectos machistas e patriarcais características 
de sociedades capitalistas. O Ecofeminismo coloca a mulher e a 
natureza no centro da discussão, que “pode ser visto, ao mesmo tempo, 
como uma teoria crítica e como um movimento social que se dedica 
a desvendar os mecanismos de coerção estrutural responsáveis pela 
histórica subordinação das mulheres aos homens” (SILIPRANDI, 2009. 
p.140). Para que desfrutemos de uma experiência de vida equitativa, é 
importante começar pela luta de igualdade das mulheres passando pela 
valorização e não exploração dos recursos naturais.



128

s u m á r i o

Essas duas dimensões em muitos pontos se aproximam, 
sem perder as suas essências. Mas o que observamos é que a luta 
por equidade na qualidade de vida tendo como foco a natureza 
perpassa ambas as pautas. Logo, para nós enquanto pesquisadores 
da temática ambiental emergem algumas questões como: Quais as 
diferenças entre o Bem Viver e o Ecofeminismo? Quais os pontos 
elementares de cada abordagem teórica e epistemológica? Quais 
os pontos de encontro entre o Bem Viver e o Ecofeminismo? Para 
organizar o presente texto nos guiaremos em compreender quais 
os pontos de encontro entre o Bem Viver e o Ecofeminismo. Para 
isso, primeiramente vamos entender o Bem Viver na sua concepção 
conceitual, em seguida vamos estudar as bases epistemológicas 
do Ecofeminismo, para então termos condições de perceber as 
aproximações semânticas do Bem Viver e Ecofeminismo.

Para isso nossa pesquisa, que é essencialmente qualitativa, 
Haguette (2001) e bibliográfica, Marconi e Lakatos (2017), adentra 
numa pesquisa exploratória a fim de se aproximar de conceitos, 
interceccioná-los como também criticá-los, Appolinário (2012). Tal 
estudo é fruto da nossa Dissertação de Mestrado no Programa de 
Pós-Graduação em Direitos Humanos, Cidadania e Políticas Públicas 
(PPGDH) da UFPB, no qual discutimos Direitos Humanos e Direitos da 
Natureza. Como técnica de análise de dados, nos utilizamos da análise 
de conteúdo de Bardin (1977), onde se faz importante estabelecer 
categorias de análise. Tais categorias foram estabelecidas no estudo 
inter-relacionado do Bem Viver e do Ecofeminismo.

Para fins de melhor leitura, organizamos o presente artigo em 
três momentos. Primeiros iremos fazer uma simples aproximação 
acadêmica com o Bem Viver. Tal análise é fruto da nossa Dissertação 
de Mestrado defendida no Programa de Pós-Graduação em Direitos 
Humanos, Cidadania e Políticas Públicas (PPGDH) da UFPB. Em 
seguida, iremos apresentar o conceito do Ecofeminismo: tal abordagem 



129

s u m á r i o

já faz parte dos nossos estudos enquanto pesquisadoras na temática 
ambiental. E, por último, iremos discorrer sobre as semelhanças que 
percebemos entre os conceitos de Bem Viver e do Ecofeminismo.

BEM VIVER: UMA PRIMEIRA 
APROXIMAÇÃO ACADÊMICA

O desafio é grande de trazer para a academia um conceito que 
antes de tudo é vivência para um determinado coletivo. É nesse desafio 
que nos debruçamos, pois o Bem Viver antes de ser conceituado por 
autores, tem sido vivido por comunidades indígenas. É importante 
nos atentarmos que o Bem Viver, enquanto conceito, está nos seus 
primeiros momentos de construção. Acosta (2016) esclarece esse 
ponto quando coloca que o Bem Viver não é o resultado de algo 
pronto. Ao trazermos para o presente texto teórico o conceito do Bem 
Viver, o colocamos como inacabado.

Pode ser que na história oral dos povos indígenas, o Bem Viver 
esteja mais consolidado. Mas, em termos de literatura, ainda se vê que 
as pessoas, especialmente as não indígenas, estão tentando entender 
o conceito em todas as suas ramificações. Buscamos compreender em 
terrenos teóricos do que se trata o Bem Viver. E como texto teórico, o que  
nos dispomos a fazer é uma leitura analítica do que se tem estudado 
sobre o tema, e, nesse processo, perceber quais são os princípios que 
sustentam essa visão de mundo que é o Bem Viver. Gudynas (2011, 
p.1) diz: “el Buen Vivir en este momento está germinando en diversas 
posturas en distintos países y desde diferentes actores sociales, que es 
un concepto en construcción, y que necesariamente debe ajustarse a 
cada circunstancia social y ambiental”. O Bem Viver não se desdobra em 
todo contexto da mesma forma, pois não se trata de uma abordagem 
padrão. Cada realidade irá vivenciá-lo (ou não) à sua maneira. 



130

s u m á r i o

Um primeiro elemento que trazemos acerca do Bem Viver é 
que por se tratar de uma construção latinoamericana, muitas vezes 
é desvalorizado. Esse processo de não valorizar o que é nosso, passa 
pelo que chamamos de colonialidade do poder que encontramos 
em Quijano (2000). Essa colonialidade é a força imperativa que os 
colonizadores exercem sobre os seus colonizados. E ainda exercem 
em vários aspectos. O aspecto que trazemos para a discussão é essa 
ideia subentendida de que o que é produzido pelos contextos outrora 
colonizados não é de grande serventia. Ao desvalorizar um conceito 
latino-americano alimenta-se essa violência epistêmica, que se embasa 
na colonialidade do pode, pois a “colonialidade do poder ainda exerce 
seu domínio, na maior parte da América Latina” (QUIJANO, 2000, 
p. 124). Trazer para nosso texto um conceito latino-americano vai na 
perspectiva de combater essa colonialidade do poder, pois guiar um 
estudo por um campo teórico essencialmente latino-americano é uma 
estratégia epistemológica de combate à essa violência.

Entendemos que a crítica e o questionamento são bem-vindos e 
necessários, aliás. O que colocamos aqui é um questionamento e uma 
crítica movidos para marginalizar o Bem Viver e para não enxergá-lo 
como conceito possível de ingressar nos espaços acadêmicos e nas 
vivências sociais das pessoas não indígenas. Essa desvalorização se 
faz real mediante alguns pontos do Bem Viver que são mal-entendidos 
e/ou mal interpretados. Um desses pontos é: pelo fato de o Bem Viver 
ser oriundo de povos indígenas, pensa-se (erroneamente) que o Bem 
Viver busca habituar-se a um cotidiano de vida de séculos passados. 
Larrea (2014, p. 239) esclarece: “Esto podría llevar a pensar que el 
buen vivir es el no-desarrollo, la negación del desarrollo. No es así. 
Esta concepción plantea el cambio permanente en las condiciones 
de vida de la gente, con nuevos referentes”. O Bem Viver não é um 
caminho oposto ao que nossa humanidade conquistou  pelos avanços 
tecnológicos. A ideia é que a quantidade dessa coletividade que usufrui 
dos benefícios se expanda, se amplie. E que tais benefícios não sejam 
conquistados através de explorações.



131

s u m á r i o

Pode-se pensar também que o Bem Viver é uma reconfiguração 
de um modo de viver indígena, adaptando-se aos modelos da 
modernidade. Também não se trata disso, como Gudynas (2011) 
esclarece. Fazer uma leitura pelos olhos ocidentais de um modo de 
vida propriamente indígena poderia acarretar em uma ocidentalização 
do Bem Viver. Mas a ideia originária do Bem Viver não permite espaço 
para esse ocidentalismo. A prática própria do Bem Viver não dialoga com 
os costumes ocidentais de degradação. O presente estudo se desenha 
na pesquisa das bases essenciais do Bem Viver, e não o utilizar como 
instrumento para uma vida melhor com práticas ocidentais.

Um dos elementos importantes do Bem Viver que é característico 
dos estudos latinoamericanos, é o caráter fluído do seu pensamento. 
“La esencia del ser latinoamericano es lo opuesto a lo estático; es 
dinámico por excelencia: se está haciendo a sí mismo continuamente” 
(ZAFFARONI, 1989, p. 42). As epistemologias do Sul (SANTOS, 2009), 
o processo de decolonialidade do poder se faz pelo movimento, pelo 
não enquadramento, se fazendo e se refazendo, e é por esse processo 
contínuo que existe e subsiste.

Essa desconstrução que nos abre os olhos para o que é nosso, 
nesse caso o Bem Viver, faz parte do processo de reconhecimento, de 
valorização. Quijano (2000, p. 129) diz: “consequentemente, é tempo 
de aprendermos a nos libertar do espelho eurocêntrico onde nossa 
imagem é sempre, necessariamente, distorcida. … tempo, enfim, de 
deixar de ser o que não somos”. Não somos um contexto estéril de 
produção científica. Somos um povo rico, de inúmeros elementos, e 
dentre eles ricos de pensamentos científicos e acadêmicos. E quando 
o Bem Viver adentra nesse território intelectual, adentra para mostrar 
do que o povo latino- americano é capaz de produzir.



132

s u m á r i o

UM ESTUDO DAS BASES EPISTEMOLÓGICAS 
DO ECOFEMINISMO

O Ecofeminismo é um desdobramento, podemos assim dizer, 
do feminismo. Não é o foco do presente texto fazer um recorte do 
feminismo, mas é importante entender que esse movimento é a base 
do Ecofeminismo, que é objeto do nossos estudos. O feminismo 
então, é uma corrente de pesamento crítico, segundo Scott (1989) 
que coloca em reflexão a relação de hierarquia estabelecida entre 
homens e mulheres, em que  o homem é considerado um ser superior 
à mulher. Aponta-se que se faz necessário uma reconfiguração em 
que  essa mesma relação se dê de forma igualitária, pois a mulher ao 
ser tratada, nas mais divesas esferas como menos importante que o 
homem (BEAUVOIR, 1970), se torna um ser marginalizado aos direitos 
que deveriam se assegurados para todos e todas. As duas grandes 
ondas do feminismo se deram no século XIX e no século XX.

Nos anos 60 do século XX começa a emergir nas pautas e 
discussões a temática ambiental. O conceito de Desenvolvimento 
Sustentável começa a ser abordado (FOLADORI, 2002; SACHS, 
1993) e a crise ambiental começa a receber atenções. “Como parte 
desse movimento, no final dos anos 1970, surge o Ecofeminismo, 
uma teoria que buscava associar a opressão que a humanidade 
exercia sobre a natureza à forma desigual com que os homens 
tratavam as mulheres” (SILIPRANDI, 2009. p.141). Esse campo 
teórico emerge defendendo a ideia que a luta pelo respeito à 
natureza deve ser atrelada à luta de respeito às mulheres.

É uma luta contra as violências ambientais e de gênero. 
Tal opressão é o que Warren (1998) nomeia de “marco opressivo 
androcêntrico”. Toda a história da humanidade está à serviço do 
desejo masculino, assim, as outras formas de vida estão à margem 



133

s u m á r i o

desse desejo, servindo apenas em função do homem. O Ecofeminismo 
defende a ruptura desse paradigma, trazendo como sujeito de direito 
não só a mulher, mas a natureza.

O movimento Ecofeminista começa a ecoar nos diversos 
espaços, inclusive no acadêmico, quando coloca a violência que o 
paradigma ocidental exerce para com as mulheres e o meio ambiente. 
A resistência começa a pautar a luta ecofeminsta que caminha na 
perspectiva de defender e resguardar os sitemas comunitários de 
produção agrícola e florestal (SHIVA, 1991), denunciando as violações. 
É preciso dar atenção ao espaço conquistado acadêmicamente. Ao se 
colocar carcaterísticas epistemológicas, o Ecofeminismo começa a se 
auto-gerir e estabelecer seu próprio corpo referencial, Gebara (1997). 
Tal caminho é imprescindível para se estabelecer como conceito a ser 
estudado, pesquisado e investigado pelo caminho da ciência. Sobre a 
visão espistemológica do Ecofeminismo Gebara explica:

Algumas pessoas temem que o ecofeminismo traga nova 
perspectiva essencialista ao afirmar a diferença entre 
aproximações epistemológicas femininas e masculinas. Não se 
trata de essencialismo biológico ou filosófico, mas de abrir a 
epistemologia para uma perspectiva plural que inclui aspectos 
comuns a homens e mulheres de uma dada cultura, mas 
inclui aspectos diferentes nascidos de experiências diversas 
(GEBARA, 1997, p. 68).

O Ecofeminismo tem em seu aspecto a valoração das experiên-
cias de vida, sejam essas experiências de mulheres ou homens. Busca 
aproximar essas experiências com o respeito ao que nos cercam. Como 
qualquer pensamento teórico, tem suas correntes. O Ecofeminismo “é 
formado por diferentes correntes, desde as mais espiritualistas até as 
materialistas; desde aquelas próximas ao essencialismo (que entende 
que homens e mulheres são seres com características essenciais opos-
tas e imutáveis) até as de orientação construtivista” (SILIPRANDI, 2009. 
p. 141-142). Em todas essas, os estudos vêm avançando no sentindo 



134

s u m á r i o

de pesquisar e investigar possibilidades de experiências de sociedade 
que valorizem a mulher e a natureza.

Sem dúvida, esse viés da denúncia no Ecofeminismo tem muita 
força. Shiva (1996) tem abordado em seus estudos que o Ecofeminismo 
aponta sobre o drama que o desenvolvimento explorador tem causado 
nos ambientes naturais e nas mulheres rurais, mas também valoriza 
e faz reconhecer internacionalmente a experiência de resistência que 
essas mulheres protagonizam, mostrando que o Ecofeminismo tem 
força e é uma realidade possível.

Essa interceção que o Ecofeminismo promove entre questões 
de gênero e a natureza procura, sobretudo uma equidade e autonomia, 
Puleo (2008). Tal luta vai além de uma questão ambiental, em que 
busca-se apenas gerir melhor os recursos naturais, mantendo o mesmo 
status quo de opressão e marginalização de gênero e ambiental que 
se retroalimentam. Para Gaard (2011, p. 198): “Com base na visão 
feminista socialista de que o racismo, classismo e sexismo estão 
interligados, ecofeministas reconheceram semelhanças adicionais 
entre todas aquelas formas de opressão humana e as estruturas 
opressivas”. Logo, faz parte das questões do Ecofeminismo ir de 
encontro à essas violências que mutualmente se beneficiam.

O Ecofeminismo, como abordado, é um importante e vasto 
campo teórico de investigação, no qual buscamos brevemente refletir 
acerca do mesmo, e discutir seu caráter crítico no que diz respeito 
às relações de gênero e natureza, Agra (1998). Avancemos agora em 
perceber as aproximações presentes nos campos teóricos e ambientais 
do Ecofeminismo e do Bem Viver.



135

s u m á r i o

ECOFEMINISMO E BEM VIVER: 
ALGUMAS APROXIMAÇÕES

Após esse breve ensaio sobre Bem Viver e Ecofeminismo, nosso 
texto se propõe a colocar os principais aspectos que esses elementos 
teóricos e epistemológicos dialogam, pois ambos são objeto de 
estudo de nossas pesquisas. Desde já se faz importante colocar 
que existem  vários pontos adicionais que podemos discutir sobre as 
semelhanças e diferenças desses objetos, porém, no presente texto 
nos restringiremos  à  três.

Um primeiro elemento que percebemos como base tanto na 
teoria como na prática do Bem Viver e do Ecofeminismo é a valorização 
e o respeito  a todas as formas de vida. A vida ultrapassa a vida 
antropocêntrica ou androcêntrica. Segundo Céspedes: “donde todos 
somos uywas, criados de la naturaleza y del cosmos, donde todos 
somos parte de la naturaleza y no hay nada separado, [...] donde la 
tierra es la vida misma y el hogar de todos los seres vivos” (2010, p. 4). 
No Bem Viver a luta é por todas as formas de vida, no Ecofeminismo 
também, com um adendo para as questões de gênero, ressaltando 
que estamos todos interligados:

En las huellas del primer ecofeminismo, pero con una fuerte toma 
de posición multicultural, el ecofeminismo deconstructivo ha 
creído detectar en las mujeres y en otros grupos no dominantes, 
como los pueblos indígenas, un sentido del self interconectado 
con otras formas de vida y más vinculado a una ética del cuidado 
que a una ética de los derechos entre individuos, propia de la 
patriarcal Modernidad (PUELO, 2008, p. 54).

Essa valorização da vida, passa por um zelo pela mesma. Não 
basta reconhecer que existem outras formas de vida, é preciso zelar por 
essas vidas. E a premissa básica por esse zelo é a não violência. O Bem 
Viver e o Ecofeminismo lutam por uma não violência contra as vidas. 



136

s u m á r i o

A não morte. Pois nós, sociedades ocidentais com relações humanas 
pautadas no capitalismo, temos tido experiências de vida em que há 
morte de sujeitos. Há morte de gênero e há morte ambiental, pois, as 
vidas que importam são as vidas dos seres humanos, sobretudo os 
seres humanos do gênero masculino.

Para construir essa percepção de respeito às vidas é preciso que 
entendamos a interdependência que nos liga. Gebara (1997) aborda 
a questão da interdependência e relação não só com outros seres 
humanos, mas com as “forças da Terra”, as vidas animais, vegetais e 
cósmicas que habitam em nós. Bem Viver e Ecofeminismo nos abrem 
os olhos para que entendamos que não estamos desligados das 
outras formas de vida, nem tão pouco somos superiores às mesmas. 
Somos partes de um todo. Quando tivermos essa clareza estaremos 
no caminho mais próximo da realidade que o Ecofeminismo e o Bem 
Viver defendem, que se trata: “uma vida sensível ao meio ambiente; 
e um endosso de valores comunitários e solidário, onde o indivíduo 
se torna menos central do que o interesse coletivo” (STROMQUIST, 
2017, p. 3, tradução nossa).15 A percepção de outras formas de vida, o 
entendimento das interdependências que há, nos embasará para que 
tiremos o ser humano, o ser humano homem do centro das decisões.

Tal discernimento nos aproxima de outro elemento em comum 
do Ecofeminismo e Bem Viver: a coletividade. Gebara (1997) explica 
que todos os processos que o Ecofeminismo coloca precisam ser 
revistos, não somente em âmbito individual como também em âmbito 
coletivo. As mudanças individuais são imprescindíveis, mas o que está 
posto é que as mudanças requeridas pelas práticas ecofeministas 
precisam de engajamento coletivo, de reflexões coletivas, de decisões 
coletivas. Pois vislumbra-se, na perspectiva do Ecofeminismo que todo 
o sistema planetário e todo o gênero feminino tenham uma boa vida, 

15	 Original: “a life sensitive to the environment; and an endorsement of communitarian and 
solidaristic values, where the individual becomes less central than the collective interest” 
(STROMQUIST, 2017, p. 3).



137

s u m á r i o

e não apenas grupos seletos. Uma perspectiva que dialoga com o 
conceito de Bem Viver, que almeja não um “viver melhor”, porque se, 
se vive melhor, subtende-se que há formas de vida piores. Busca-se 
uma equidade nas qualidades de todas as formas de vida:

Las diferencias son claras: El vivir mejor significa vivir a costa 
del otro, explotando al otro, saqueando los recursos naturales, 
violando a la Madre Tierra, privatizando los servicios básicos; 
en cambio el Vivir Bien es vivir en solidaridad, en igualdad, en 
armonía, en complementariedad, en reciprocidad (…) Decimos 
Vivir Bien porque no aspiramos a vivir mejor que los otros. No 
creemos en la concepción lineal y acumulativa del progreso y el 
desarrollo ilimitado a costa del otro y de la naturaleza. Tenemos 
que complementarnos y no competir. Debemos compartir y 
no aprovecharnos del vecino. Vivir Bien es pensar no sólo en 
términos de ingreso per- cápita, sino de identidad cultural, de 
comunidad, de armonía entre nosotros y con nuestra Madre 
Tierra (AYMA, 2011, p. 49-50).

A base coletiva que guia as práticas do Ecofeminismo e do Bem 
Viver, ajuda a fomentar o que Larrea (2014) chama de ser coletivo, 
que vive em comunidade e numa relação harmônica com a natureza, 
desenvolvendo relacionamentos que promovem formas de produção 
e consumo que não explorem outras formas de vida, mas que buscam 
uma realidade digna para todas as experiências planetária.

Como último elemento em comum entre o Bem Viver e o 
Ecofeminismo que expomos nesse ensaio, sugerimos que ambos 
constituem elementos de uma ideia revolucionária. Os dois objetos 
de estudo em questão vislumbram mudanças radicais nas relações 
humanas, inclusive na economia (GEBARA, 1997). Tais mudanças 
devem seguir pelo respeito às culturas regionais, pois o que temos 
experimentando, tomando a questão da economia, é um mercado 
transnacional que não respeita o local e que agridem o solo e as 
pessoas que ali estão. No Ecofeminismo defende-se: “levar em conta 
as dimensões sociais e de gênero e integrar nesse conceito uma 
distribuição justa dos recursos materiais, conhecimentos e poder, um 



138

s u m á r i o

sistema de valoração econômica adequado à sustentabilidade do meio 
ambiente” (PACHECO, 2002, p.8). Tal perspectiva não vai de encontro 
à um desenvolvimento econômico, pelo contrário, busca caminho 
de relações econômicas que respeitem e integrem as diferentes 
sociedades e formas de vida nesse processo.

Essa percepção compactua com o Bem Viver quando este 
proporciona reflexões, explorando novas perspectivas criativas 
nas ideias e nas práticas, Gudynas (2011). Romper com práticas 
antropocêntricas e andropocêntricas requer reflexões criativas, 
pois estamos habituados com o sistema vigente. Mudar, porém, 
significa ressignificar essas práticas. E tanto no Bem Viver como no 
Ecofeminismo há esse caminho de reconfiguração em que as diversas 
formas de vida são respeitadas, valorizadas e inseridas no processo. 
Acosta (2016) fala acerca dessas propostas que foram invisibilizadas 
por muito tempo, mas que têm chegado um momento de buscarmos 
relações alternativas e criativas que nos ensinem novas formas de 
interações humanas e da natureza.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Ao chegarmos no final desse ensaio, percebemos o quanto 
ainda temos que avançar para alcançar uma compreensão mais 
completa do Bem Viver e do Ecofeminismo. 

Na aproximação do conceito do Bem Viver entendemos que 
este trata-se de uma prática milenar dos povos indígenas, e enquanto 
conceito sistematizado está ainda numa fase inicial. Trata-se de uma 
narrativa latino-americana, se configurando como uma Epistemologia do 
Sul  que defende a ideia de harmonia entre os seres humanos e outras 
formas de vida. O Bem Viver nos mostra que é possível experiências de 
vida guiadas pela não exploração dos elementos da natureza.



139

s u m á r i o

Sobre o Ecofeminismo, percebemos que este se origina do 
feminismo e da crise ambiental do final do século XX, frisando que 
a luta de gênero e ambiental deve ser realizada em consonância. 
Denuncia uma prática androcêntrica que tem matado mulheres ao 
longo de séculos, como também a prática antropocêntrica que tem 
explorado os recursos naturais em benefício da vida humana. Ambas 
as violências estão interligadas e se retroalimentam. O Ecofeminismo 
propõe a ruptura com essas práticas em vistas a uma realidade de vida 
equitativa para todas e todos.

Como características comuns entre Bem Viver e Ecofeminismo, 
selecionamos três: o respeito a todas as formas de vida, as ideias para 
a coletividade, e o aspecto revolucionário que está presente em ambas 
categorias epistemológicas. Nos dois conceitos há esse caráter de 
valorização da vida para além da vida humana, colocando a natureza 
como sujeito de direito. O Ecofeminismo e o Bem Viver expõem que 
todos e todas estão interligados, que são partes de um todo e que 
isso só reforça a necessidade de um espírito coletivo nas relações que 
precisamos desenvolver. E fica evidente para o presente texto o quanto 
o Bem Viver e o Ecofeminismo são ideias progressistas que defendem 
mudanças radicais nas mais diversas interações humanas, colocado 
o respeito de gênero e ambiental.

Percebemos o quanto o Bem Viver e o Ecofeminismo têm em 
comum, e o quanto ambos defendem uma concepção de vida mais 
saudável e equitativa. Tais temáticas têm atraído nosso interesse, 
principalmente aos aspectos educativos. Como a educação se insere 
nessas temáticas tem sido alvo dos nossos estudos, pois defendemos 
que a educação é um caminho para a construção dessa realidade que 
o Bem Viver e o Ecofeminismo nos propõem.



140

s u m á r i o

REFERÊNCIAS 

ACOSTA, A. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. 
São Paulo: Autonomia Literária/Elefante, 2016.

AGRA, M. X. Ecología y Feminismo. Granada: Ecorama, 1998.

APPOLINÁRIO, F. Metodologia da ciência: filosofia e prática da pesquisa. 2 
ed. São Paulo: Cengage Learning, 2012.

AYMA, E. M. Prólogo. In: FARAH, I.; VASAPOLLO, L. (coord.). Vivir Bien: 
¿Paradigma no capitalista? La Paz, Bolívia: Plural editores, 2011, p. 9-10.

BARDIN. L. Análise de conteúdo. Lisboa: Editora Edições 70, 1977.

BEAUVOIR, Simone. O Segundo Sexo. Fatos e mitos. São Paulo- SP: Difusão 
Europeia do Livro, 1970.

CÉSPEDES, D. C. Hacia la reconstrucción del Vivir Bien. América Latina en 
Movimiento: Sumak Kawsay: recuperar el sentido de vida, Quito, n. 452, p. 
8-13, fev. 2010.

FERNÁNDEZ, B. Educación popular y “buen vivir”: interacciones en lo 
pedagógico. Revista Internacional sobre Investigación en Educación Global y 
para el Desarrollo, n. 10, p. 15- 28, 2016.

FOLADORI, G; Avanços e Limites da Sustentabilidade Social. Revista 
Paranaense de Desenvolvimento, Curitiba, v. 102, p. 103-113, jan./jun. 2002.

GAARD, Greta Claire. Rumo ao ecofeminismo queer. Revista Estudos 
Feministas, v. 19, n. 1, p. 197-223, 2011.

GEBARA, Ivone. Teologia ecofeminista. São Paulo. Olho dágua, 1997.

GUDYNAS, E. Buen Vivir: germinando alternativas al desarrollo. América 
Latina em Movimiento, Quito, n. 462, p. 1-20, 2011.

HAGUETTE, T. M. F. Metodologias qualitativas na Sociologia. 3. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2001.

LARREA, A. M. El buen vivir como alternativa civilizatória. In: ENDARA, G. 
Post- crecimiento y buen vivir: propuestas globales para la construcción 
de sociedades equitativas y sustentables. Quito: Friedrich-Ebertstiftung 
(FESILDIS), 2014.

MARCONI, M. de A.; LAKATOS, E. M. Técnicas de pesquisa. 8 ed. São Paulo: 
Atlas, 2017.



141

s u m á r i o

MARGULIS, Lynn. Evolução da célula: a célula eucariótica como comunidade 
microbiana. Arbor, v. 120, n. 472, p. 13, 1985.

MARTÍNEZ ALIER, Joan. O ambientalismo dos pobres: conflitos ambientais e 
linguagens de avaliação. 2009.

PACHECO, Maria Emília Lisboa. Em defesa da agricultura familiar sustentável 
com igualdade de gênero. In: GT Gênero-Plataforma de Contrapartes Novib/
SOS CORPO. Perspectivas de gênero: debates e questões para as ONGs. 
Recife: Gênero e Cidadania, 2002 (obra coletiva).

PULEO, Alicia H. Liberdade, igualdade, sustentabilidade. Por um 
ecofeminismo esclarecido. Isegoría, n. 38, p. 39-59, 2008.

QUIJANO, A. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. 
LANDER, E. (org.). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciências sociales. 
Perspectivas latino- americanas. Buenos Aires: CLACSO, UNESCO, 2000.

SACHS, I. Desenvolvimento includente, sustentável, sustentado. Rio de 
Janeiro: Garamond, 2004.

SANTOS, B. de S.; MENESES, M. P. (orgs.). Epistemologias do Sul. Coimbra: 
Almeidina, 2009.

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil para análise histórica. Joan Scott. 
TRADUÇÃO: Christine Rufino Dabat, Maria Betânia Ávila. Texto original: Joan 
Scott – Gender: a useful category of historical analyses. Gender and the 
politics of history. New York, Columbia University Press. 1989.

SHIVA, Vandana. Abrazar la vida: mujer, ecología y supervivencia. Montevideo: 
Instituto del Tercer Mundo, 1991.

SILIPRANDI, Emma. Um olhar ecofeminista sobre as lutas por 
sustentabilidade no mundo rural. Agricultura familiar camponesa na 
construção do future. Rio de Janeiro: AS-PTA, 2009.

STROMQUIST, N. In search of the good life: promises and challenges of Buen 
Vivir for knowledge, education, and gender. In: AMAN, R.; IRELAND, T. (eds.). 
Educational alternatives in Latin America: new modes of counter hegemonic 
learning. Basingstoke, UK: Palgrave Macmillan, 2017, p. 39-62.

WARREN, Karen. El poder y la promesa de un feminismo ecológico. In: Agra, 
Maria Xosé (Comp.). Ecología y feminismo. Granada: Ecorama, 1998. p.117-147.

ZAFFARONI, E. R. La historia de los derechos humanos en América Latina. 
In: OLGUÍN, L. (coord.). Educacion y derechos humanos: una discusión 
interdisciplinaria. Buenos Aires: IIDH, 1989, p. 21-880.



Capítulo 9

PERFORMATIVIDADES DE 
GÊNERO DOS ORIXÁS SOB 
O FOCO DA DIVERSIDADE

Miguel Melo Ifadireó

José Hermógenes Moura da Costa

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.142-159

9
Miguel Melo Ifadireó

José Hermógenes Moura da Costa

PERFORMATIVIDADES 
DE GÊNERO 

DOS ORIXÁS 
SOB O FOCO 

DA DIVERSIDADE



143

s u m á r i o

INTRODUÇÃO

Estudos sobre representação de gênero nas religiões de 
matrizes africanas – Candomblé (Ketou, Angola/ Kongo e Jeje), Ifá, 
Umbanda e Quimbanda – e nas religiões de matrizes indígenas – 
Jurema, Pajelança e Catimbó – ganharam importante visibilidade, 
principalmente nas últimas décadas, por parte de pesquisadores 
afiliados a distintos programas de pós-graduação stricto sensu do 
Brasil. Destaca-se que, muitos destes pesquisadores são advindos de 
movimentos sociais específicos ou simpatizantes, a saber: movimentos 
negros, movimento negro feminista, movimento contra a intolerância e/
ou movimento contra o racismo religioso no Brasil.

Através da pesquisa de gênero, emergiu do movimento de 
mulheres e, subsequentemente, o movimento de mulheres negras, os 
quais abordam, no Brasil, questões problemas relacionadas ao gênero 
social e ao culturalmente adquirido. No campo religioso, podemos 
abordar outras peculiaridades específicas sobre as performatividades 
presentes no cotidiano de vivências de mulheres negras, como 
por exemplo, as relações de gênero atribuídas às Obinrin Orisas/ 
Àìyágbás16 (Orixás femininas) e aos Okunrin Orisas/ Òrògbós17 (Orixás 
Masculinos) do panteão africano de matriz Yorùbá.

Por conseguinte, ressalta-se que, no contexto de crescente 
emancipação do gênero feminino, através de movimentos que 
tentam dissolver, cada vez mais, a compreensão clássica em torno 
da tensão de gênero e seus programados papéis sociais entre 
mulheres e homens, objetivamos aqui, fomentar a discussão com 
foco nos “Itans” (mitos) presentes na cultura religiosa do panteão 

16	 Neste sentido ver Obinrin Orisas (FAKINLEDE, 2003, p. 158). Muito embora, também sejam 
chamadas por “Ìyá àgbà; Ìyáàgbà” na diáspora afro-brasileira do Candomblé de Ketou.

17	 Neste sentido ver Okunrin Orisas (FAKINLEDE, 2003, p. 246). Muito embora. também sejam 
chamados por “Bàbá àgbà; Bàbáàgbà” na diáspora afro-brasileira do Candomblé de Ketou.



144

s u m á r i o

Iorubá da diáspora brasileira do Candomblé da Nação de Ketou, 
através da analítica em torno das relações e papéis de gênero 
atribuídas nas interações entre os Orixás.

Na contemporaneidade, vemos uma profusão de estudos 
dedicados a refletir acerca das performatividades dos Orixás e seus 
arquétipos, com destaque a importância para a compreensão das 
influências do patriarcado na conformação dos comportamentos/
papéis de gênero entre fiéis e praticantes da religiosidade ancestral 
afro-brasileira. Neste sentido, parece haver um crescente aumento do 
interesse pelas representações de gênero nos terreiros de Candomblé, 
Ifá, Umbanda, Quimbanda entre outras religiões não hegemônicas e 
presentes na conjuntura socio-antropológica brasileira.

Este profícuo campo de produção acadêmica, advindo, 
principalmente, da atuação de jovens pesquisadores, em termos 
teóricos e metodológicos, pode servir à solidificação e transformação 
da pretagogia na pesquisa afro-brasileira. Nessa perspectiva, a imagem 
da masculinidade dos Orixás “Okunrin Orisas”, expressa nos “Itans”, 
pode ser indagada de pelo menos duas maneiras: a) nos leva a refletir 
sobre os estereótipos de gênero existentes nos “Itans” dos Orixás, os 
quais tendem a manter essa lógica de (suposta) submissão da mulher, 
de reafirmação da dominação do masculino sobre o feminino, (re) 
ativando, cotidianamente, tais estruturas de pensamento nas mentes 
dos fiéis e destinatários da crença religiosa; b) remete também à questão 
dos papéis de gênero, o “ser homem” e o “ser mulher”, reafirmados 
nas expectativas de performances comportamentais do masculino e 
do feminino, também nas espacialidades e territorialidades mágicas 
da africanidade nos terreiros de candomblé, enquanto expressão de 
processos de identificação social presentes no sistema social geral.

Por conseguinte, o nosso objetivo é refletir em que medida a mi-
tologia dos Orixás reproduz o tema da masculinidade e da feminilidade. 
Importante destacar, não temos a pretensão de esvaziar o tema, apenas 



145

s u m á r i o

serão apontados alguns elementos ainda pouco refletidos no cotidiano 
pretagógico brasileiro. Em adição a isto, a presente comunicação pode 
contribuir com o avanço, preenchendo lacunas importantes, dos estu-
dos de etnogênero e etnosexualidade no Brasil.

No que tange a relevância do debate, assentados na 
consideração dos aspectos socioantropológicos no campo dos 
estudos de etnogênero, ainda negligenciados por algumas abordagens 
das ciências humanas, nos interessa compreender melhor a construção 
dos papéis de gênero, através da problematização dos modos como os 
arquétipos dos Orixás, retratados na mitologia religiosa afro-brasileira, 
reproduzem padrões retóricos (na retórica textual e visual) da dominação 
do masculino sobre o feminino. Afinal, quais medos, estereótipos, 
performances e expectativas de papéis de gênero são construídos nos 
ideais de masculinidade e feminilidade dos Orixás, de que modo tais 
construções podem influenciar os comportamentos dos seus fiéis?

Metodologicamente, o estudo fundamenta-se em uma revisão de 
literatura de cunho histórico-descritivo. Portanto, trata-se de pesquisa 
eminentemente qualitativa, descritiva exploratória. Através das leituras 
bibliográficas e exploração de trabalhos realizados em campo, nos 
deparamos com teses, dissertações e artigos, que nos remetem a 
outros horizontes, demonstrando sim, a necessidade de compreender 
as performatividades em relação ao gênero com foco na cosmovisão 
africana e afrodescendente. Em relação à revisão de literatura que 
fundamenta teoricamente o estudo, destacam-se conceitos, tais como, 
“performatividade” de Judith Butler (2002), “pretagogia” de Sandra Petiti 
(2015), além de estudos específicos na área das religiões de matriz 
africana, como “Mitologia dos Orixás” de Reginaldo Prandi (2001;2003) 
e “Lendas Africanas dos Orixás” de Pierrer Fatumbi Verger (1999).



146

s u m á r i o

INTESECCIONANDO AS CATEGORIAS 
“PERFORMATIVIDADE” E “PRETAGOGIA” 

Com o intento de refletir sobre as performatividades de 
gênero dos Orixás, em termos teóricos, o presente ensaio parte de 
duas considerações iniciais: a) as formulações críticas da sociologia 
de Judith Butler (2002) em relação ao regime heterossexual, 
este sempre apresentado como o original/normal para o mundo 
(heteronormatividade); b) este constructo sustenta as representações 
sociais do patriarcado reproduzidas no panteão da cultura tradicional 
iorubá e da diáspora afro-brasileira, visto que essa matriz heterossexual, 
do mesmo modo, irá justificar o gênero como biológico, apoiando-se 
na perspectiva  do biologismo.

Sob um olhar crítica de tais construções sociais, o conceito de 
performatividade de gênero e subversão da identidade, presentes no 
livro “Gender trouble” de Judith Butler (2002), terá grandes repercussões 
na sociedade da época, ainda eminentemente eurocêntrica e 
heteronormativa. A abordagem teórica de Butler vai de encontro a 
tradição do pensamento social moderno, principalmente por estar 
embasada na produção de um pensamento desconstrutivista, feminista 
e pós-moderno. Fato este que, para Butler, induz a constatação de que 
a performatividade é recheada por nuances e dispositivos de poder e de 
saber-poder que indica posições hegemônicas e discursos acadêmicos 
sobre o gênero e o sexo, como ressalta Michel Foucault (1986; 1985).

A instigante abordagem de Butler (2002), “Gender as 
Performance”, nos desafia, por um lado, a perceber o gênero como 
espécie de performance; por outro lado, leva a constatação da 
necessidade do sujeito a parodiar a hegemonia da matriz heterossexual, 
ou seja, quando propõe a reflexão sobre a dicotomia no feminismo 
entre o “sexo”, o “gênero biológico” e o “gênero social”. Este último, 



147

s u m á r i o

assevera a autora, seria o resultado de uma construção social e 
histórica mutável, em constante transformação. 

Por conseguinte, acrescenta Butler (2002), a identidade de 
gênero seria organizada no cenário de uma conjuntura patriarcal e 
binária de poder, dentro de um regime de heterossexualidade, que 
tendem a rejeitar e excluir as identidades de gênero que se põem na 
contramão das estruturas hegemônicas de poder. De todo, destaca-se, 
a construção das identidades de gênero é performativa. No entanto, não 
é uma performance no sentido de um papel desempenhado, como um 
ator que lê um roteiro e se veste para seu papel, mas as consequências 
das ações simbólicas performativas que tencionam a romper com as 
condições estabelecidas sobre as determinações do sexo e do gênero 
não encontram o mesmo sentido na analítica da relações do etnogênero 
e na performatividade dos Orixas. (BUTLER, 2002).

A expressão “performatividade” é baseada na teoria do ato de 
fala de John L. Austin (1990). Como resume Gustavo Silva (2005), os 
atos de fala compreendem “[...] a linguagem como uma forma de 
ação (“todo dizer é um fazer”)”. Logo, estes calharam por assumir 
a responsabilidade de promover a compreensão sobre os “diversos 
tipos de ações humanas que se realizam através da linguagem” 
(SILVA., 2003, p.25).

É o que referenda Sabine Hark (1999), ao ressaltar que, os 
atos de fala devem ser entendidos como aquelas ações provindas 
da linguagem humana que findam por produzir e transformar a 
situação na qual eles estão inseridos, “construindo e desconstruindo, 
significando e ressignificando contextos, logo, eles nunca são 
completamente ‘verdadeiros’ ou predominantemente ‘falsos’” (HARK, 
1999, p. 143). Desta forma, deve-se percebê-los como atos de 
enunciados comunicativos bem ou malsucedidos em suas narrativas, 
os quais poderão servir como instrumentos e/ou meios de edificação 
da identidade. Pois, a partir da identificação ou da refutação da fala 



148

s u m á r i o

entre os sujeitos envolvidos na comunicação – a partir dos atos de 
enunciados de fala – poderá ser dado início aos constructos de 
identidade (HARK, 1999).

Esta distinção será, então, crucial para consolidação da política 
de identidade, que se baseia nas interações simbólicas entre estes 
atos de fala, ou seja, pela interação com os enunciados de fala, a saber 
constativos e performativos. (MATOS, 2017; MARCONDES, 2003). No 
que concerne a isto, percebe-se a partir de John Austin a existência de 
dois tipos de enunciados: os constativos e os performativos. Sendo 
assim, acrescenta-se que, os primeiros atos “descrevem ou relatam 
um estado de coisas, e que por isso, se submetem ao critério da 
verificabilidade, isto é, podem ser rotulados de verdadeiros ou falsos”; 
já os performativos acentuam “enunciados que não descrevem, 
não relatam, nem constatam absolutamente nada, e, portanto, não 
se submetem ao critério de verificabilidade (não são falsos nem 
verdadeiros)” (SILVA, 2005, p. 260).

Neste caminho, Judith Butler (2002) nos ensina que a 
produtividade dos arquivos de fala caracteriza mecanismos da 
subjetividade humana, principalmente, por manter vivo e dar vida as 
performances advindas das falas. Por conseguinte, a autora ensina 
que os atos linguísticos produzem não apenas esboços do corpo – 
educando-os –, mas também acentuam as divergências performáticas 
acerca das identidades de gênero, cerceando assim, a identidade 
soberana dos sujeitos envolvidos no processo. Por certo, a autora nos 
leva a perceber que os atos de fala “materializam performatividades”, 
relações de poder e de saber-poder, governando assim, as relações 
subjetivas, recriando, ressignificando e às vezes tornando subversivas 
as condutas individuais e/ou coletivas (BUTLER, 2002).

Dentro desta perspectiva de que as performatividades - mesmo 
que em contextos de arbitrariedades da fala ou das falas - podem levar 
a subversão dos atores envolvidos, subentende-se que o conceito de 



149

s u m á r i o

performatividade é, em Butler, ampliado, principalmente, a partir das 
contribuições de Derrida e sua crítica à perspectiva austiana sobre os 
enunciados performativos e sua funcionalidade a partir da participação 
(in)consciente do locutor na interação comunicativa. Butler percebe que 
comunicação nem sempre é sinalizada pela rigidez ou pela aderência 
à fixação do discurso entre locutor e receptor (MATOS, 2019).

Ao lado desta constatação de Derrida, recuperada por Butler 
(2002), percebe-se assim como, a forma e os mecanismos de 
comunicar-se em sociedade, as performatividades, são práticas 
históricas, e, exatamente, por serem históricas, estarão sempre 
em constante transformação. Por certo, assim, como não se pode 
impor rigidez nos discursos, verifica a autora, a ideia de identidade e 
identificação discursiva de gênero e de sexo, também acompanhará 
este processo de transformação, de constante reinterpretação das 
categorias  - arranjadas, disseminadas e criadas – por estes distintos 
cenários a ela [performatividades] relacionadas.

A abordagem teórico-metodológica da Pretagogia, “Pedagogia 
Preta”, é proposta como instrumento que visa a ressignificação dos 
processos socio-históricos-jurídicos e pedagógicos que, em favor 
da literatura escrita da tradição ocidental, levaram a inferiorização da 
literatura advinda da oralidade da tradição africana como mecanismo 
de transmissão cultural e dos saberes a ela vinculados. É perspectiva 
que se impõe, de modo crítico/propositivo, ante os processos de 
não valorização dos saberes “pedagógicos de pretos”, advindos e 
transmitidos pela oralidade, marcada pela difusão do conhecimento 
geracional “dos mais velhos para os mais novos”.

Nesta visada crítica, a Pretagogia se põe na transversalidade 
do pensamento social dominante e sua racionalidade eurocêntrica, 
ainda hegemônica, excludente, tanto na academia (universidade), 
quanto na educação básica, as quais vem negligenciando, 
não raro deslegitimando, há séculos, as heranças culturais, os 



150

s u m á r i o

saberes e conhecimentos advindos de estruturas não formais, cujo 
alicerce epistemológico encontra recursos para a construção da 
aprendizagem nas experiências vividas:

Existia uma contradição na filosofia ocidental, quando esta se 
considerava a mais autoconsciente de todas as disciplinas 
intelectuais, mas presumia ao mesmo tempo, que algumas 
filosofias não ocidentais podiam ser desprovidas dessa 
consciência de si mesmas (HOUTONDJI, 2008, p. 150). 

Destaca-se, neste cenário, o abandono às metodologias e/ou 
disciplinas de ensino para a aprendizagem que, devido à diferença, 
fujam aos padrões das tradicionais propostas pedagógicas e matrizes 
curriculares de ensino:

Quando falamos de estudos africanos, normalmente estamos a 
referir-nos não apenas a uma disciplina, mas a todo um leque de 
disciplinas cujo objeto de estudo é África. Entre estas incluem-
se, frequentemente, disciplinas como a “história africana”, 
“antropologia e sociologia africanas”, “linguística africana”, 
“política africana” etc. [...] Na verdade, partimos do pressuposto 
de que estas disciplinas estão de algum modo interrelacionadas 
e temos boas razões para o fazer. [...] um bom conhecimento do 
presente e da lógica dos acontecimentos na vida actual pode 
oferecer pontos de vista úteis para compreender o passado. 
Assim, a sincronia remete para uma diacronia e vice-versa. 
(HOUTONDJI, 2008, p. 151).

Diante de tal cenário, a educação brasileira reproduziu, 
durante um considerável período de sua história – ao menos do 
século XIX até meados do século XX –, as estruturas de exclusão 
de todo pensamento social que fugisse ao padrão de conhecimento 
eurocêntrico. A despeito da existência/resistência de metodologias 
de ensino e aprendizagem, eminentemente pretagógicas, frente às 
ideologias e epistemologias assentadas no discurso de dominação, 
os referenciais africanos e afrobrasileiros foram sistematicamente 
negligenciados, relegados a segundo, através de leituras enviesadas, 
no prisma do colonizador. Não raro, esquecidos e silenciados 



151

s u m á r i o

tanto pela história oficial – que representava o interesse das elites 
dominantes, calando a voz dos grupos dominados –, quanto pelas 
teorias da aprendizagem da educação.

Ao denunciar e desconstruir as propostas hegemônicas 
da educação ocidental, seu caráter eurocêntrico e universalista, a 
abordagem teórica pretagógica (Pedagogia Preta) nos alerta para 
o imperativo de outros olhares sobre a realidade, a partir de uma 
perspectiva alternativa, afrocentrada. A História, assim como a história 
da educação, não pode ser construída apenas sob as “lentes” 
pedagógicas do dominador. Como aponta Sandra Petit (2015), a 
Pretagogia tem como objetivo a edificação de todo um “referencial 
teórico-metodológico” com vistas a constituição de uma:

[...] abordagem afrocentrada para formação de professores/
as e educadores/as de modo geral. Parte dos elementos da 
cosmovisão africana, porque considera que as particularidades 
das expressões afrodescendentes devem ser tratadas com 
bases conceituais e filosóficas de origem materna, ou seja, da 
mãe África. Dessa forma, a Pretagogia se alimenta dos saberes, 
conceitos e conhecimentos de matriz africana, o que significa 
dizer que se ampara em um modo particular de ser e de estar no 
mundo. Esse modo de ser é também um modo de conceber o 
cosmos, ou seja, uma cosmovisão africana (PETIT, 2015, p. 120).

Raúl Ruiz Altuna (1993) aparece como referência fundamental 
à constituição do pensamento pretagógico de Sandra Petit (2015). 
Através das provocações de Altuna, Petit despertará para toda riqueza 
advinda da literatura da oralidade da cultura africana, obliterada 
pela historicidade da educação formal, que replica a racionalidade 
eurocêntrica, desprestigiando, assim, toda uma vasta gama de matrizes 
culturais, desvalorizadas ao destoarem da província de humanidade 
eurocentrada, ainda hegemônica. Matrizes culturais pretas tais como:



152

s u m á r i o

Fórmulas rituais (orações, invocações, juramentos, 
bençãos, maldições, fórmulas mágicas, títulos e divisas); 
textos didáticos (provérbios, adivinhas, fórmulas didáticas, 
cânticos e poesias para crianças); histórias etiológicas 
(explicações populares do porquê das coisas, evolução das 
coisas até o estado atual); contos populares (história só pra 
se divertir); mitos (todas as formas literárias que utilizam 
símbolos; a poesia variada (amor, compaixão, caça, trabalho, 
prosperidade, oração); poesia oficial (histórica, privada, 
comemorativa, poesia culta, ligada às castas aristocráticas 
e senhorias; poesia cantadas nos ritos religiosos e mágicos, 
em cerimônias de sociedades secretas, em ritos fúnebres, 
poesia que interpreta os mistérios da vida e da morte; poesia 
popular, cantada nos jogos e em volta do fogo, transmissora 
de ensinamentos morais e históricos; narrações históricas 
(listas de pessoas e lugares, genealogias, histórias universais, 
locais e familiares). (ALTUNA, 1993 apud PETIT, 2015, p. 112).

Por fim, acrescenta-se que, a ideia da Pretagogia nasce de 
experiências pedagógicas na educação, usada, inicialmente, em forma 
de suporte para a perpetuação da tradição e da literatura oral africana, 
repassando através destes, os valores, os signos, os significados, 
as representações e práticas sociais da cosmovisão africana. Por 
conseguinte, cabe destacar este caráter de adesão/proposição de/a 
mecanismos de resistência, que culmina na colocação da Pretagogia 
como protagonista, em contextos de desvalorização cultural da 
oralidade advinda das diásporas africanas. A reinvindicação de uma 
Pretagogia, ao apontar um caminho à desconstrução do etnocentrismo 
ocidental, de matriz judaico-cristã, universalista, ressalta o imperativo 
de re-significar, revalorizar, re-representar, re-divulgar, reconstruir 
processos históricos, socioculturais, “obscurecidos pelo ódio, pelo 
preconceito, pela discriminação, pelo racismo” (MELO, et. al.,2018, 
p. 200). Enquanto abordagem teórica-metodológica, a Pretagogia se 
coloca na transversalidade do projeto colonizador, ressignificando, 
tanto os atos de fala, quanto as performatividades da discriminação 
étnico-racial e discursos de dominação, ainda estruturantes do 
pensamento social e pedagógico brasileiro.



153

s u m á r i o

PERFORMATIVIDADES DOS ORIXAS 
NO CAMPO DE TENSÃO ENTRE 
ESTEREÓTIPOS E IMAGENS DE GÊNERO

No contexto de inspiração pretagógica, no tocante às religiões 
de matriz africana, ao buscarmos fundamentação antropológica nos 
trabalhos de Pierre Fatumbi Verger (1997) e Reginaldo Prandi (2001), 
teremos evidências etnográficas de que, em algumas lendas e mitos 
da diáspora iorubá afro-brasileira, apesar dos indícios do predomínio 
da hegemonia da norma circundante heteronormativa, os Orixás 
apresentam condutas que vão de encontro às expectativas de papéis 
de gênero dominantes, “desviando”, e às vezes ridicularizando as 
normas heterossexuais. Não obstante, o regime heterossexual não 
necessariamente será dissolvido nas condutas especificas de todo 
panteão. A bem da verdade, o “suposto gênero duplo” – masculino e 
feminino – não parece predominante na cosmologia dos Orixás.

Contudo, ao analisar os discursos mitológicos, não podemos 
deixar de ressaltar o fato de que o gênero plural, frequentemente, se 
espraia no panteão dos Orixás. Ao destacarmos a relevância deste dado, 
propondo articular ao debate feminista, assentado no pensamento 
social ocidental, o grande desafio é a interface com a realidade da 
etnofilosofia africana, da diáspora decolonial, da cosmovisão afro-
brasileira. Este é o grande desafio do presente ensaio, ao interseccionar 
a teoria do gênero de Judith Butler (2002) e a Pretagogia de Sandra 
Petit (2015). Dentro desta cosmovisão pretagógica, edificam-se 
contextos específicos de performances sexuais e de gênero que fogem 
ao domínio da racionalidade ocidental, judaico-cristã, que estrutura a 
construção de posturas sexuais e performances heteronormativas.

Pois, o conteúdo dos discursos sobre o gênero, presentes na mi-
tologia afro-brasileira, através da obra de Prandi (2001), e nas lendas, 



154

s u m á r i o

nas interpretações de Verger (1997), podem demonstrar a preexistente 
dificuldade na valoração e edificação do reconhecimento da diferença. 
Ao mesmo tempo, estas performances são cerceadas pela lógica do pa-
triarcado, dos simbolismos estrelados à força e as imagens do falo. De 
fato, podemos identificar semelhante lógica de domesticação do corpo, 
também da mulher-orixá. O imperativo de uma educação corporal, da 
internalização da performatividade do gênero feminino “Obinrin Orisas”.

Daí, cabe refletirmos sobre o fato de que, os mitos dos Orixás, a 
despeito da importância e protagonismo que ocupam na manutenção 
e resistência das culturas e tradições religiosas da matriz africana e 
afrodescendente, afinal, “é através deles que a pessoa se conecta com 
os ancestrais divinizados e os ensinamentos que eles deixaram como 
legado há milhares de anos” (PETIT, 2015, p. 80), os mitos, a bem da 
verdade, também podem contribuir para a reprodução das estruturas de 
dominação de gênero, através de estereótipos e imagens de submissão 
da “feminilidade” em relação a “masculinidade”, compreendidos à luz 
da analítica da dominação do Masculino sobre o Feminino.

Em Reginaldo Prandi (2001), podemos encontrar nítidos indícios 
de reprodução das estruturas de dominação patriarcal. Com foco na 
coisificação da mulher, na luta pelo poder e dominação, características 
próprias do patriarcado, a reprodução da dominação de gênero 
aparece representada na análise dos seguintes mitos: a) “Xangó rouba 
Iansã de Ogum” (PRANDI, 2001, p. 248); b) “Oxum dança para Ogum 
na floresta e o traz de volta à forja” (PRANDI, 2001, p. 321); c) “Ossayin 
é mutilado por Orunmilá” (PRANDI, 2001, p. 160); d) “Oxumaré é morto 
por Xangó” (p. 228); e) “Iya Mi reconhece o poder dos homens sobre 
o feminino” (PRANDI, 2001, p. 357); f) “Orunmilá trava longa contenda 
com seu escravo Osayin” (PRANDI, 2001, p. 450).

Já em relação aos estereótipos e expectativas de gênero, com 
foco na proliferação da violência física e/ou psíquica direcionada à 
mulher, podemos destacar os seguintes mitos: a) “Xangó conquista 



155

s u m á r i o

Oiá (Iansã) na guerra contra Ogum” (PRANDI, 2001, p. 264); b) “Xangó 
conquista pela força o amor de Oiá (Iansã)” (PRANDI, 2001, p. 271); c) 
“Obá é possuída a força por Ogum” (PRANDI, 2001, p. 314); d) “Ogum 
violenta e maltrata as mulheres” (PRANDI, 2001, p. 105); e) “Ogum 
conquista para os homens o poder das mulheres” (PRANDI, 2001, p. 
106); f) “Orumilá desposa a filha de Olocum” (PRANDI, 2001, p. 458). 

Ainda sobre a violência de gênero, cabe destacar que, também 
veremos reproduzida certa vitimização da “Obinrin Orisa” (Orixás 
Femininos) em relação ao “Okunrin Orisas” (Orixás Masculinos), 
evidencias podem ser vistas nos seguintes mitos: a) “Erinlé tem a 
língua cortada por Iemanjá” (PRANDI, 2001, p. 128); b) “Euá atemoriza 
Xangó no cemitério” (PRANDI, 2001, p. 240); c) “Obá provoca a 
morte do cavalo de Xangó” (PRANDI, 2001, p. 316); d) “Oxum cega 
seus raptores” (PRANDI, 2001, p. 326); e) “Oxum mata o caçador e 
transforma-se num peixe” (PRANDI, 2001, p. 327).

Por fim, a edificação da identidade de gênero, a construção das 
performatividades do masculino e do feminino (matriz heterossexual), 
através da edificação de condutas sexuais hegemônicas e não 
hegemônicas (que fogem ao padrão e a moralidade da dicotomia da 
matriz heterossexual no contexto do “sexo” e da “sexualidade” dos 
Orixás), pode ter indicações nos mitos: a) “Ogum trai o pai e deita-
se com a mãe” (PRANDI, 2001, p. 99); b) “Oxóssi mata a mãe com 
uma flechada” (PRANDI, 2001, p. 116); c) “Logum Edé é possuído por 
Oxóssi” (PRANDI, 2001, p. 140); d) “Iroko castiga a mãe que não lhe 
dá o filho prometido” (PRANDI, 2001, p. 164); e) “Iemanjá afoga seus 
amantes no mar” (PRANDI, 2001, p. 390); f) “Iemanjá seduz seu filho 
Xangó” (PRANDI, 2001, p. 393); g) “Oduduá constrói um abrigo para 
o seu amado caçador” (PRANDI, 2001, p. 428); h) “Oxagyan devolve 
o sexo aos homens” (PRANDI, 2001, p. 494); i) “Oxagyan encontra a 
madrasta Iemanjá e lhe dá um filho” (PRANDI, 2001, p. 498).



156

s u m á r i o

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Como ressalta John Austin (1990), os atos performativos 
realizam apenas atos de fala. Portanto, não se propõem a 
nomear a veracidade ou falsidade das informações contidas nos 
enunciados. Inspirados na discussão teórica proposta por Judith 
Butler (2002), tentando articular seus pressupostos ao pensamento 
emancipatório expresso na reinvindicação de uma Pretagogia, na 
proposta de Sandra Petit (2015), intentamos uma reflexão sobre 
os atos performativos da mitologia dos Orixás apresentados nas 
obras de Pierre Verger (1999) e Reginaldo Prandi (2001). No exame 
dessa literatura, encontramos indicações de como o “Gênero” e a 
“Sexualidade” dos Orixás são abordados em nuances que fornecem 
informações sobre a “masculinidade e feminilidade”.

Em outras palavras, os atos performativos propostos nesta 
perspectiva intercultural, indicam as ações e as representações sociais 
que fornecem, na cultura tradicional iorubá africana e da diáspora 
afrobrasileira, os padrões da matriz heterossexual a serem percebidos 
pela adesão aos discursos normativos da identidade de gênero, dentro 
e fora dos terreiros de Candomblé ou do Ifá (Isese Lagba).

Em adição a esta perspectiva de atos de fala performáticos, 
através do estudo das narrativas sobre a mitologia (e lendas) dos 
Orixás, a noção de “performatividade” de Judith Butler (2002) ganha 
destaque na presente comunicação. Para Butler, a ideia de performance 
é entendida como um “jogo”, jogo este que deve ser percebido como 
onipresente, solidificado a partir das repetições individuais, enraizadas 
na cultura hegemônica da matriz heterossexual de cada povo.

Através da ideia de performatividade de Butler (2002), podemos 
observar que, nas narrativas – da mitologia ou das lendas dos Orixás 
–, ganham importância o papel que os atos performáticos de fala 



157

s u m á r i o

exercem, tanto na edificação de comandos de nomeação dos sujeitos 
e suas representações, quando na descrição das circunstâncias e 
na execução das ações que, nos termos de da autora, poderíamos 
identificar como atos performativos.

Inspirados em Butler (2002), se torna evidente a (re) produção de 
estereótipos e imagens de gênero, presentes na mitologia, em enredos 
que destacam práticas de violência física, psíquica e estrutural motivada 
pelo gênero (violência contra as mulheres-orixás), como a violência 
de orientação sexual (violência sexual), por exemplo, direcionada por 
Oxóssi (Orixá-Masculino) à Logun Edé (Orixá-Masculino), bem como 
as violências resultantes de relações de dominação e poder, próprias 
do conflito constante marca do patriarcado, por exemplo, entre Xangó 
e Ogum, Orunmilá e Osayin e/ou Xangó e Oxumaré.

Soma-se a isto o fato de que, se foi possível verificar a restrição 
binária da sexualidade, além de suprimir o comportamento sexual da 
vítima, esta passaria a ser, através de seu comportamento outsider, o 
instrumento legitimador da violência. O que tenderia a tornar as vítimas de 
crimes sexuais subversivas, tanto da ordem social, quanto da ordem da 
cultura normativa, transformando-se em agressor e o agressor em vítima.

Já o conceito categórico de pretagogia, este contribuiria para 
aprofundar o estudo das performatividades dos Orixás, principalmente, 
ao permitir uma análise crítica da cosmovisão africana e afrobrasileira. 
Com foco nas representações da masculinidade e feminilidade, nos 
leva refletir, em termos das construções de gênero, sobre os atos 
performativos, presentes nos terreiros de candomblé.

No geral, nas comunidades de terreiros ainda veremos limitações 
quanto a questões de identidade de gênero de seus fiéis. A tendência 
é a reprodução dos padrões predominantes de heteronormatividade, 
se sobrepondo aos laços de sociabilidade e solidariedade providos 
da afrodiáspora e da experiência vil da escravização. Assim, destaca-
se que, a religiosidade de matriz africana, ressignificada em solo 



158

s u m á r i o

brasileiro, mesmo lutando por emancipação e valorização da cultura 
ancestral africana, em contextos de exclusão, rejeição, racismo e 
patriarcado colonial, ainda irá reproduzir o modelo de segregação e 
dominação de gênero próprio do patriarcado ocidental. Mesmo tendo, 
em sua essência ancestral e espiritual, a figura das mães de santo 
como fundamental para manutenção da cosmovisão da Mãe África.

Por fim, ressaltamos que, o presente ensaio de modo algum 
teve a intenção de promover e tornar absoluta as perspectivas aqui 
apresentadas, tampouco quisemos esvaziar o tema. Pelo contrário, 
o principal desafio foi promover uma releitura de que as relações e 
performances de gênero e, subsequente, de identidade de gênero, 
carecem de investigações no sentido de se inserir grupos de indivíduos 
que ainda são excluídos no universo da cosmovisão africana. Não 
podemos esquecer que, pessoas trans (homens e mulheres trans), 
bem como travestis, ainda lutam pelo respeito e inclusão nos terreiros 
de Candomblé brasileiros.

REFERÊNCIAS

ALTUNA, Raul Ruiz de Asuá. Cultura tradicional banto. Luanda: Secretariado 
Arquidiocesano de Pastoral, 1993.

AUSTIN, John Langshaw. Quando dizer é fazer. Tradução de Danilo 
Marcondes de Souza Filho. Porto Alegre: Artes Médicas, 1990. 

BUTLER, Judith. Gender trouble: feminism and the subversion of identity. New 
York: Taylor & Francis e-Library, 2002.

FAKINLEDE, Kayode J. Yorùbá Modern Practical Dictionaray: Yorùbá- English; 
English- Yorùbá. New York: Hippocrene Books, 2003.

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Trad. Roberto Machado. 6. ed. Rio 
de Janeiro: Graal, 1986.



159

s u m á r i o

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade I: a vontade de saber. Trad. Maria 
Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Gruillon Albuquerque. 7. ed.  Rio de 
Janeiro: Graal, 1985.

HARK, Sabine. Deviante Subjekte. Die paradoxe Politik der Identität. 
Wiesbaden: Springer Fachmedien VS, 1999.

HOUTONDJI, Paulin J. Conhecimento de África, conhecimento de Africanos: 
Duas perspectivas sobre os Estudos Africanos. Tradução Inês Martins 
Ferreira. In: Revista Crítica de Ciências Sociais. 80 (2008), Centro de Estudos 
da Universidade de Coimbra (Epistemologias do Sul), p. 49-160.

MARCONDES, Danilo. Desenvolvimentos recentes na teoria dos atos de fala. 
O que nos faz pensar, v. 13, n. 17, p. 25-39, 2003. 

MATOS, Marcos Paulo Santa Rosa. Palavra, ação e intenção: o confronto 
pós-austiniano entre Derrida e Searle. Prometeus Filosofia, v. 10, n. 24, 2017. 

MELO, Miguel A. S.; et. al. A morte e o morrer nas religiões de matrizes 
africanas sob o olhas da etnofilosofia e da pedagogia intercultural. In.: MELO, 
M. S.; et. al. Ars moriendi, a morte e a morte de si: representações da morte real 
e simbólica sob o foco da interdisciplinaridade. São Paulo: Alexa Cultural, 2018. 

PETIT, Sandra Haydée. Pretagogia - Pertencimento, Corpo-Dança 
Afroancestral e Tradição Oral Africana na Formação de Professores e 
Professoras. 1. ed. Fortaleza: Editora UECE, 2015.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

SILVA, Gustavo Adolfo da. Teoria dos atos de fala. Cadernos do CNLF, v. 1, p. 
259-263, 2005. 

VERGER, Pierre Fatumbi. Lendas Africanas dos Orixás. Tradução Maria 
Aparecida da Nóbrega. 5. ed. Salvador: Corrupio, 1999. 



Capítulo 10

RELAÇÕES DE GÊNERO NO 
QUILOMBO NOVO MUNDO: UMA 

DISCUSSÃO A PARTIR DAS VOZES 
FEMININAS DA COMUNIDADE

Milena Almeida Veloso

Rita de Cássia Souza Tabosa Freitas

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.160-176

10
Milena Almeida Veloso

Rita de Cássia Souza Tabosa Freitas

RELAÇÕES DE GÊNERO 
NO QUILOMBO 
NOVO MUNDO: 

UMA DISCUSSÃO A PARTIR DAS VOZES 
FEMININAS DA COMUNIDADE



161

s u m á r i o

INTRODUÇÃO

O estudo de gênero no Brasil tem se expandido muito nas 
últimas décadas. O tema é extremamente instigante e tem muito a 
ser discutido, baseado nessa premissa, decidimos estudar o recorte 
de gênero voltado para o movimento negro e nos deparamos com 
a situação de um recorte dentro do universo quilombola. Nossa 
proposta foi de realizar uma etnografia baseada na observação direta 
e não participante da população feminina do Quilombo Mundo Novo, 
em Buíque, Pernambuco.

Na África, antes do colonialismo, muitas decisões da 
comunidade passavam pela opinião das mulheres, pois essas 
possuíam relevância social. No Brasil, com a predominância de cultura 
europeia e o processo de aculturação sofrido pelas populações negras 
escravizadas, a mulher perdeu importância social mesmo dentro 
das novas sociedades decorridas da busca pela liberdade, como 
nas comunidades quilombolas. Segundo Vilela (2018), o número de 
populações quilombolas que reproduzem os mesmos padrões de 
subjugação do feminino, inclusive com crescimento de violência, vêm 
aumentando, pois muitos casos de violência são subnotificados.

Muitos quilombos tiveram essa prática de desrespeito ao 
feminino incorporada nas relações de gênero, entre o masculino e o 
feminino, por isso fomos averiguar se foi esse modelo escravocrata 
ou o modelo africano que predominou como processo de formação 
cultural no Quilombo Mundo Novo.

O tema pesquisado se justifica por visar relacionar as intersecções 
entre gênero(s) e as relações entre as pessoas que residem e mantém a 
sua estrutura tradicional na comunidade quilombola Mundo Novo, bem 
como averiguar como as influências externas modificam ou podem 
modificar essas relações. Assim busca-se responder ao seguinte 



162

s u m á r i o

problema de pesquisa: Como as relações de gênero estão presentes 
na comunidade Quilombola Mundo Novo?

Assim, constituem objetivos desta proposta de pesquisa 
no sentido geral, analisar as relações de gênero presentes na 
comunidade Quilombola Mundo Novo e, de forma mais específica 
relacionar categorias e subcategorias temáticas sobre gênero 
existente das relações entre homens e mulheres na comunidade 
Quilombola Mundo Novo; verificar as influências que originam essas 
relações, como o nosso passado colonial e a matriz cultural africana 
e averiguar como e se há políticas públicas de valorização e proteção 
do feminino na comunidade.

No que se refere a metodologia, quanto à abordagem, a 
pesquisa foi realizada com uma metodologia dialética. Quanto aos 
métodos de procedimentos, dialogando com o método de abordagem 
eleito, foram utilizados o método etnográfico e o método comparativo 
ou etnológico. No que se refere ao universo e a coleta de dados, 
esta pesquisa foi realizada através da técnica da observação direta 
sistemática ou estruturada e não participante. A delimitação temporal 
do estudo ocorreu nos meses de fevereiro a outubro de 2018, através 
de visitas combinadas com a comunidade Mundo Novo.

BREVES CONSIDERAÇÕES 
SOBRE A MULHER NEGRA

Os debates acerca do racismo e do feminismo no Brasil 
ganharam seu espaço no mundo acadêmico e através deles foi 
possível a identificação de muitos problemas sociais antes não 
analisados e percebidos nitidamente pela sociedade. Esses debates 
são importantes, pois proporcionam muitos avanços nas lutas pela 



163

s u m á r i o

igualdade, a criação de políticas públicas para a promoção de uma 
igualdade material por exemplo; entretanto é necessário reconhecer 
que muito ainda precisa ser discutido e conquistado.

Por muito tempo as mulheres foram subjugadas socialmente 
sendo colocadas numa posição de servidão ao homem e a família, 
onde lhe fora atribuído um papel de “do lar”, criando um estereótipo da 
mulher com um ser maternal e dócil. Essa caracterização e atribuição 
de um “papel feminino” acaba por restringir a participação social 
das mulheres na vida política, apoiando-se na justificativa de que as 
diferenças biológicas femininas não permitem que elas sejam vistas 
como um indivíduo (SCOTT, 2005).

O feminismo tem como causa inicial a luta pela conquista 
dos direitos políticos para as mulheres, mas podemos afirmar que o 
feminismo só se consolida com o movimento sufragista. O problema 
do feminismo nessa primeira onda é que ele desconsiderou as 
diferenças intergênero, como a raça/etnia, classe e orientação sexual, 
que permeavam o movimento. Em suas ondas, o feminismo privilegiou 
a historicidade e a subjetividade das mulheres brancas.

Apenas como o Manifesto das Mulheres Negras apresentado no 
Congresso Brasileiro de Mulheres, quase 100 anos após o movimento 
sufragista, foi denunciado a invisibilidade que as mulheres negras 
sofriam dentro do próprio movimento, apontando as especificidades 
vividas por essas mulheres. Pois ao passo que as mulheres brancas 
buscavam uma participação política e uma inserção no mercado 
de trabalho, as mulheres negras lutavam pelo reconhecimento de 
seus corpos enquanto corpos humanos, expondo a longa prática de 
exploração sexual de seus corpos provenientes da dominação racial e 
de gênero (SILVA; CANTO, 2009).

As mulheres negras sofreram e sofrem uma dupla opressão 
social, manifestadas no racismo e no sexismo. As engrenagens do 



164

s u m á r i o

racismo se fizeram presente no discurso feminista através do mito da 
democracia racial, fazendo com que as pautas das mulheres negras 
fossem invisibilizadas. Devido ao sistema escravocrata brasileiro as 
negras e negros eram vistos como coisas e mesmo após a abolição 
da escravidão suas existências foram ignoradas.

Além da exploração da força de trabalho, os colonizadores 
impuseram sua cultura, idioma, religião, vestimentas, festas e etc. aos 
povos dominados numa tentativa de anular qualquer traço cultural 
daqueles povos. Mas a cultura dos povos tradicionais não foi anulada, 
ela passou por um processo de aculturação que influenciou na 
formação da cultura brasileira, que surgiu da mistura étnica, formando 
o povo brasileiro. Entretanto, diferentemente do que prega o mito da 
democracia racial, essa troca cultural não se deu de forma amistosa, 
mas forjada e a miscigenação brasileira tem origem nos estupros 
praticados pelos senhores de engenho e na política de branqueamento 
da população que incentivava os casamentos inter-raciais.

Mesmo que biologicamente o mito de uma raça superior 
já tenha sido superado, socialmente ainda há um longo caminho a 
percorrer, visto que essa teoria foi criada visando justificar a dominação 
social e molda as relações de poder. “[...] raça, assim como gênero, se 
constitui em relações de poder e, portanto, determina tanto a vida das 
mulheres e homens brancos como a de homens e mulheres pretos” 
(AZERÊDO, 1994, p. 204).

A MULHER NO QUILOMBO MUNDO NOVO

Os quilombos foram uma marca de resistência negra no período 
de escravidão no Brasil. Neles encontravam-se negros fugidos das 
senzalas que buscavam nesses espaços uma forma de preservação 



165

s u m á r i o

das suas memórias e conexão com suas origens. A existência dos 
quilombos significa que, em nenhum momento, os negros aceitaram 
a desumanização a qual eram submetidos, evidenciando que a 
resistência negra foi uma constante naquele período. As mulheres 
desempenharam um papel fundamental na manutenção da cultura 
material e simbólica e na sobrevivência do grupo familiar do povo 
negro, elas quem negociavam bens, materiais e símbolos, como 
músicas, orações e danças.

Diante da importância que os quilombos representaram, 
fez-se necessária uma forma de proteção e preservação dos 
remanescentes por vias legais. O Decreto nº 4887, de 20 de 
novembro de 2003, “regulamenta o procedimento para identificação, 
reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras 
ocupadas por remanescente das comunidades dos quilombos” 
e, em seu artigo segundo, traz a definição de comunidades 
remanescentes de quilombos entendidas como “os grupos étnico-
raciais, segundo critérios de auto-atribuição com trajetória histórica 
própria, dotados de relações territoriais específicas, com presunção 
de ancestralidade negra relacionada com a resistência à opressão 
histórica sofrida” (BRASIL, 2003).

Percebe-se por essa definição que não é necessário que 
essas comunidades sejam formadas exclusivamente por escravos 
foragidos, pois também foram formados quilombos após a abolição 
formal da escravidão como forma de sobrevivência. E algumas 
dessas comunidades permanecem organizadas até hoje, de forma 
que se distinguem do restante da sociedade por compartilharem 
uma identidade étnica própria. “Assim, não é a comprovação de um 
passado associado à escravidão que define uma comunidade como 
quilombola. É a própria identidade daquele grupo que o afirma como 
tal” (CNAS, 2007, p. 11).



166

s u m á r i o

Através das entrevistas realizadas com seis mulheres, com idade 
de 19 a 61 anos, no Quilombo Mundo Novo foi possível entender a 
história da comunidade, sua organização política, econômica e cultural. 
Foi possível, também, analisar o papel desempenhado por essas 
mulheres e as diferenças entre elas, devido a sua idade, cor de pele, 
atividades exercidas, e as diferenças e semelhanças entre elas e seus 
antepassados. Os nomes das mulheres entrevistadas serão preservados.

O Quilombo Sítio Mundo Novo está localizado na zona rural 
do Município de Buíque/PE, no Distrito de Guanumby. Distante da 
zona urbana e com um trajeto íngreme, tem como vizinhos os Sítios: 
Queimadas, Queimadinhas, Torradas e outros.  No dia 15 de agosto de 
2018 o Sítio Mundo Novo teve o seu reconhecimento pelo Presidente 
da Fundação Cultural Palmares como Comunidade Remanescente de 
Quilombo, publicado no Diário Oficial da União no dia 17 de agosto de 
2018 na portaria de nº 203. Após o reconhecimento o próximo objetivo 
da comunidade é a demarcação desse território.

Foi através de um estudo da professora Mestre Irailda Leandro 
(SILVA, 2018) que as marcas de ancestralidade dessa comunidade 
foram identificadas, ela verificou a existência de famílias como os 
Antunes, Martins, Marianos e outras famílias descendentes de negros 
escravizados fugiram do Quilombo dos Palmares e depois de muito 
tempo se instalaram na zona rural de Buíque, especificamente na 
comunidade Mundo Novo. O autorreconhecimento dessa comunidade 
enquanto remanescente de quilombo percorreu um longo processo, 
pois seus antepassados pouco falavam da sua história e eles não 
entendiam o que realmente significava ser quilombola.

Muitos sentiam vergonha de afirmarem que eram descendentes 
de negros escravizados ou não reconheciam uma ligação dos 
seus antepassados com essa história de forma que mesmo 
que identificassem outros moradores da comunidade enquanto 
quilombolas, não se reconheciam como tal. A aceitação dessa 



167

s u m á r i o

identidade começou a ser percebida por volta de 2005, mas foi com 
a organização da comunidade em Associação no dia 7 de março 
de 2007 que ela se tornou mais forte, pois a Associação tinha como 
foco repassar para as famílias o significado de ser quilombola já que 
a comunidade não tinha conhecimento sobre isso.

Atualmente a comunidade possui duas associações devido a 
uma divisão do quilombo que aconteceu no ano de 2010. Essa divisão 
é decorrente de uma ideia disseminada por uma pessoa de fora que ao 
realizar uma doação para a comunidade, uma distribuição de iogurtes, 
induziu que uma das famílias se separasse das demais para que assim 
pudesse conseguir o reconhecimento da Fundação Palmares tendo 
como justificativa a diferença da cor de pele. Por isto o quilombo hoje 
é divido como o de cima e o de baixo.

Durante o processo de juntada de documentos para o 
reconhecimento, a comunidade percebeu que a ideia disseminada 
além de ser equivocada, não representa de fato os requisitos legais 
para o reconhecimento e que essa divisão acaba por enfraquecer 
a comunidade. Mas mesmo após a tentativa de unificação e do 
reconhecimento do quilombo ainda é perceptível resquícios dessa ideia 
que causa um certo desconforto entre o povo dessa comunidade. Pois 
mesmo que eles já reconheçam que são um povo só, ainda há uma 
divisão do ‘quilombo de cima e do quilombo de baixo’ e a comunidade 
ainda está dividida em duas associações, que tem a mesma finalidade.

Na comunidade não existe posto de saúde e o mais próximo está 
localizado a aproximadamente 6km de distância. Também não existem 
escolas dentro do quilombo; as duas escolas que atendem a comu-
nidade estão em localidades distantes e o acesso até elas acontece 
através de um ônibus disponibilizado pela prefeitura de Buíque.

As duas associações da comunidade são presididas por 
mulheres, Entrevistada A de 55 anos e entrevistada B de 19 anos, 



168

s u m á r i o

respectivamente do quilombo de cima e do quilombo de baixo como 
a própria comunidade identifica a divisão. Ambas foram eleitas 
pelo voto dos moradores associados. Através da associação são 
encaminhadas as demandas da comunidade para o município de 
Buíque, é feita a distribuição de cestas básicas para os moradores e 
é realizado um intermédio para a obtenção de benefícios do Governo 
como o Bolsa Família e o Garantia Safra.

Além da liderança dessas duas comunidades serem exercidas 
por mulheres, a maior parcela de moradores da comunidade que 
participa ativamente das reuniões das associações é composta por 
mulheres. Uma das entrevistadas acredita que o motivo da participação 
feminina ser tão forte é devido ao fato de que as mulheres são mais 
“dispostas” que os homens, e estes são mais “acomodados” e 
dessa forma é preciso que as mulheres estejam a frente para levar as 
demandas da família a associação.

Como Crenshaw (2002) aborda, essa participação feminina 
dá-se no intuito de conquistar uma melhora na qualidade vida, mas 
enfrenta os obstáculos da interseccionalidade, na subordinação de 
raça e gênero. Poucas são as pautas voltadas para as necessidades 
femininas levadas até a associação, como a necessidade de um 
programa para a prevenção da gravidez precoce, qualificação da 
mão de obra feminina ou combate à violência doméstica. Não há 
uma contestação das práticas patriarcais de forma que a maioria 
das demandas femininas que além de sofrerem uma subordinação 
do gênero são permeadas por questões raciais acabam por serem 
silenciadas (DA SILVA; LEAL, 2012).

No intuito de resgatar suas tradições que estavam se perdendo, 
como o samba de coco e a quadrilha, a comunidade se mobilizou 
para que essas expressões culturais se mantivessem vivas e a frente 
desse movimento estão algumas mulheres, como a entrevistada A e a 
entrevistada C. Elas tentam repassar para a comunidade a importância 



169

s u m á r i o

de manter um vínculo com as tradições dos seus antepassados para 
que a história permaneça viva. Esse resgate cultural vem contando cada 
vez mais com a participação dos jovens, que estão se conscientizando 
da importância dessas tradições, entendendo que elas representam 
um dos símbolos de identidade do grupo.

O samba de coco, muito dançado pelas mulheres do quilombo 
de cima, é uma tradição vinda de seus antepassados. Era através 
dele que as famílias construíam suas casas, quando alguém casava 
ganhava um pedaço de terra para que lá pudesse plantar e criar alguns 
animais e assim tirar o sustento da família. As casas eram feitas de 
taipa, com um telhado de palha e o piso era de terra apilada, a dança 
era justamente para preparar o piso da casa. Era marcado um dia para 
que isso acontecesse, uma festa: as mulheres cozinhavam, os homens 
tocavam e tinha bebida para todos. A entrevistada A conta que o fogo 
era feito perto da casa para que as mulheres, mesmo cozinhando 
pudessem participar da dança, de modo que elas revezavam entre si 
e todos faziam parte da festa.

A quadrilha, mesmo não sendo algo característico da cultura 
africana, era realizada por um dos quilombolas, Eduardo Panta, com o 
intuito de festejar e principalmente reunir a comunidade. Ele é lembrado 
pela comunidade como uma pessoa muito influente, pois procurava 
solucionar os conflitos existentes dentro da própria comunidade e 
tinha uma relação harmoniosa com todos. A quadrilha é realizada entre 
os meses de junho e julho e ainda não tem data fixa, pois tem como 
membros os jovens do quilombo e muitos acabam dando preferência 
as festas realizadas na zona urbana de Buíque nesse período festivo. 

É durante uma festa, marcada em um dia decidido em conjunto 
pelos moradores do quilombo para que todos possam participar, 
que a quadrilha se apresenta. Essa festa reúne todo o quilombo, o 
de cima e o de baixo, e para que ela aconteça todos se mobilizam 
na organização: as mulheres ficam responsáveis pelas comidas e os 



170

s u m á r i o

homens pela estrutura da festa. É um momento que todos se reúnem 
e festejam juntos, apresentando tanto a quadrilha como o samba de 
coco. Essa é a única data comemorativa festejada pelo quilombo.

Dessa forma a importância da preservação da memória é 
importante, pois ela “[...] é concebida como o ato de rememorar, 
exercício que conecta temporalidades, gera e reforça o sentimento 
de pertença coletiva.” (MELLO, 2011, p. 174-175). A participação das 
mulheres quilombolas também é percebida no trabalho e na prevenção 
e combate a certas doenças.

Assim como a maioria dos quilombos brasileiros, a base da 
economia do Mundo Novo é a agricultura familiar de subsistência, com 
destaque na plantação de feijão e milho. Algumas famílias além da 
plantação, criam gado e vendem o leite para uma fábrica de queijo 
próxima a comunidade. Outra forma de contribuir na renda familiar é a 
diária onde alguns homens trabalham no campo para alguma família 
que precisa dessa tarefa e recebem pelo dia de serviço.

A plantação é voltada para as necessidades da família e caso 
haja algum excedente, este é vendido na feira de Buíque. Na fala das 
seis entrevistadas elas relatam que na sua infância ambos os pais 
trabalhavam na roça para que todos pudessem comer, pois naquele 
tempo as coisas eram muito difíceis e na maioria das vezes, mesmo 
com todo o esforço, mal tinha comida.

Elas contam que suas mães além de trabalhar na roça se 
encarregavam com o serviço doméstico e a criação dos filhos, exercendo 
uma dupla jornada de trabalho. Enquanto eram crianças era necessário 
que um irmão tomasse conta do outro ou dos afazeres domésticos, como 
é retratado na fala da entrevistada C, “eu não vivi muito a infância, né? Eu 
tive que ser mais responsável. Minha família só tem eu e meu irmão. Meus 
pais agricultores, minha mãe trabalhava muito na roça, vivia na roça. Eu 
ficava em casa né, pra ajudar nos afazeres da casa e ia pra escola.” 



171

s u m á r i o

Em algumas famílias assim que as crianças cresciam passavam 
a ajudar seus pais na roça, como relatado pela entrevistada A, “nois 
comecemo a trabalhar cum sete anos, sete ano até hoje eu num esqueço 
da enxada não.” Em outros casos, as mães precisavam levar seus filhos 
para a roça, pois não tinha com que deixá-los e ao mesmo tempo que 
trabalhavam poderiam cuidar de seus filhos, como se pode ver na fala 
da entrevistada D“É todo mundo junto, chega lá forra um canto, numa 
moitinha de pé de angu ai bota ela (a criança) lá em pé. E aqui a pessoa 
dana a enxada e o menino lá, quando o menino chora o cabra vai em 
casa da uma comidazinha e volta pra lá. É coisa do passado.”

Hoje em dia, o Bolsa Família representa uma parte importante 
da renda familiar da comunidade e através dele é possível que as 
famílias disponham do mínimo para sua sobrevivência, e para algumas 
famílias não é mais necessário a presença feminina na roça, desta 
forma muitas passaram a se dedicar exclusivamente à criação dos 
filhos ou em alguns casos além de trabalhos domésticos há um maior 
envolvimento na vida política do quilombo.

Mundo Novo conta com duas agentes de saúde da própria 
comunidade que realizam um trabalho contínuo, porém o posto 
de saúde fica muito distante da comunidade, aproximadamente 6 
km e para se ter acesso a ele é necessário um carro fretado. Por 
isso, na maioria das vezes, quando alguém adoece são feitos os 
“remédios do mato”, que segundo as entrevistas é bem melhor 
que os de farmácia. A produção de lambedores, por exemplo, é um 
conhecimento passado dentro do mesmo núcleo familiar e tem como 
principais agentes as matriarcas da família.

Percebe-se que a participação feminina no cotidiano do Mundo 
Novo se dá das mais diversas formas levando-se em consideração 
as diferentes realidades, e na maioria dos casos essas mulheres 
exercem uma dupla jornada de trabalho: seja participando do trabalho 
na agricultura, nos afazeres domésticos, na produção de remédios 



172

s u m á r i o

caseiros ou nas associações. As questões de gênero e raça se fazem 
presente no cotidiano do quilombo, na forma como os homens e as 
mulheres se organizam na comunidade.

MARCAS DA VIOLÊNCIA DE GÊNERO

Não existem registros formais de violência contra a mulher, 
nenhum dado percentual, a grande maioria dos casos são abafados 
e mantidos dentro da própria família, prevalecendo o ditado de que 
“em briga de marido e mulher, ninguém mete a colher”. Muitas das 
denúncias não são feitas porque a mulher tem medo do que pode vir 
a acontecer ou por dependência econômica.

Quando questionadas acerca desse assunto, as mulheres 
entrevistadas relataram que conhecem uma ou outra vizinha que já 
sofreu agressão física por parte do companheiro, mas poucas procuram 
meios formais de combater essa violência. A violência psicológica é 
mais comum de ocorrer na comunidade, mas essas atitudes acabam 
sendo normalizadas e dessa forma é mais difícil de combater. Devido 
ao fato das agressões serem abafadas e “resolvidas” dentro do âmbito 
familiar, uma das entrevistadas contou que nunca tinha ouvido falar de 
casos de agressão dentro da comunidade.

Como na maioria dos casos só a família e alguns vizinhos tem 
conhecimento, a única assistência que as mulheres têm é da família 
e, segundo o que foi relatado pelas mulheres entrevistadas, a maioria 
das famílias recebem as vítimas, suas filhas, em casa novamente 
e dão apoio para que elas se separem do agressor. Entretanto, na 
maioria dos casos, mesmo com esse apoio familiar a vítima continua 
no relacionamento, sendo necessário mentir para a família sobre as 
marcas visíveis de agressão.



173

s u m á r i o

A omissão por parte de terceiros se dá por acreditar-se que é me-
lhor não se envolver em brigas de outras pessoas para não criar conflito, 
como se percebe na fala da entrevistada C “Geralmente quem intervém 
nesses casos é a própria família né. As pessoas de fora procuram não se 
envolver muito, porque as vezes a pessoa fica com problema e os dois se 
reconciliam e o problema fica pra pessoa que se envolveu”.

Algumas das entrevistadas contaram que já sofreram violência 
física por seus companheiros “Apanhei muito. Apanhei, meu fí, do pai 
dela. E (ele) agredia, agredia de verdade.” (Entrevistada D) e conforme 
relatado por outra entrevistada o que impede a morte das vítimas é a 
presença da família, como relatado pela entrevistada E

Minha mãe sentou no terreiro e eu lá no fim do terreiro, observando. 
Ai eu fiquei olhando ‘se ele mexer com mamãe não sei se eu 
mate ele ou não sei o que é que eu faço. Aqui só tem fogo (ela 
estava mexendo uma coivara). Ai ele pegou nas perninha dela 
e arrastando terreiro abaixo e ela tava de resguardo. Ai eu fique 
‘eita meu Deus do Céu, minha Nossa Senhora, e agora?’. Aí eu 
ajuntei um montão de brasa e joguei nas costas dele e as minha 
mãozinha se queimou. Aí quando ele sorto ela que catou eu pra 
me bater, eu peguei nos braço dela e nós correu.

Perguntadas se já houve casos em que a polícia foi acionada, 
poucas situações foram relatadas e apenas um caso foi citado em 
que a vítima se separou do agressor e foi necessária uma medida 
de restrição (medida protetiva). Muito importante salientar o papel 
desempenhado pela Secretaria da Mulher de Buíque que mesmo tendo 
realizado apenas duas palestras na comunidade para conscientização 
do que é a violência contra a mulher e formas de combatê-la contribuiu, 
segundo as entrevistadas, na diminuição dos casos de violência física 
contra a mulher. Principalmente porque se apresentou os direitos 
dessas mulheres de um ponto de vista normativo, com base na Lei 
11.340/06, conhecida como Lei Maria da Penha.



174

s u m á r i o

Antes tinha muito né, na comunidade mesmo, mas agora que 
eu peguei o número da proteção da mulher no momento que eu 
ver esses agressor agredindo, a mulher pode até merecer, tente 
conversar, senta e conversa, mas se eu ver eu ligo mesmo. Ligo, 
eles vem e leva (Entrevistada E).

Ainda há uma ideia de que a mulher faz por merecer em alguns 
casos, mas isso vem sendo desconstruindo e a geração mais nova se 
mostra mais consciente de seus direitos.

Em relação a casos de violência sexual, não há nenhuma 
denúncia ou registro, mas foi relatado que ocorreram alguns casos 
isolados que chegaram ao conhecimento de algumas pessoas da 
comunidade, porém não houve nenhuma intervenção, nem familiar 
nem de acionamento dos órgãos legais. Quando perguntado sobre as 
vítimas, foi relatado que elas se isolaram e não houve nenhum diálogo ou 
forma de suporte psicológico e os abusadores não foram denunciados.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Diante da pesquisa realizada no quilombo Mundo Novo é 
possível perceber a dedicação ao resgate cultural da comunidade e o 
respeito a memória dos seus antepassados, que antes era silenciada 
pelos mais velhos devido ao medo constante de serem capturados 
pelos brancos. Esse resgate é muito importante para construção do 
elo entre o antigo e novo.

É importante salientar que as questões de gênero da 
comunidade se refletem no dia a dia, na maioria das vezes de forma 
muito sútil. Elas não implicam numa divisão exata dos trabalhos 
desenvolvidos, já que essa divisão varia de acordo com a realidade 
de cada família, elas se fazem presente na naturalização das várias 
violências sofridas pelas mulheres, seja ela física, verbal ou sexual; 



175

s u m á r i o

na distância do acesso à saúde e educação e na própria ausência de 
análises das questões de gênero, que resulta numa dificuldade de 
compreensão das formas que cada grupo é afetado pelos problemas, 
a presença de sistemas múltiplos de subordinação.

As relações no Mundo Novo se manifestam num padrão binário, 
homem e mulher, isso pode ser percebido tanto durante as entrevistas 
como nas duas visitas realizadas ao Quilombo, não há transexuais 
na comunidade. Ao analisar a forma como as relações de gênero se 
desenvolvem, pode-se perceber que há influência do nosso passado 
colonial, principalmente no tocante à violência sofrida pela mulher, no 
silêncio que a encobre e na neutralização desta. 

É necessário que mais pesquisas sejam desenvolvidas para 
contribuir no entendimento das vulnerabilidades vivenciadas pela 
comunidade e de que forma elas agem sobre os indivíduos, levando 
em consideração as múltiplas formas de opressão. E que as políticas 
públicas a serem implantadas na comunidade atuem não só para 
sanar as desigualdades presentes nessa comunidade, mas de forma 
a dar visibilidade as questões de gênero e trazer um empoderamento 
real para as mulheres dessa comunidade. 

REFERÊNCIAS

AZEREDO, Sandra. Teorizando sobre gênero e relações raciais. Revista 

Estudos Feministas, número especial, p. 203-216, 2. sem. 1994.

BRASIL. Decreto nº 4.887, de 20 de novembro de 2003. Diário Oficial da 
República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 20 de novembro de 2003.

BRASIL. Lei n. 11.340, de 07 de ago. de 2006. Coíbe a violência doméstica e 
familiar contra a mulher, Brasília, DF, ago 2006.



176

s u m á r i o

BRASIL. Ministério da Cultura/Fundação Palmares. Reconhecimento da 
autodefinição de remanescentes de quilombo. Portaria n. 203, de 15 de 
agosto de 2018. Publicado em 17 de agosto de 2018.

CRENSHAW K. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da 
discriminação racial relativos ao gênero. Estudos Feministas 2002; 1: 171-88

CONSELHO NACIONAL DE ASSISTÊNCIA SOCIAL - CNAS. 
Relatório GT: população Quilombola. Março, 2007. Disponível em 
<www.mds.gov.br/cnas/conteudo-tematico/relatorios/resolveUid/
adc373a9ec24367d31bb3834576a263b>. Acesso em: 30 de outubro de 2018.

MELLO, Marcelo Moura. Reminiscências dos Quilombos: territórios da memória 
em uma comunidade negra rural. São Paulo: Editora Terceiro Nome, 2012.

SCOTT, Joan. O enigma da igualdade. Estudos Feministas, Florianópolis, vol. 
13, p. 11-30, janeiro-abril, 2005. 

SILVA, Caroline Fernanda Santos da; CANTO, Vanessa Santos do. Mulheres 
negras brasileiras construindo identidades negras positivas: trajetórias e 
rupturas de um debate político. IV Jornada Internacional de Políticas Públicas. 
Universidade Federal do Maranhão, Programa de Pós-Graduação de Políticas 
Públicas. 2009. 

SILVA, Irailda Leandro da. Lembranças dos caminhos e descaminhos da 
escola na vida de mulheres negras de Buíque-PE: 1980-1990. 2008. 113f. 
Dissertação (Mestrado em Educação) – Centro de Educação, Universidade 
Federal de Pernambuco, Recife, 2008. 

DA SILVA, Roseane Amorim; LEAL, Marilyn Dione de Sena. Mulheres 
quilombolas em contextos de violência de gênero e uso abusivo de álcool. 17º 
Encontro Nacional da Rede Feminista e Norte e Nordeste de Estudos e 
Pesquisa sobre a Mulher e Relações de Gênero, Brasil, dez. 2012. 

VILELA, Antonio Augusto Silva. Uma breve reflexão sobre o racismo no Brasil 
e o direito no âmbito da sociedade Brasileira. Disponível em: http://www.
conteudojuridico.com.br/artigo,uma-breve-reflexao-sobre-o-racismo-no-
brasil-e-o-direito-no-ambito-da-sociedade-brasileira,591314.html. Acesso em 
14 de outubro de 2018.



Capitulo 11

MULHERES, COVID 19 E A 
BUSCA POR EMANCIPAÇÃO 
A PARTIR DO TRABALHO: AS 
FRATURAS EXPOSTAS DO JÁ 

FRAGMENTADO TECIDO SOCIAL

Isabele Bandeira de Moraes D’Angelo

Giorge Andre Lando

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.177-191

11
Isabele Bandeira de Moraes D’Angelo

Giorge Andre Lando

MULHERES, COVID 19 
E A BUSCA 

POR EMANCIPAÇÃO 
A PARTIR DO TRABALHO: 

AS FRATURAS EXPOSTAS DO JÁ 
FRAGMENTADO TECIDO SOCIAL



178

s u m á r i o

No dia que for possível à mulher amar-se em sua força e 
não em sua fraqueza; não para fugir de si mesma, mas 
para se encontrar; não para se renunciar, mas para se 

afirmar, nesse dia então o amor tornar-se-á para ela, como 
para o homem, fonte de vida e não perigo mortal. 

(Simone de Beauvoir. Todos os Homens São Mortais, 1983) 

INTRODUÇÃO

O presente ensaio surgiu a partir das preocupações e reflexões 
dos autores acerca da trajetória de conquistas sociais das mulheres ao 
longo dos anos, a contínua luta por espaços de fala e ação dentro e 
fora do contexto laboral e as possibilidades de sua manutenção, pausa 
ou perda, no cenário pós-pandêmico.

Estudos de diversos matizes tem apontado que “os efeitos 
colaterais sociais” da pandemia Covid 19 tem se abatido de forma 
mais devastadora sobre as mulheres, sobretudo em nosso país, 
onde ainda convivemos com patriarcalismo, machismo e misoginia 
de modo muito arraigado.

Mulheres pertencentes à classe trabalhadora, em sua maioria 
negras, de baixa renda, chefes de família, mães; esta tem sido a 
face da pandemia.

Uma pesquisa realizada recentemente pela organização de 
mídia Gênero e Número em parceria com a Sempreviva Organização 
Feminista, aplicou questionários on line para mais de 2.600 mulheres 
entre abril e maio de 2020. A intensão foi traçar um perfil dos efeitos da 
crise da saúde sobre o trabalho, a renda, e a sustentação financeira, 
contemplando o trabalho doméstico e de cuidado realizado de forma 
não remunerada no interior dos lares.



179

s u m á r i o

Os achados eram previsíveis, mas também são alarmantes: 

As mulheres brancas representam a maior parte das mulheres 
que seguiram trabalhando e tiveram o salário mantido durante 
a pandemia. Neste grupo, 41% relatou estar trabalhando mais, 
mostrando o peso da ausência de empregados em casa ou de 
espaços como a creche e a escola.

Para 40% das mulheres, a pandemia e o isolamento social 
colocaram a sustentação da casa em risco. A maioria delas (55%) 
são negras, que relataram dificuldades no pagamento de contas 
básicas ou do aluguel.

Nesse sentido, a reflexão se pauta, basicamente, na primeira se-
ção, sobre como o ordenamento jurídico brasileiro manteve as mulheres 
dependentes dos homens, bem como da importância da luta dos movi-
mentos feministas para a conquista da emancipação formal da mulher. Na 
sequência, a abordagem tem como foco tratar das diferenças de gênero 
nos resultados do mercado de trabalho e nas tarefas domésticas realiza-
das pelas mulheres. Por fim, por ocasião das considerações finais, apre-
sentam-se os direcionamentos de competência do Estado para impedir 
que as ameaças de retrocesso dos direitos das mulheres se concretizem 
no futuro em decorrência da pandemia.

O ORDENAMENTO JURÍDICO MACHISTA COMO 
OBSTÁCULO PARA EMANCIPAÇÃO DA MULHER 

O direito ao próprio corpo é reconhecido como um direito 
fundamental e irrenunciável da pessoa humana, haja vista que decorre 
do direito à vida digna e, por conseguinte, à integridade psicofísica, 
direitos esses tutelados pela Constituição Federal de 1988 (artigo 5.º). 



180

s u m á r i o

O referido direito confere ao seu titular a proteção da integridade 
física e moral do seu corpo, bem como, estende-se à proteção da 
integridade psíquica, com a finalidade de preservação do conjunto 
psicológico da estrutura humana, mas principalmente, garante a 
autodeterminação ao seu próprio corpo. Em síntese, visa tutelar o 
corpo e a alma da pessoa humana, vedando qualquer conduta de 
outros indivíduos que tenha como objetivo a violação desse direito 
(SCHREIBER, 2011).

O direito à autodeterminação do próprio corpo representa a 
emancipação do corpo, que, consequentemente, possibilita a realização 
pessoal do seu titular, para que ele tenha condições de viver com 
dignidade, o que somente se torna eficaz se as condutas praticadas por 
ele ou pelos outros preservarem a sua integridade psicofísica.

Para as mulheres, a autonomia sobre o corpo é uma conquista 
em andamento, resultado dos movimentos feministas que tiveram início 
nas últimas décadas do século XIX, vez que ao longo da história da 
humanidade a mulher sempre ocupou um papel de inferioridade nas 
relações sociais, subordinada a dominação masculina, do pai ou marido.

No Brasil, com a proclamação da República em 1890, os 
movimentos feministas esperançavam mudanças importantes para 
a emancipação social da mulher, contudo, a publicação do primeiro 
Código Civil brasileiro, em 1916, frustrou toda e qualquer expectativa 
nesse sentido, pelo contrário, a Lei Civil fez positivar a incapacidade 
“perpétua” da mulher (D’ANGELO; LANDO, 2020).

De acordo com o Código Civil de 1916, a capacidade civil 
plena era alcançada ao completar 21 anos, tanto para o homem 
quanto para a mulher, ou seja, até os 16 anos, incompletos, ambos 
eram considerados absolutamente incapazes, e a parir dos 16 anos 
completos até os 21 anos incompletos, eram relativamente incapazes, 
portanto, sob o Pátrio Poder do pai.



181

s u m á r i o

Essa mesma Lei Civil concedia à mulher, ao completar 16 anos, 
a capacidade núbil, no entanto, uma vez casada, ela se mantinha como 
relativamente incapaz, enquanto subsistisse a sociedade conjugal, 
sob às ordens do marido, seu representante legalmente, que detinha 
o poder de decidir sobre questões de ordem pessoal, patrimonial e 
social, próprias da mulher.

O Código Civil de 1916 normalizou a dependência da mulher 
a autoridade do homem. Então, o marido tinha o direito sobre o 
corpo da mulher, tanto que poderia devolve-la caso esta não fosse 
mais virgem, e anular o casamento em decorrência de tal “defeito”, 
pois a mulher desvirginada fora do casamento perdia o seu valor 
social; o homem casado, também, tinha o direito de exigir que a 
mulher tivesse conjunção carnal com ele, tendo em vista que era 
uma das obrigações do casamento; chefe exclusivo da família, 
cabia ao homem decidir o domicílio familiar, bem como autorizar a 
mulher a trabalhar fora de casa, e administrar o patrimônio comum 
e particular, seu e dela. Definitivamente, as mulheres não tiveram 
chance com o Código Civil de 1916.

Contudo, mesmo desprovidas de direitos civis, as mulheres, 
através dos movimentos feministas, conquistaram o direito de sufrágio 
garantido pelo primeiro Código Eleitoral, de 1932, representando mais 
um “degrau” na subida para alcançar a emancipação social. Entretanto, 
exercer esse novo direito era extremamente complicado para as 
mulheres, principalmente, para as casadas, vez que eram relativamente 
incapazes. Como uma mulher poderia exercer um mandato eleitoral e 
representar o povo, se ela própria era representada pelo marido? Essa 
antiga causa, referente a capacidade da mulher, somente foi resolvida 
em 1962, com a publicação do Estatuto da Mulher Casada, que passou 
a considerar a mulher casada plenamente capaz – mais um “degrau”.

Nessa mesma época surge o primeiro método contraceptivo, 
o que livrou as mulheres do controle sexual exercido pelos homens, 



182

s u m á r i o

bem como permitiu o conhecimento sobre a sexualidade e satisfação 
sexual, além da luta por emancipação social e política. A emancipação 
corporal da mulher significa proporcionar a elas o direito a liberdade 
sexual e reprodutiva, além de impedir qualquer espécie de violação do 
corpo, seja por escravidão, tortura, estupro e demais violências.

Conforme Lima e Brutti (2018, p. 82-83) destacam, o gênero 
sempre foi usado pelo ordenamento jurídico para discriminar e 
inferiorizar a mulher. Somente, após muita luta dos movimentos 
feministas é que o legislador buscou suprimir, por intermédio da 
Constituição Federal de 1988, o tratamento discriminatório fundado no 
sexo e equiparou homens e mulheres em direitos e obrigações.

A Constituição Federal de 1988 é um marco dos direitos 
humanos para as mulheres, pois além da equiparação já apontadas, 
entre homens e mulheres, passou a considerar algumas necessidades 
específicas do gênero feminino, ao garantir a licença à gestante, sem 
prejuízo do emprego e do salário, com a duração de cento e vinte dias 
(7.° XVIII); a proteção do mercado de trabalho da mulher, mediante 
incentivos específicos, nos termos da lei (7.° XVI); a proibição de 
diferença de salários, de exercício de funções e de critério de admissão 
por motivo de sexo, idade, cor ou estado civil (7.° XXX).

No entanto, a dupla ou a tripla jornada de trabalho, exercida pela 
maioria das mulheres brasileira, que após desempenhar o trabalho 
formal, ao chegar em casa precisam realizar as tarefas domésticas e 
cuidar dos filhos, ainda é um fator desconsiderado pelo ordenamento 
jurídico, e bastante próprio das estruturas familiares patriarcais, onde 
ainda se entende que as tarefas domésticas e o cuidado com os filhos 
são vistas como inferiores e de responsabilidade da mulher. 



183

s u m á r i o

COISA DE MENINA: A DIVISÃO SEXUAL 
DO TRABALHO E A TRIPLA JORNADA 

O século XX trouxe significativas mudanças nos padrões 
comportamentais graças ao controle da natalidade através da pílula 
anticoncepcional, ao movimento feminista e ao movimento hippie. 
Tais circunstâncias ampliaram os espaços de participação das 
mulheres no mercado de trabalho, de modo que estas passaram a 
disputar com os homens as oportunidades existentes por cargos e 
reconhecimento profissional.

Mesmo assim, dados do Instituto Brasileiro de Geografia 
e Estatística (IBGE, 2019a) revelaram que, em 2018, os homens 
ganharam, em média, 27,1% a mais que as mulheres, conforme se 
pode observar da análise dos números e gráficos do estudo publicado 
em 2019. As mulheres, além de padecerem das discriminações salariais 
acima referidas, continuam a serem as principais responsáveis pela 
administração e execução das atividades domésticas, o que as lança 
mais um desafio: lutar, ainda, pela reformulação da estrutura familiar 
(ECHEVERRIA, 2016).

Conforme os resultados da Pesquisa Nacional por Amostra de 
Domicílios contínua sobre outras formas de trabalho de 2018, “a taxa 
de realização de afazeres domésticos no domicílio ou em domicílio de 
parente era 92,2% para as mulheres e 78,2% para os homens e a de 
cuidados de moradores ou de parentes não moradores, 37,0 e 26,1%, 
respectivamente.” (IBGE, 2019b, p. 29). Deste modo, as mulheres 



184

s u m á r i o

dedicaram por volta de 21,3 horas por semana a essas atividades, já 
os homens dedicaram 10,9 horas18-19. A que se devem tais números?

Para Pierre Bourdieu, gênero é um conceito relacional como 
também uma estrutura de dominação simbólica, que constitui uma 
relação de poder na qual “o princípio masculino é tomado como 
medida de todas as coisas” (BOURDIEU, 1999, p. 23). Assim, 
as evidentes diferenças biológicas e/ou anatômicas entre o sexo 
masculino e o feminino são utilizadas como justificativa natural para a 
diferença socialmente construída entre os gêneros e, em decorrência, 
na justificativa para a divisão social do trabalho20.

Tais distinções são resultado de um esforço coletivo de 
socializar o biológico e de biologização do social, que se exerce 
sobre corpos e mentes, através das relações sociais de dominação 
que se encarnam em habitus21 nitidamente distintos e que forjam a 

18	 O termo “armadilha da compaixão” foi utilizado por Adams para definir o conjunto de crenças 
forjadas e aceitas socialmente, que atribuem à mulher, como papel preponderante, o de 
proteger, criar e promover o crescimento de outros. Embutida está a ideia de que a mulher 
deve sujeitar suas necessidades pessoais (o que inclui desenvolvimento e realização) ao 
bem-estar dos outros. É uma construção social que pode fazer com que a mulher se 
mantenha sujeita a uma servidão prática e emocional. Este local que lhe foi socialmente 
designado termina por distorcer sua identidade individual e reduzir sua atuação. De tal 
modo, que ela absorve o papel de protetora em casa, onde os afazeres domésticos e a 
criação das crianças recaem sobre ela, mas também no âmbito social (AMARAL, 2012).

19	 Sobre o mesmo assunto, os números de 10 anos atrás apontam uma mudança discreta, mas 
contínua: “do total das mulheres ocupadas, 87,9% declararam cuidar dos afazeres e do total 
dos homens, 46,1%. O número médio de horas na semana dedicado a esses afazeres é de 
20,9 para as mulheres e de apenas 9,2 para os homens” (IBGE, 2009c, p. 206).

20	 Joan Scott afirma que Os/as historiadores/as feministas adotam uma variedade de 
abordagens para analisar gênero, contudo pode-se resumi-las a três linhas teóricas: 
“a primeira, uma tentativa inteiramente feminista, empenha-se em explicar as origens 
do patriarcado. A segunda se situa no interior de uma tradição marxista e busca um 
compromisso com as críticas feministas. A terceira, fundamentalmente dividida entre o pós-
estruturalismo francês e as teorias angloamericanas de relação do objeto (object-relation 
theories), se inspira nessas diferentes escolas de psicanálise para explicar a produção e a 
reprodução da identidade de gênero do sujeito.” (SCOTT, 1995, p. 77).

21	 De acordo com o mesmo autor, entende-se por habitus a capacidade cognitiva e 
socialmente constituída para um sistema de esquemas de percepção, pensamento, 
apreciação e ação, o que se dá por meio da internalização dos princípios da cultura 
(BOURDIEU, 1986; BOURDIEU; PASSERON, 1975).



185

s u m á r i o

percepção dos indivíduos a fim de reconhecerem o mundo a partir de 
tal lógica previamente estabelecida.

Como convém a uma abordagem justrabalhista do fenômeno, 
deve-se pensar no corpo como o lugar no qual são inscritas as disputas 
de poder e o capital cultural. Trata-se da primeira forma de identificação: 
homem ou mulher e por assim ser, aí reside a constatação de que se 
trata de um ser que será dominante ou dominado.

É “simples” assim: a partir de uma superficial observação dos 
órgãos externos se “profetiza” uma condição que deve valer e ser 
carregada como um peso para a vida toda. Ser homem ou mulher, a 
partir das construções culturais provenientes dessa diferença criou/
cria e propagou/propaga inúmeras situações de desigualdades e 
hierarquias ao longo da história humana, produzindo significados e 
legitimando injustiças.

A partir deste binômio, indivíduo e mundo se constroem, numa 
escala sem fim de reprodução de estruturas subjetivas (princípios 
de visão) e objetivas (princípios de divisão). Este processo de 
aprendizagem (artificial em seu início) e (aparentemente natural em 
sua sequência) é longo, informal, implícito e doloroso, uma vez que é 
respaldado, muitas vezes, por violência física e simbólica. Tudo começa 
com a educação familiar (individual), e se desenvolve e propaga a 
partir de outras instituições, a exemplo da escola, da igreja e demais 
organizações (inclusive as laborais) (BOURDIEU, 2002).

Ainda de acordo com as ideias de Bourdieu (2002), o 
autoconceito que é responsável pelo modo de agir e sentir de 
homens e mulheres é gravado no corpo, e passa a ser moldado 
paulatinamente a partir da divisão sexual do trabalho, da produção e 
da reprodução biológica e da sociedade.



186

s u m á r i o

A partir desta percepção, se explica que os dominados se 
apresentam como colaboradores – por assim dizer – para sua 
dominação, pois aderem às relações de dominação, a partir de 
categorias construídas do ponto de vista dos dominantes.

Em assim sendo, o poder simbólico passa a ser exercido sem 
qualquer coação física, emoldurando emoções, paixões e sentimentos. 

Os reflexos disso nos espaços laborais são múltiplos, um bom 
exemplo é a determinação social de atividades típicas femininas e 
típicas masculinas:

[...] o grande número de trabalhadores em Serviços domésticos, 
6,2 milhões, em 2018 (ou 6,8% dos ocupados). Nessa atividade 
verificou-se também a maior disparidade em relação à 
distribuição de homens e mulheres, sendo esta essencialmente 
constituída de ocupações femininas (5,8 milhões de mulheres 
e 458 mil homens). Em situação inversa, a Construção, 
atividade também caracterizada por baixos rendimentos e alta 
informalidade, ocupou 6,5 milhões de homens e somente 235 
mil mulheres, em 2018 (IBGE, 2019c, p. 25).

Sobre a mesma situação, adiante os dados de 11 anos atrás: A 
proporção de mulheres nessa posição no mercado de trabalho é de 
6,4%, enquanto dos homens é de 3,2% (IBGE, 2009c, p. 204).

Outro exemplo, como foi referido anteriormente, é a discrepância 
dos salários pagos a mulheres e homens – em 2018 os homens 
ganharam, em média, 27,1% mais que as mulheres (IBGE, 2019a), 
todavia, se fizermos o recorte temporal e compararmos estes números 
com os de 11 anos atrás teremos que, mesmo com nível escolar 
superior completo, as mulheres só conseguem receber 58% do salário 
dos homens com igual escolaridade (IBGE, 2009c). Aqui se observou 
um padrão de mudança mais expressiva22.

22    Pesquisa da OIT de 2018/2019 analisou os dados de 115 países e concluiu que a diferença 
salarial média é de 14%. Além disso, nas profissões dominadas por homens as diferenças 
salariais são ainda mais altas (OIT, 2019).



187

s u m á r i o

A evidência da COVID-19 trouxe um cenário laboral ainda mais 
adverso para as mulheres: a conciliação dos fatores lar, filhos e trabalho 
no mesmo tempo/espaço.

O recorte, neste caso, trata do teletrabalho, cujo conceito e 
promessas desde a década de 70 dos anos 1900 vem atraindo cada 
vez mais adeptos. Sua linha evolutiva está estreitamente relacionada 
a situações de catástrofes, desastres naturais, desenvolvimento e 
massificação das tecnologias (SMAHA, 2009).

Assim, o teletrabalho tem sido entendido, por seus defensores, 
como a solução para uma infinidade de questões individuais, 
organizacionais e sociais, o que nos traz à situação atual da pandemia, 
pois em face do isolamento social e quarentena o teletrabalho é imposto 
como única modalidade viável, quando possível.

Ao abordar (de forma teórica) o teletrabalho sob a lente labor 
feminino os estudiosos se dividem, há argumentos que sustentam 
que na ocorrência do teletrabalho em casa os papéis tradicionais 
relacionados ao gênero acabam por se tornarem mais evidentes, 
sobretudo questões relacionadas às atividades domésticas (WILSON; 
GREENHILL, 2004).

De acordo com os estudos de Sullivan e Smithson (2007), 
encontramos uma interessante pesquisa com o propósito de testar a 
hipótese de que “o teletrabalho seria uma ferramenta para promoção 
da igualdade de gêneros” no aspecto particular da divisão do trabalho 
entre homens e mulheres. Os resultados apontaram que mulheres e 
homens possuem motivações diferentes para a adesão ao regime 
de trabalho. As mulheres demonstraram interesse pela possibilidade 
de desempenhar suas atividades domésticas e cuidar dos filhos, já 
os homens se demonstraram movidos pelo poder de controle sobre 
seu próprio trabalho. Abordados sobre “o trabalho doméstico” suas 
respostas foram sempre no sentido de “passar mais tempo com a 
família e ‘ajudar’ as esposas” (SULLIVAN; SMITHSON, 2007, p. 459).



188

s u m á r i o

Assim, as autoras chegaram à conclusão de que as escolhas 
foram relacionadas às ideologias que os casais possuíam no que diz 
respeito ao gênero. De modo que, para elas, ficou demonstrado que 
a evidência do teletrabalho no ambiente familiar não afeta a ideologia 
existente sobre as questões de gênero, a não ser que os casais já 
possuam uma ideologia mais igualitária com relação ao assunto. 

Duas reflexões nos acompanham ao final deste título: como 
se comportarão as conquistas femininas no contexto de equiparação 
salarial e ingresso no mercado de trabalho no cenário pós-pandemia? 
E ainda, quais serão as mudanças (se é que existirão) com relação à 
divisão dos trabalhos domésticos e de cuidado com os filhos/idosos? 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Charles Fourier (1841), importante pensador do século XIX, 
escreveu que o grau de emancipação das mulheres em uma sociedade 
é o termômetro geral através do qual se mede à emancipação geral. 

O que observamos no Brasil é que, muito embora com diversas 
conquistas, ao longo do tempo, inclusive normativas, nos perguntamos 
se elas estariam consistentes a ponto de suportar os “efeitos colaterais 
sociais” da covid-19.

De acordo com o estudo elaborado por Barroso e Gama: 

Desigualdades de gênero, bem como de raça, território, 
regionalidade, renda e escolaridade, são as responsáveis por 
colocar mulheres pobres no centro dos grupos possivelmente 
mais afetados pela pandemia do coronavírus; o caminho 
inverso também se mostra verdadeiro, na medida em que a 
crise sanitária e econômica em curso tem o poder de impor 
profundos retrocessos na busca por justiça social e igualdade 
de gênero no país (2020, p. 86).



189

s u m á r i o

O dossiê “Policy Brief: The Impact of COVID-19 on Women”, 
elaborado pelas Nações Unidas: “As mulheres serão as mais atingidas 
por esta pandemia, mas também serão a espinha dorsal da recuperação 
nas comunidades. Cada resposta política que reconheça isso terá mais 
impacto para ela” (UN, 2020, p. 7) (tradução dos autores).

No Brasil, com relação ao sexo, as mulheres estão mais sujeitas 
à perda de emprego por estarem menos presentes em setores 
considerados essenciais, como construção e transporte, é o que 
consta na pesquisa recentemente realizada por Rogério Jerônimo 
Barbosa e Ian Prates (BARBOSA; PRATES, 2020).

Os dados acima referidos, validam as preocupações dos 
autores objeto do presente ensaio, no sentido de que as desigualdades 
profundamente enraizadas na construção sociaal, histórica e cultural do 
nosso país, põe as mulheres no centro dos grupos mais potencialmente 
afetados pelo coronavírus.

Assim, entendem os autores que se justifica a importância da trans-
versalização de gênero nas análises, planejamentos, pesquisas e políticas 
interventivas do Estado como medidas de combate e enfretamento da 
perda das conquistas históricas femininas no pós-pandemia.

REFERÊNCIAS

AMARAL, Graziele Alves. Os desafios da inserção da mulher no mercado de 
trabalho. Revista Eletrônica do Curso de Pedagogia do Campus Jataí/UFG, v. 
2, n. 13, p. 1-20, 2012.

BARBOSA, Rogério Jerônimo; PRATES, Ian. Covid-19: Políticas Públicas e 
as Respostas da Sociedade. Disponível em: http://centrodametropole.fflch.
usp.br/sites/centrodametropole.fflch.usp.br/files/cem_na_midia_anexos/
Boletim_2_Covid19___NT2v3.pdf. Acesso em: 27 set. 2020.

http://centrodametropole.fflch.usp.br/sites/centrodametropole.fflch.usp.br/files/cem_na_midia_anexos/Boletim_2_Covid19___NT2v3.pdf
http://centrodametropole.fflch.usp.br/sites/centrodametropole.fflch.usp.br/files/cem_na_midia_anexos/Boletim_2_Covid19___NT2v3.pdf
http://centrodametropole.fflch.usp.br/sites/centrodametropole.fflch.usp.br/files/cem_na_midia_anexos/Boletim_2_Covid19___NT2v3.pdf


190

s u m á r i o

BARROSO, Hayeska Costa; GAMA, Mariah Sá Barreto. A crise tem rosto 
de mulher:  como as desigualdades de gênero particularizam os efeitos 
da pandemia COVID 19 para as mulheres no Brasil. Revista do Ceam, 
Brasilia, v. 6, n. 1, jan./jul. 2020.

BOURDIEU, Pierre; PASSERON, Jean-Claude. A reprodução: elementos para 
uma teoria do sistema de ensino. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1975.

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1999.

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002.

BOURDIEU, Pierre. The forms of capital. In: RICHARDSON, John. (org.). 
Handbook of theory and research for the sociology of education. New York: 
Greenwood Press, 1986.

D’ANGELO, Isabele Moraes; LANDO, Giorge André. As mulheres e a 
Covid-19: muito além da terceira jornada. Revista Espaço Acadêmico, n. 224, 
p. 108-118, set./out. 2020.

ECHEVERRIA, Jasmin Gladys Melcher. Relações entre mulheres trabalhadoras 
e violência doméstica: percepções de mulheres atendidas em um Centro de 
Atendimento à Mulher, 2016. 110 f. Dissertação (Mestrado em Saúde Pública 
da Escola Nacional de Saúde Pública Sérgio Arouca (ENSP), da Fundação 
Oswaldo Cruz, 2016.

FOURRIER, Charles. Théorie des Quatre Mouvements. Paris: Prodinnova, 1841.

IBGE. Pesquisa nacional por amostra de domicílios contínua: outras 
formas de trabalho. Rio de Janeiro: IBGE, 2019a. Disponível em: https://
www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/pop ulacao/17270-pnad- continua.
html?edicao=24091&t=publicacoes. Acesso em: 27 set. 2020.

IBGE. Síntese de indicadores sociais: uma análise das condições de vida 
da população brasileira 2009c. Disponível em: https://biblioteca.ibge.gov.br/
visualizacao/livros /liv42820.pdf. Acesso em: 27 set. de 2020.

IBGE. Síntese de indicadores sociais: uma análise das condições de vida 
da população brasileira 2019b. Rio de Janeiro: IBGE, 2019b. Disponível 
em: https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros /liv101678.pdf. 
Acesso em: 27 set. de 2020.

LIMA, Jaíne Pereira; BRUTTI, Tiago Anderson. A cultura machista como fator 
condicionante da eficiência do princípio da igualdade e da persistência da 
violência contra a mulher na sociedade. In: Anais da II Mostra Científica do 
GPJur, Unicruz | Cruz Alta, v. 1, n. 2, p. 80-92, 2018. 



191

s u m á r i o

OIT. Relatório Global de Salários 2018/19: O que está por trás das disparidades 
salariais de gênero? Disponível em: https://www.ilo.org/global/publications/
books/WCMS_650553/lang--en/index.htm. Acesso em: 27 set. 2020.

SCHREIBER, Anderson. Direitos da personalidade. São Paulo: Atlas, 2011.

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Revista 
Educação e Realidade, p. 71-99, jul. a dez. 1995.

SMAHA, Hágata Crystie. Trabalho e família no contexto do teletrabalho: o 
olhar de teletrabalhadores e seus co-residentes. Dissertação (Mestrado 
em Administração Pública e de Empresas) – Fundação Getúlio Vargas, 
Rio de Janeiro, 2009.

SULLIV AN, Cath; SMITHSON, Janet. Perspectives of homeworkers and 
their partners on working flexibility and gender equity. International Journal of 
Human Resource Management, v. 18, n. 3, p. 448-461, mar. 2007.

UNITED NATIONS. Policy Brief: The Impact of COVID-19 on Women. 
2020. Disponível em:  <https://www.unwomen.org/-/media/headquarters/
attachments/sections/library/pu-blications/2020/policy-brief-the-impact-of-
covid-19-on-women-en.pdf?la=en&vs=1406>.Acesso em: 27 set. 2020.

WILSON, Melanie; GREENHILL, Anita. Gender and Teleworking identities in 
the risk society: a research agenda. New Technology, Work and Employment, 
v. 19, n. 3, p.207-221, mar. 2004.

https://www.ilo.org/global/publications/books/WCMS_650553/lang--en/index.htm
https://www.ilo.org/global/publications/books/WCMS_650553/lang--en/index.htm


Capítulo 12

MULHERES EM SITUAÇÃO DE 
REFÚGIO E OS PAPÉIS DE GÊNERO

Roberta Rayza Silva de Mendonça

Allene Carvalho Lage

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.192-207

12
Roberta Rayza Silva de Mendonça

Allene Carvalho Lage

MULHERES 
EM SITUAÇÃO 

DE REFÚGIO 
E OS PAPÉIS 
DE GÊNERO



193

s u m á r i o

INTRODUÇÃO23

“eu nunca vou voltar a ser o que era [...] 

quando eu voltar para a Síria, terei que trabalhar. 

Eu não posso voltar a ser uma dona de casa”

Ao tratar sobre os deslocamentos forçados, em especial no 
que toca ao refúgio, é preciso compreendermos que esse fenômeno 
também é composto por mulheres. A necessidade de demarcar esse 
espaço como sendo ocupado, também, por mulheres se mostra 
importante, pois era tido apenas enquanto vivenciado por homens, 
fazendo emergir assim os estudos sobre “feminização das migrações”.

Em se tratando dos papéis de gênero, as mulheres refugiadas 
desafiam a lógica patriarcal e passam a se perceber enquanto 
pessoas capazes e detentoras de poder, o que antes lhes era negado. 
Infelizmente, mudança possível apenas diante das condições que o 
refúgio impõe. Nesse caminho, nossa pergunta norteadora parte do 
seguinte questionamento: Como as mulheres em situação de refúgio 
vivenciam possíveis violações de direitos humanos e as mudanças nos 
papéis de gênero nos países de acolhimento?

O objetivo geral consiste em: Compreender como as mulheres 
em situação de refúgio vivenciam possíveis violações de direitos 
humanos e as mudanças nos papéis de gênero nos países de 
acolhimento. Sendo os objetivos específicos: I- Mapear o atual cenário 
de deslocamentos forçados a partir dos “Global Trends”; II- Discutir 
sobre à proteção de direitos humanos para as mulheres em situação 
de refúgio e III- Descrever sobre as mudanças nos papéis de gênero 
vivenciadas por mulheres em com status de refugiada.

23	 O presente estudo foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 
Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001.



194

s u m á r i o

Assim, nossa metodologia se faz a partir de uma abordagem 
qualitativa, que nos permite perceber as mudanças nos papéis 
de gênero vivenciadas pelas mulheres refugiadas nos países de 
acolhimento. Utilizaremos ainda o método exploratório e descritivo, 
que nos auxiliará a explorar os materiais sobre os fluxos migratórios 
forçados, bem como descrever a realidade dessas mulheres. A 
coleta de dados será documental, através dos relatórios elaborados 
pelo ACNUR, para coletar informações sobre as experiências dessas 
mulheres (GIL, 2002). Por fim, a análise desses dados será a análise 
de conteúdo, para desvelar as mudanças nos papéis de gênero, 
apontadas em suas falas (BARDIN, 2007).

A importância de discutir sobre esse contexto aponta para a 
necessidade de perceber as especificidades de mulheres em situação 
de refúgio no que toca às violações de direitos humanos e mudanças 
nos papéis de gênero. 

CENÁRIO DOS DESLOCAMENTOS 
FORÇADOS A PARTIR DOS GLOBAL TRENS

O Alto Comissariado das Nações Unidas para Refugiados – 
ACNUR, elabora, anualmente, relatórios nominados de “Global Trends”, 
que têm como objetivo dar conta dos dados sobre os deslocamentos 
forçados em todo o mundo, incluindo  pessoas refugiadas, requerentes 
de asilo, pessoas deslocadas internamente – PDI –, refugiadas(os) 
retornadas(os), PDI retornadas(os), indivíduos sob o mandato de 
apatridia do ACNUR e outros grupos ou pessoas de interesse.

É preciso mencionar que nem todos os dados apresentados 
nesses relatórios são recolhidos pelo próprio ACNUR, alguns são 
provenientes dos países de acolhimento. Assim, o Alto Comissariado 
pontuou que em alguns casos os dados foram cedidos de maneira 



195

s u m á r i o

desagregada, como: idade, sexo ou gênero, acabando por dificultar o 
traçado do perfil de quais as maiores e mais urgentes necessidades 
das pessoas deslocadas. Alguns dados são bem interessantes quando 
pensados de maneira conjunta. Assim, realizamos uma explanação 
das informações que mais se destacaram nos “Global Trends”, para 
que tivéssemos um apanhado desses deslocamentos forçados.

Umas das informações que chama atenção é que no ano de 
2003 o números de pessoas deslocadas forçosamente caiu em 18%, no 
entanto, dos 17,1 milhões de pessoas, 57% eram pessoas refugiadas, 
e embora ainda representasse um número considerável, era o segundo 
ano consecutivo em que o seu total diminuía (ACNUR, 2004).

Percebendo que havia necessidade de alinhas as metodologias 
para a coleta de informações junto à comunidade internacional, 
a partir do ano de 2006 que foram realizados ajustes sobre como 
ocorreria essa coleta para que os números pudessem refletir melhor 
a realidade desses deslocamentos forçados. No ano de 2012 a 
Síria deixou de ser um dos países que mais recebia refugiadas(os) 
e se tornou o quarto país de maior origem destes. Embora a Síria 
estivesse crescendo no número de refugiadas(os), em 2012 ainda 
era o quinto país que mais hospedava refugiadas(os). No relatório 
de 2013 a Síria deixou de ser um dos primeiros países hospedeiros e 
passou a ser o segundo com maior número de refugiadas(os). Sobre 
as(os) refugiadas(os) sírias(os), o “Global Trends” apontou: “este foi 
o maior êxodo de um único grupo de refugiados desde o genocídio 
ruandês em 1994” (ACNUR, 2014a, p. 15, tradução nossa).

Se o total do número de deslocadas(os) estava aumentando, o 
ano de 2014 provou que a crise humanitária não tinha dado sinais de 
que iria diminuir, assim, este ano contabilizou um total de 59,5 milhões 
de pessoas, deslocadas no mundo como resultado de perseguição, 
conflitos, violência generalizada ou violações dos direitos humanos 
(ACNUR, 2015).



196

s u m á r i o

Em 2014 a Guerra na Síria chegou ao seu quarto ano, assim, 
pensando em dados mundiais, “uma em cada cinco pessoas 
deslocadas era da Síria [...]. A Síria fez da Turquia o país do mundo 
que mais refugiados hospedavam posição ocupada pelo Paquistão 
por mais de uma década” (ACNUR, 2015, p. 05, tradução nossa).

O último relatório, de 2019, aponta que 79,5 milhões de pessoas 
se deslocaram de maneira forçada, desse total, 26 milhões eram 
pessoas refugiadas. Nesse mesmo ano, a Venezuela passou a ocupar 
o segundo lugar como sendo o país de origem do maior número de 
pessoas refugiadas, ficando atrás apenas da Síria (ACNUR, 2020).

Os “Global Trends” são importantes por trazerem dados sobre 
como caminha o cenário de deslocamentos forçados no mundo todo. 
Mesmo com algumas alterações, ainda não há uma metodologia 
internacional para a coleta de dados, o que pode dificultar não apenas 
um registro que corresponda a verdade deste quadro, mas também a 
assistência adequada para essas pessoas.

A necessidade de fazer uma análise dos relatórios do ACNUR, 
“Global Trends”, se fez interessante para apontar que embora as 
mulheres representassem, ao longo dos anos, em média, 48% do 
número total de refugiadas, esses deslocamentos não tinham grande 
notoriedade, fazendo com que houvesse a necessidade de se falar, 
estudar e compreender a feminização das migrações.

Em especial, em se tratando das mulheres refugiadas, a falta 
de conhecimento sobre o perfil dessas mulheres impossibilita traçar 
estratégias que se adequem as suas necessidades, assim, a assistência 
para elas é dada de maneira uniforme, num primeiro momento, para 
em seguida, as particularidades que cada uma delas carrega possa 
ser sanada, como: se tem filhos ou não; se estão grávidas; se são 
portadoras de necessidades especiais, ou estão acompanhadas de 
alguém, entre tantas outras.



197

s u m á r i o

FEMINIZAÇÃO DAS MIGRAÇÕES 
E DIREITOS HUMANOS

Ao longo dos séculos as mulheres sempre foram invisibilizadas 
e inferiorizadas, e embora existam leis que garantam seu engajamento 
político-social em espaços de decisão, a dicotomia público/privado 
ainda media o debate sobre a história de lutas das mulheres, bem 
como segue fortalecendo e mantendo o imaginário e as práticas 
sociais patriarcais que estabelecem hierarquias entre gêneros e que, 
via de regra, invisibilizam a atuação das mulheres nos espaços sociais 
para além da casa/família.

É sabido que as mulheres eram vistas como propriedade dos 
seus pais, e, uma vez casadas, os seus respectivos maridos passavam 
a ter poder sobre elas. A negação de direitos correspondia desde a 
negação ao divórcio a possibilidade de participação política.

Ao falar sobre direitos humanos, o caminho de lutas e conquistas 
não foi muito diferente, pois eram direitos pensados, inicialmente, 
apenas para os homens, tendo inclusive a Declaração dos Direitos do 
Homem e do Cidadão, que foi um documento culminante da Revolução 
Francesa, pontuando a dificuldade da mulher conseguir seu espaço 
dentro de uma sociedade ocidental capitalista.

Percebemos então que as muitas violações de direitos humanos 
que as mulheres se deparam ao longo de suas vidas (violência de 
gênero, física, psicológica, moral, patrimonial e sexual) estiveram 
ligadas a uma figura patriarcal. Com tantas formas e variações de 
violações, essas mulheres têm sua humanidade negada, somatizando 
e internalizando tais violências se sentem inferiores, sem condições, 
em especial psicológicas, de enfrentar seus agressores/violadores. 



198

s u m á r i o

As diferenças entre os gêneros são tamanhas em uma sociedade 
ocidental capitalista, os espaços públicos e privados se confundem e 
a essas mulheres os espaços públicos são negados reiteradamente. 
Pensar sobre gênero, segundo Medeiros e Leitão (2011), é refletir sobre 
o enfrentamento das estruturas burocráticas que sustentam essas 
desigualdades, as quais vão além de fatores meramente biológicos, são 
diferenças que estão presentes e sustentam o Estado e sua perversa 
diferenciação em relação as minorias sociais ao longo dos tempos.

Medeiros e Leitão (2011) observam que as mulheres devem 
participar desses espaços políticos opinando sobre as decisões que 
são tomadas, como maneira de garantir seus direitos. São perceptíveis 
os avanços trazidos pelos movimentos feministas, mas ainda é 
preciso lutar pela superação das desigualdades de gênero. Essa 
desigualdade que é reforçada na sociedade, pela desvalorização do 
gênero feminino e enaltecimento do masculino.

Moulin (2011, p. 146), diz que aquele indivíduo que precisa 
da proteção dos direitos humanos é, quase sempre, aquele que se 
encontra a margem, o “excluído”, assim, é possível pensar, também, 
nas vítimas de deslocamento forçado, pessoas que entendem que “a 
cidadania possui pouco ou quase nenhum significado”.

Para além das violações de direitos humanos que marcam 
os fluxos migratórios, a violência de gênero também se insere como 
mais um fator determinante nesse processo, fazendo com que essa 
violência de gênero também seja causa não só para a mulher sair de 
seu país, como também ser considerada refugiada em outro Estado. 

As violências que estas mulheres podem sofrer durante o 
trajeto do país de origem até o país de acolhida, e no próprio país de 
acolhimento, como nossa pesquisa demonstrará, são várias, além de se 
deparar com o iminente risco de perderem suas vidas, existem relatos de 
mulheres que são obrigadas a ter relações sexuais em troca de comida. 



199

s u m á r i o

No entanto, muitas mulheres se aventuraram no difícil caminho de um 
deslocamento forçado na tentativa de fugir da violência de gênero.

Pena Gutierrez (2010, p. 268) corrobora com essa ideia, e fala 
que “en todos los continentes, la mujer experimentaba humillación y 
escasa valoración”, reforçando o entendimento de que as mulheres 
sempre estiveram/estão abaixo de um poder patriarcal. Pensando no 
contexto das migrações, Teles (2007, p. 65-66) argumenta que: “são 
três os fatores que provocam a migração, atualmente: a violência 
estrutural, a violência política e a violência de gênero [...]. São 
mulheres em situação de violência que buscam outros espaços para 
reconstruir sua cidadania. [...]”.

As violações aos direitos humanos ocorrem de maneira 
desenfreada, principalmente no que toca aos estudos das migrações 
forçadas, e em se tratando das mulheres refugiadas, objeto de estudo 
de nossa pesquisa, faz com essas mulheres sejam duplamente 
inferiorizadas, por serem mulheres, e por serem refugiadas. Um 
assunto que chama atenção e gera discussões.

A RELAÇÃO DA MULHER EM SITUAÇÃO 
DE REFÚGIO COM A MUDANÇA 
DOS PAPÉIS DE GÊNERO

Antes de pensar como as mulheres refugiadas lidam com essas 
mudanças, é preciso perceber como esses papéis de gênero se cons-
troem e passam a definir e limitar espaços que devem ser ocupados por 
“x” ou “y” e até que ponto podem ou não sair dessas caixas onde estão 
pré-determinadas as “tarefas” de casa ser humano. A partir de binarismos, 
mulher x homem, coisa de menina x coisa de menino, brincadeira de me-
nina x brincadeira de menino e tantos outros, vão se demarcando espaços 
e tarefas que correspondem a mulheres e aos homens.



200

s u m á r i o

O desenhar desses limites se faz a partir de uma cultura que 
se coloca enquanto sendo superior as demais, e assim o faz a partir 
de discursos que ditam essa cultura como sendo aquela onde as 
reais verdades estão contidas, assim as outras devem apenas segui-
la, sem muitos questionamentos e adotando suas características 
enquanto unânimes e orientadoras das demais, caminho este 
atribuído a cultura ocidental.

As falas das mulheres refugiadas que advém do relatório “Woman 
alone: the fight for survival by Syria’s refugee women”, vão apontar como 
elas passaram a perceber a(s) mudança(s) de papéis de gênero em 
seu novo cotidiano, em razão do refúgio, e de como elas superam/
conseguem lidar com essas modificações em suas novas vidas.

As mulheres refugiadas colocaram que o fato de serem 
mulheres, seu gênero, fazia com que a dificuldade para encontrar 
um trabalho aumentasse, como é o caso de Dalal, que morava no 
Líbano, na cidade de Halba, e trabalhava com agricultura, ela disse: 
“Como mulher, minha capacidade de trabalhar é mais limitada do que 
um homem”, fala ainda “Eu não posso trabalhar em todos os lugares 
que um homem pode, mas eu tento. Por um tempo, trabalhei em uma 
serraria” (ACNUR, 2014b, p. 34, tradução nossa).

O fato de ser mulher, para elas, também contribui para que não 
conseguissem se inserir no mercado de trabalho, pois, para os homens, 
culturalmente, é dado trabalhos que exigem força, e para as mulheres 
funções onde o cuidado e qualquer outra atividade relacionada à 
maternidade esteja envolvida. 

Se é a partir do gênero que as relações de poder acontecem, as 
mulheres, percebidas enquanto mais frágeis e seres não pensantes as 
possibilidades de se desenvolverem sem que ao seu lado exista uma 
figura masculina são praticamente inexistentes. E embora Scott (1995) 
observe que não é apenas o gênero que faz a manutenção dessa 
noção de “relações de poder” a ele é atribuído o nascedouro desta.



201

s u m á r i o

As mulheres refugiadas apontaram para a ruptura dessa falsa 
ideia de que a figura masculina se faz imprescindível em suas vidas, 
e mesmo em meio a tantas dificuldades, conseguiram superar os 
desafios impostos a suas novas vivências e assim vão dando conta de 
se desenvolverem nesses países de acolhimento. 

O relatório “Woman alone: the fight for survival by Syria’s refugee 
women”, apontou que 94% das mulheres refugiadas entrevistadas 
perceberam que as suas responsabilidades, enquanto mulheres 
refugiadas, havia mudado, pois agora eram chefes de família e seriam 
responsáveis por proverem seus lares (ACNUR, 2014b).

Por outro lado, 95% dessas mesmas mulheres contaram que 
essa mudança dos papéis de gênero era algo negativo em suas 
vidas (ACNUR, 2014b). O fato de perceberem essas mudanças 
enquanto negativas, no entanto, não impediu essas mulheres de se 
desenvolverem nos países de acolhimento.

Em relação ao fato de que agora a maioria dessas mulheres 
se tornaram chefes de suas famílias, e agora precisavam prover seus 
lares, mesmo em meio a tantas dificuldades, a pressão na mudança 
de papéis se sobressai em suas falas.

Dina, que cuidava de seis filhos disse: “Eu estou preenchendo o 
papel de mãe e pai”, e continuou, “eu tenho que me preocupar com as 
finanças e a escola. Eu tenho que protegê-los, fornecer para eles e dar 
a eles um amor de mãe e pai ao mesmo tempo. Minha vida é exaustiva. 
Eu me sinto atacada” (ACNUR, 2014b, p. 45, tradução nossa).

Na fala de Dina foi perceptível que o sustento de sua família 
não era de sua responsabilidade, seu marido, antes provedor, estava 
na Síria. A incumbência de que agora precisava buscar meios para 
que seus filhos pudessem estudar, bem como demais despesas, era 
algo novo na vida de Dina.



202

s u m á r i o

Por outro lado, outras mulheres refugiadas, já eram responsáveis 
por seus lares, e o refúgio lhes fez perceber uma outra realidade com a 
qual não estavam acostumadas. As mudanças que ocorreram na vida 
dessas mulheres são muitas, Iman de 42 anos, que morava em Aleppo 
contou que sua vida era muito diferente da que agora levava, ela disse: 
“Meu papel como mulher mudou completamente. Eu era independente 
e forte na Síria”, e completou: “Eu estava livre. Quando cheguei aqui 
minha vida foi abaixo de zero” (ACNUR, 2014b, p. 45, tradução nossa).

Como mencionado, nem todas as mulheres refugiadas tinham 
suas vidas limitadas aos cuidados das suas casas e de suas(eus) 
filhas(os). Iman tinha uma confortável vida em Aleppo antes do conflito 
armado obrigá-la a deixar tudo e fugir para o Egito, na tentativa de que 
pudesse sobreviver (ACNUR, 2014b). Muitas das mulheres que foram 
entrevistadas relataram o quão estressante é a vivência do refúgio e as 
dificuldades de assumirem novas responsabilidades, que a elas são 
estranhas, uma vez que costumavam ter a figura masculina para lidar 
com as despesas da casa e ser o tomador de decisões, tarefas que 
agora cabem a elas (ACNUR, 2014b).

Hadeel, fugiu para Mafraq, na Jordânia, perdeu seu marido 
e seu filho de nove anos, para ela as novas responsabilidades da 
vida de uma mulher refugiada lhes eram penosas, ela contou: “Um 
homem carrega o maior peso da responsabilidade”, e completou: 
“Este mundo foi construído de uma forma que torna mais fácil para um 
homem lidar. É difícil para uma mulher fazer isso” (ACNUR, 2014b, p. 
45, tradução nossa).

Na fala de Hadeel foi possível identificar que enquanto 
mulher, para ela, estar sozinha era ainda mais custoso, pois 
responsabilidades que antes não lhe cabiam agora lhe pesam os 
ombros. Ser uma mulher refugiada e estar sozinha, sem uma figura 
masculina, que para algumas é sinônimo de proteção, foi uma 
realidade com a qual precisaram se adaptar.



203

s u m á r i o

As construções sociais dos papéis de gênero acabaram 
impactando na vida dessas mulheres refugiadas quando se perceberam 
sozinhas sem uma figura masculina que tomava tomar decisões e era 
o provedor, além de representar segurança para elas.

Para essas mulheres refugiadas a mudança de papéis de 
gênero foi algo difícil, mas que buscaram superar para dar conta de 
sustentar seus familiares e a si mesmas. Khawla, uma mãe de 27 anos, 
que morava em Homs, na Síria, comentou: “Antes da situação na Síria, 
a maioria das mulheres eram mimadas, tudo era entregue na casa. Sua 
dignidade foi preservada” [...] “Se o marido de uma mulher estivesse 
aqui, ela não teria que falar com estranhos, lutar por ajuda alimentar. Ela 
teria ficado em casa” (ACNUR, 2014b, p. 46, tradução nossa).

Algumas mulheres, no entanto, perceberam a mudança de 
papéis como algo positivo em sua rotina. Foi o caso, por exemplo, 
de Maysoon, 31, que morava também em Homs, na Síria, e hoje vive 
em Halba, cidade do Líbano, e cuida dos quatro filhos de seu irmão. 
Ela disse: “Eu costumava ser provida, e agora eu sou a provedora” [...] 
“Recebi o papel de mãe sem nunca ter dado à luz”, contou ela. “Eu farei 
qualquer coisa em meu poder para dar a eles o que eles precisam. eu 
sou mais ativa agora; eu trabalho, tomo decisões e cuido da família. Isto 
me faz feliz” (ACNUR, 2014, p. 64, tradução nossa).

O Instituto de Formação Psicossocial no Cairo (IFPSC), na 
cidade do Egito, chegou a pontuar que as mulheres refugiadas que 
agora eram chefes de família tinham uma maior disposição a sofrerem 
depressão e/ou estresse psicológico; assim, eles dispunham de serviço 
de aconselhamento para ajudar essas mulheres com as dificuldades 
do deslocamento, e outros serviços (ACNUR, 2014b).

Mesmo em meio às dificuldades impostas pelo refúgio, e 
apresentas aqui, Maysoon percebeu que ao mesmo tempo em que 
não conseguia dar conta de todas as necessidades da sua família, 



204

s u m á r i o

lhe foi dada uma chance de viver uma vida onde ela poderia tomar 
decisões e ser a provedora do seu lar, o que antes não era uma 
realidade possível (ACNUR, 2014b).

Para Maysson a mudança nos papéis de gênero foi algo 
significativo em sua vida, fazendo com que ela se sentisse “ativa”, 
podemos perceber ainda, em sua fala, que na Síria a vida que levava 
não lhe dava a possibilidade de trabalhar ou de tomar decisões 
referentes à sua família, pois a figura masculina era sua provedora. 

Outra mulher refugiada que percebeu a mudança de papéis de 
gênero enquanto algo positivo foi Kholoud, que estava refugiada no 
campo de Za’atari, na Jordânia e contou que seu marido precisou ficar 
na Síria para cuida de sua sogra, que era idosa (ACNUR, 2014b).

Kholoud trabalhou pela primeira vez em sua vida quando 
precisou se refugiar, e foi no campo de Za’atari, da ONU, que passou a 
ensinar para outras mulheres refugiadas o ofício da costura. O campo 
oferece, a partir da ONU Mulheres, um local onde elas podem deixar 
seus filhos e consigam trabalhar (ACNUR, 2014b).

Compreendendo que foi possível perceber uma mudança 
positiva em meio ao caos, trabalhando e ensinando outras mulheres 
a costurar, ela disse: “Eu nunca costurei na Síria”, [...] “Agora eu sou 
uma gerente” [...] “Meu papel mudou para melhor”, [...] “Agora tenho 
que trabalhar e prover meus filhos. Eu sou sua mãe e provedora” [...] 
“As pessoas reconhecem que sou forte e valho o homem mais duro, na 
Síria, meu marido fornecia tudo. Meu dever era ser dona de casa e mãe” 
(ACNUR, 2014b, p. 64-66, tradução nossa).

A fala de Kholoud foi permeada de conquistas que para ela 
eram recém descobertas, mas que a enchiam de um sentimento de 
completude e que poderia realizar algo de significativo para si e para 
outras mulheres refugiadas. 



205

s u m á r i o

A mudança nos papéis de gênero, para essas mulheres 
refugiadas, e a partir de suas falas, desvela que também há um 
empoderamento dessas mulheres, que agora se sentem capazes 
de tomar decisões, cuidarem de suas famílias, trabalhar e seres as 
próprias guias de suas vidas, o que é um ponto positivo na construção 
da nova mulher que se redesenha em suas vidas, antes atreladas ao 
poder de uma figura masculina.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Após apresentarmos reflexões acerca das vivencias das 
mulheres em situação de refúgio, no que toca as mudanças nos papéis 
de gênero retomaremos nossa questão de pesquisa, que foi: Como 
as mulheres em situação de refúgio vivenciam possíveis violações de 
direitos humanos e as mudanças nos papéis de gênero nos países de 
acolhimento?, para trazer algumas compreensões.

Os papéis de gênero que foram ensinados para as mulheres 
refugiadas fizeram com que a integração nos países de acolhimento 
fosse mais custosa. A partir da fala dessas mulheres refugiadas foi 
possível perceber a construção social que foi atribuída ao homem e 
a mulher, e que para elas se colocou como mais uma barreira que 
precisaram superar para que pudessem reconstruir suas vidas. 

Com o refúgio seguiram obrigações e responsabilidades com 
as quais algumas delas não costumavam lidar, e agora, para se 
sustentar e sustentar a família precisaram sair de casa, o que antes era 
incomum, no entanto foi a partir disso que criaram estratégias para que 
pudessem sobreviver nos países de acolhimento.

Situação que poderia ser diferente, se, para as mulheres, 
fosse ensinado, desde sua infância, que a figura masculina, não é 



206

s u m á r i o

imprescindível para que estejam ou não seguras. Se fosse culturalmente 
disseminada a ideia de que mulheres são pessoas completas e que 
podem desempenhar os mesmos papéis de gênero que aos homens 
sempre foi atribuído, sendo construído enquanto certo e adequado.

Se assim o fosse, os sofrimentos decorrentes dos deslocamentos 
forçados para essas mulheres infelizmente não seriam minimizados, 
no entanto, quando precisassem lidar com responsabilidades com as 
quais não estavam acostumadas não seria uma barreira tão palpável 
quanto a que se destacou em suas falas.

Por outro lado, algumas mulheres percebem essa mudança 
enquanto algo significativo e positivo em suas vidas, vendo assim a 
possibilidade de se reinventarem e mostrando assim que esses papéis 
de gênero não passam de uma construção social que precisa ser 
descontruída para que assim se integrem aos países de acolhimento e 
possam se desenvolver pessoal, social e economicamente.

Para que pudessem dar conta da nova vida que lhes foi reserva, 
em decorrência de violações de direitos humanos ocorridas em seu 
país, essas mulheres precisaram se adaptar, ou readaptar-se as novas 
condições que os países de acolhimento lhes proporcionaram.

REFERÊNCIAS

ACNUR. Alto Comissariado das Nações Unidas para os Refugiados. Global 
refugee trends: overview of refugee populations, new arrivals, durable 
solutions, asylum-seekers and other persons of concern to UNHCR. 
Genebra: ONU, 2004. 94. p. 

ACNUR. Alto Comissariado das Nações Unidas para os Refugiados. Global 
Trends: war´s human cost. Genebra: ONU, 2014a. 52. p.

ACNUR. Alto Comissariado das Nações Unidas para os Refugiados. Woman 
Alone: the fight for survival by Syria´s refugee wonem. Genebra: ONU, 2014b. 73. p.



207

s u m á r i o

ACNUR. Alto Comissariado das Nações Unidas para os Refugiados. Global 
Trends: world at war. Genebra: ONU, 2015. 56. p.

ACNUR. Alto Comissariado das Nações Unidas para os Refugiados. Global 
Trends: forced displacement in 2019. Genebra: ONU, 2020. 84. p.

MEDEIROS, Glauce Margarida da Hora; LEITÃO, Maria do Rosário de Fátima 
Andrade. A Participação Feminina na Assembleia Legislativa de Pernambuco – 
16ª legislatura. In. Congresso Luso Brasileiro de Ciências Sociais. Bahia, 2011.

MOULIN, Carolina. Os direitos humanos dos humanos sem direitos: 
refugiados e a política do protesto. Revista Brasileira de Ciências Sociais. vol. 
26, n° 76, p. 145-224, junho, 2011.

PENA GUTIERREZ, Aura Elena. La mujer y los derechos humanos: Una 
perspectiva en la sociedad venezolana. Argumentos (Méx.), México, v. 23, n. 
64, p. 267-290, dez. 2010.

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação e 
Realidade. v. 16, n. 2, jul/dez, p.71-99. Porto Alegre: UFRGS, 1995.

TELES, Maria Amélia de Almeida. O que são direitos humanos das mulheres. 
São Paulo: Brasiliense, 2007.



Capítulo 13

SENSIBILIDADES SOBRE 
GÊNERO E O LUGAR DA MULHER 

NUMA COLÔNIA PENAL

Luísa Vanessa Carneiro da Costa

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.208-225

13
Luísa Vanessa Carneiro da Costa

SENSIBILIDADES 
SOBRE GÊNERO 

E O LUGAR 
DA MULHER 

NUMA COLÔNIA PENAL



209

s u m á r i o

INTRODUÇÃO 

“ela disse que eu estava em uma cadeia e não na minha casa”

O presente trabalho foi desenvolvido a partir de entrevistas 
realizadas na Colônia Penal Feminina de Buíque-PE, tendo como tema 
lócus, as particularidades envolvendo as temáticas de gênero, cárcere e 
drogas a partir disso, entrevistamos mulheres mulas presas na Colônia.

Dessa forma, partimos da seguinte problemática: “de qual forma 
os marcadores de gênero refletem no processo de encarceramento 
de mulheres mulas na Colônia Penal Feminina de Buíque-PE?” A partir 
disso, surge a inquietação e a curiosidade em fortalecer esse estudo que 
permitiu a realização de mais um trabalho que buscar fazer um link das 
questões de gênero, cárcere e Direitos Humanos, portanto, um interesse 
em aprofundar essa temática que se mostra de grande relevância.

Nessa perspectiva, estabelecemos como objetivo geral: Analisar 
como os marcadores de gênero refletem no processo de encarcera-
mento de mulheres mulas na Colônia Penal Feminina de Buíque-PE.

Para tanto, pretendemos os seguintes objetivos específicos: I- 
Estudar sobre os marcadores de gênero no processo do encarceramento 
de mulheres, II- Discutir perspectivas do encarceramento de mulheres 
mulas e III- Compreender como os marcadores de gênero (re)produzem 
o processo de encarceramento de mulheres mulas presas na Colônia 
Penal Feminina de Buíque-PE, a partir de suas narrativas.

Assim, o método científico utilizado na presente pesquisa foi 
o etnográfico, de modo que o principal foco é o estudo da cultura e 
comportamento de um determinado grupo social, almejando entender 
da forma mais adequada, humana e aprofundada, a situação das 
mulheres mulas, presas na Colônia Penal Feminina de Buíque-PE.



210

s u m á r i o

Utilizamos a modalidade de abordagem qualitativa, quanto aos 
tipos de pesquisa, utilizamos as pesquisas bibliográficas, descritivas e 
exploratórias. As participantes da pesquisa foram escolhidas pelo chefe 
de segurança prisional, logo, mulheres mulas do tráfico de drogas, 
maiores de 18 anos de idade, presas na Colônia Penal Feminina de 
Buíque-PE, definitiva ou provisoriamente, as quais concordaram em 
responder a um conjunto de questões mediante a assinatura do Termo 
de Consentimento Livre e Esclarecido- TCLE.

Às mulheres, atribuímos nomes de flores, pelo fato de transmitirem 
luminosidade, por serem resistentes à chuva, sol, a variações bruscas 
de temperatura e superarem várias instabilidades climáticas.

A coleta de dados se deu a partir de uma entrevista 
semiestruturada, com uso de diário de campo, utilizando a técnica 
da observação não participante. Para o presente estudo, utilizamos 
o meio da técnica de análise de dados, a Análise de Conteúdo. A 
presente pesquisa foi submetida ao Comitê de Ética em Pesquisa, 
após sua aprovação, conforme Parecer Consubstanciado do CEP, 
número 2.925.802.

Às participantes foi garantido o respeito aos princípios éticos 
das pesquisas em Ciências Humanas e Sociais, com fundamento 
na Resolução 510/2016 do CNS, respeitando os fundamentos que 
lhe são garantidos.



211

s u m á r i o

PRESAS POR SI E POR OUTRES: PARA 
ALÉM DE UM ENCARCERAMENTO E 
SEUS (DES)DOBRAMENTOS A PARTIR 
DOS MARCADORES DE GÊNERO

Buscamos analisar o quanto a mulher vem sendo alvo do sistema 
penal, tratando do índice crescente de aprisionamento de mulheres 
por crimes relacionados ao tráfico de drogas, e, portanto, observar 
qual o lugar ocupado por mulheres mulas, frente ao cárcere e o tráfico. 

É interessante notar que desde muito tempo, a formação do 
modelo carcerário não foi planejada para acolher mulheres, o sistema 
penitenciário é, na verdade, um modelo disciplinar que o Estado 
adotou para oprimir hierarquicamente, as pessoas que agissem 
contra os ditames legais.

A partir disso, Foucault (2009) entende que o cárcere é justamente 
a forma disciplinar, no estado mais forte e intenso, em que estão 
concentradas todas as tecnologias coercitivas do comportamento. O 
modelo prisional brasileiro é uma projeção da grande violência social 
que cerca parte da sociedade, ao mesmo tempo vítima do próprio 
sistema político-social, eurocêntrico e colonial.

Nesse sentido, Foucault (2009) entende que o claustro, a 
prisão, o colégio e o regimento possuem características em comum e 
possuem dispositivos de controles de corpos, que é justamente o ideal 
de sociedade disciplinar que não surtiu efeito no Brasil.

Com isso, convivemos com um cenário prisional fincado na 
seletividade, machismo e sexismo, onde as práticas de empoderamento 
e sororidade quase não são vistas, fatores que colaboram para o 
aumento da população prisional feminina.



212

s u m á r i o

No que se refere às relações e mecanismos de poder como 
forma de controle dos corpos, concentrado nas mãos do Estado, 
Foucault (1998) diz que ao pensar na mecânica de poder, enxerga em 
sua forma capilar de existir, no ponto em que o poder encontra o nível 
dos indivíduos, atinge seus corpos, se insere em seus gestos, suas 
atitudes, seus discursos, sua aprendizagem, seu quotidiano.

Ao mesmo tempo há de se pensar em um modelo de prisão 
caótico e opressor, atualmente existente que implica no grande 
desequilíbrio social e não, um projeto de transformação de indivíduos.

Nessa conjuntura, as questões de ordem subjetiva, vivenciadas 
pelas mulheres encarceradas, permanecem no campo da invisibilidade, 
causando a violência existente na sociedade. Percebemos assim, que 
a prisão tem a finalidade de repreender o sujeito encarcerado, com o 
intuito de produzir corpos dóceis, porém, não é o que ocorre devido a 
sua forma de comportar os encarcerados, causando o verdadeiro caos 
instalado nos tempos modernos.

O cárcere feminino tende a invisibilizar e marginalizar, cada vez 
mais, as condições de vida das mulheres presas por intermédio de 
práticas de afastamentos dos espaços de convivência. Um conjunto 
de fatores é típico do aprisionamento feminino e o grande desequilíbrio 
social, decorrente do capitalismo e de traços do colonialismo, por 
exemplo, são características da seletividade e opressão carcerária.

O grande desequilíbrio social está inerente ao capitalismo, de 
forma que a acumulação de bens em poucas mãos e a farta 
distribuição da miséria para muitos, habita o inimigo, ou seja, a 
contradição fundante deste modo de produção está inerente à 
injustiça e a iniquidade (SAFFIOTI, 2004, p. 14).

Os aspectos que traçam o perfil de mulheres encarceradas de-
correm basicamente de sua classe social, cor, raça, etnia, grau de esco-
laridade e outros fatores que dialogam com as características sociopolí-
ticas, atingindo principalmente as mulheres pobres e submissas.



213

s u m á r i o

Decorrente de marcas históricas, de situações e momentos 
cravados pelo desamor, ódio, agressividade, violência, preconceito 
ao invés de práticas de resiliência, amor, fraternidade, afetividade 
autonomia e liberdade, a sexualidade humana sempre foi vista e 
tratada com algum tipo de agressão, para entendermos melhor 
sobre os fatores que geram a invisibilidade da mulher presa, frente 
às estruturas sociais, é de grande importância conceituar sexualidade 
e gênero. Percebemos que as mulheres em situação prisional têm 
demandas e necessidades muito particulares e que seus históricos 
familiares colaboram para a inserção no crime, as condições de vida, 
educação, financeiras e relações de emprego.

É possível notar, ainda, o quanto as condições de 
encarceramento submetem as mulheres às situações de maior 
vulnerabilidade e marginalização, e as relações com drogas acabam 
por inferiorizar ainda mais, o “tráfico de drogas é, por sua vez, o 
crime de maior incidência, respondendo por 27% do total de crimes 
informados” (BRASIL, 2014, p. 30).

“A violência escancarada sempre foi o método por excelência 
de investigação policial e de punição” (OLIVEIRA, 2011, p. 323), 
percebemos que o legislador mais busca a repressão, à prevenção 
e desta forma, preocupa-as em punir, ao invés de uma política 
ressocializadora ou preventiva, que vise a reeducação.

Nesse aspecto, Wacquant (1999), diz que a violência rotineira 
das autoridades, a brutalidade cotidiana à tortura institucionalizada são 
condições que habitam no cenário penitenciário e serve para reforçar a 
instabilidade e a pobreza, pregando a cultura da desconfiança dos outros.

A prisão não deixa de ser um mecanismo conservador, de 
controle social que tem a função de reproduzir a ordem social 
capitalista um problema de graves proporções e consequências para 
os envolvidos. Há uma singularidade muito grande em relação ao 



214

s u m á r i o

feminino no cárcere, há em particular uma história de vida cravada em 
cada uma delas, convivendo com os estigmas decorrentes da vida 
carcerária e, ainda, pós-cárcere, que na grande maioria das vezes, 
não estão preparadas para enfrentar, pois o próprio sistema limita e 
restringe qualquer desejo, vontade e direito dessas presas.

A propósito, os grandes dilemas da vida carcerária são 
frequentemente sentidos pelas mulheres presas, que sofrem os 
estigmas e rupturas dos laços construídos fora do cárcere, e que aos 
poucos, tornam-se esquecidos por não serem preservados. Assim, 
a fim de dialogar com essas perspectivas, na próxima seção nos 
propomos a discutir sobre o lugar da mulher mula no cenário prisional.

“EU SÓ FUI LEVAR A DROGA” – SOBRE 
O LUGAR DA MULHER MULA E AS 
PERSPECTIVAS CARCERÁRIAS

Na prisão, tudo gira em torno de uma frágil estrutura do sistema 
penal, onde o sentimento de solidão passa a acompanhar as mulheres 
em seu cotidiano, um verdadeiro espaço de segregação social.

Por tudo isso, o cotidiano carcerário amplia consideravelmente 
as vivências negativas em torno da segregação imposta pelo cárcere, 
implicando em forte sofrimento para as mulheres, tanto com relação ao 
cumprimento da pena em si, quanto na expectativa do futuro. É o que 
Foucault denomina de sofrimento da alma (FOUCAULT, 1987).

O ambiente carcerário, onde os direitos e deveres das/dos 
presas/presos, são lembrados com austeridade, é também um 
lugar de rompimento de laços e vínculos afetivos que caminham 
separadamente em mundos distantes e diferentes. Sendo assim, 



215

s u m á r i o

percebemos o ambiente prisional, um lugar propício à objeção e 
dor atribuídos ao jogo das relações de poder que ressignificam os 
processos de criminalização e reforçam a violência de gênero. 

Diferentemente do modelo de prisão pensado por Foucault 
(2009), que é o modelo de prisão panóptica, apesar de não funcionar, 
seria o mais adequado para abrigar os detentos, de forma que a prisão 
brasileira se inspira num modelo típico, inspirado pelo desamor, desu-
manidade, violência, superlotação e sujeira; uma verdadeira maldade.

Assim, a prisão é um reservatório de pessoas que cometeram 
crimes, que vivem sob o controle e os regramentos do Estado autoritário, 
permitindo que os encarcerados vivam sob domínio do sistema social 
dominante, sob os critérios que prevalecem diante de uma sociedade 
de identidade criminal.

Sendo assim, as questões de gênero e drogas estão fortemente 
ligadas ao aumento da população carcerária feminina, que sofre 
estigmas dos padrões discriminatórios como se fossem depósitos de 
punições e segregação.

Diante dos processos de exclusão das mulheres, da solidão do 
corpo e da alma, mas frente à muita força e luta, no que se refere 
ao reconhecimento de direitos, nasce o feminismo, um movimento 
emancipatório e de conscientização.

Nessa perspectiva, Teles (2007), mostra que a hierarquia de 
gênero tem construído relações intelectuais e sociológicas entre os 
sexos, de forma a tornar o sexo feminino menos importante que o 
masculino, ou apresentá-lo com aspectos de repulsa.

Vários desafios foram enfrentados pelas feministas durante 
muito tempo, para esclarecer s distinção entre gênero e sexo 
nas relações humanas. Uma busca incessante pela liberdade e 
igualdade, é o que motivava essa luta em busca da natureza social 
do reconhecimento às diferenças.



216

s u m á r i o

Com os estudos feministas de gênero, essas relações desiguais 
de poder são apresentadas como resultado de uma construção 
social de papéis e funções de subordinação, submissão e 
opressão impostas às mulheres, por meios institucionais, 
educacionais e sociais (TELES, 2007, p. 42).

É possível perceber o quanto costumes e culturas históricas 
insistem em se fazer presentes na vida das mulheres, quando se fala nas 
questões de gênero e sexualidade, de forma a não parecerem donas 
dos próprios corpos, principalmente quando se fala na mulher presa, 
aparentemente instrumento do próprio Estado, pelo fato de viverem 
isoladas, esquecidas e objetificadas pelos atos e costumes históricos.

Diante desse cenário, notamos que as questões de gênero e 
sexualidade refletem na mulher, uma existência ofuscada, caracterizando-a 
como ser passivo, femininizado e subalterno. A característica da 
feminilidade no século XIX, enfatizava o papel das mulheres como mães, 
protetoras, parceiras e donas de casa amáveis para seus maridos, sendo 
consideradas praticamente anomalias (DAVIS, 2016).

“Fazer-se mulher dependia das marcas, dos gestos, dos 
comportamentos, das preferências e dos desgostos que lhes eram 
ensinados e reiterados, cotidianamente, conforme normas e valores de 
uma dada cultura” (LOURO, 2008, p. 17).

As marcas de violência de gênero, pensando o lugar do feminino 
nas relações de poder, possuem, além de efeitos simbólicos, expressão 
social e material. Permitem que o sujeito seja reconhecido como 
pertencendo a determinada identidade; que seja incluído ou excluído de 
determinados espaços; que seja, acolhido ou não por um grupo; que 
possa (ou não) usufruir de direitos; que tenha deveres ou privilégios, que 
seja aprovado, rejeitado ou apenas tolerado (LOURO, 2016).



217

s u m á r i o

Assim, “a violência é como uma ruptura de qualquer forma 
de integridade da vítima: integridade física, integridade psíquica, 
integridade sexual, integridade moral” (SAFFIOTI, 2004, p. 17). 

Portanto, a violência contra as mulheres são de vários tipos e 
lhes provocam um sentimento de humilhação, insuficiência e solidão 
embora haja muita vontade de mudar esse quadro. Geralmente, 
as mulheres que são vítimas e instrumentos de agressão de seus 
companheiros, ou de alguma figura masculina, figuram um grau de 
reduzido de desenvolvimento pessoal, tornando toda a sua vida e seus 
atos, submissos à ele.

Então, essa hierarquia que estrutura a sociedade nas relações 
de poder e privilégio resulta na violência de gênero vivida por mulheres 
que desempenham seus papéis a partir de ordens de uma figura 
masculina, basicamente, administradas e manipuladas por eles.

Devido aos estereótipos da padronização do corpo e dos 
pensamentos que impõe à mulher situações de imposição e sujeição, 
quando há movimentos visando o rompimento dessa hierarquia de 
gênero, pensamos independência e liberdade desse público por meio 
dos atos de resistência.

As “marcas” do conservadorismo, do patriarcado, do 
tradicionalismo são frequentes na vida das mulheres presas; unidas 
aos registros de sentimento de abandono estatal e familiar, traçam 
marcadores de violência psicológica e de gênero na vivência das 
mulheres encarceradas.

Marcas da dor e do sofrimento de uma vivência traçada pela 
hierarquia de gênero, numa sociedade onde a mulher é treinada para 
ser submissa, sendo representada como segundo gênero, onde o 
homem branco, heterossexual, de classe média urbana e cristão é 
classificado como padrão.



218

s u m á r i o

A partir disso, na próxima seção iremos dialogar com as narrativas 
das mulheres mulas presas na Colônia Penal Feminina de Buíque-PE, 
a fim de compreendermos o quanto esses marcadores de opressão, o 
machismo e o sexismo estão presentes no ambiente carcerário.

SENTIDOS SOBRE O ENCARCERAMENTO 
DE MULHERES MULAS A PARTIR DAS 
NARRATIVAS DE PRESAS DA COLÔNIA 
PENAL FEMININA DE BUÍQUE-PE

Na presente seção discutimos sobre as condições da vida 
carcerária, o cotidiano das mulheres mulas privadas de liberdade, e 
os desdobramentos do encarceramento feminino, diante de práticas 
prisionais opressoras. Assim, a partir das narrativas de mulheres 
mulas, presas na Colônia Penal Feminina de Buíque-PE percebemos 
dinâmicas de vivencias dessas mulheres que trazem consigo, marcas 
de sofrimento, violência e opressão.

“Em momento algum eu chorei, mas quando esse portão abriu, 
a ficha caiu, imaginei como minha mãe ia se sentir... para entrar 
é fácil, mas para sair daqui é difícil, nem tão cedo a pessoa sai 
(Jasmin)” (grifo nosso).

Aos choros, e inquieta, a fala acima foi narrada. Como feridas na 
alma dessas mulheres, é a vivência na CPFB, maus tratos que muitas 
vezes nem resultam em marcas físicas, mas emocionais, difíceis de 
cicatrizar e curar.

“Quando cheguei aqui na unidade, fui revistada e fui direto pra 
o castigo; fui muito mal tratada por palavras, por nomes ferozes: - 
filha da puta, uma agente me chamou; ela disse que eu estava em 



219

s u m á r i o

uma cadeia e não na minha casa, se eu não quisesse ouvir isso eu 
não estaria presa (Violeta)” (grifos nossos).

Essas situações protagonizadas pelo domínio de uma pessoa 
sobre outra, nessas relações hierárquicas de poderes, podem reforçar 
o desprezo que essas mulheres já sentem, a grosseria e as críticas 
destrutivas são os principais elementos desses relacionamentos, sob 
a percepção das entrevistadas.

Neste sentido, Saffioti (2004), relata muito bem a respeito dessa 
violência sofrida pelas mulheres, considerando-se as marcas desse 
processo, pois muitas guardam traumas e sentimentos de culpa por 
quase o resto de suas vidas, decorrentes do pensamento de destruição 
da própria identidade.

“Aqui na Colônia, como é um presídio, a gente não tem direito a 
tudo, aqui é muito precário, lá fora é diferente (Acácia)” (grifos nossos). 
Nesse quadro, esses processos de desolação constantes, acabam 
por abalar o emocional das mulheres, tornando-as mais passiveis da 
vulnerabilidade prisional.

Somam-se, a essa percepção, estereótipos de gênero 
desvantajosos para as mulheres. Papéis atribuídos a elas, 
como a dedicação prioritária à vida doméstica e aos familiares, 
colaboraram para que a domesticidade feminina fosse vista 
como um traço natural e distintivo, mas também como um valor 
a partir do qual outros comportamentos seriam caracterizados 
como desvios. A natureza estaria na base das diferenças 
hierarquizadas entre os sexos (MIGUEL E BIROLI, 2014, p. 32).

Esses diálogos entre as narrativas das mulheres, sob a percepção 
da CPFB, reforçam a fragilidade das relações humanas no presídio, 
relatos permeados por sensações de insegurança, dificultando laços 
de amizade e solidariedade. 



220

s u m á r i o

Diante das práticas de subalternidade expostas por essas mulhe-
res, percebemos os desdobramentos de gênero e opressão, neste espa-
ço. Fatores que agravam ainda mais, os aspectos de enclausuramento.

É necessário pensar, ainda, que com o aumento do 
encarceramento feminino, tornou mais visível o problema da 
morosidade jurídica e processual, considerando as situações das 
mulheres entrevistadas.

Notamos que a insegurança e a falta de esperança predominam 
no cotidiano dessas mulheres: “não sei quantos anos vou pegar, o 
agente disse que eu ia pegar uns 15 anos, eu fale: - Nossa! Mas aí... 
quem decide é o juiz né? (Bromélia)” (grifos nossos). 

Demonstrando apreensão, com o cenário vivenciado na Colônia, 
ao questionar se essa mesma mulher tinha suporte jurídico, por meio 
de um advogado, tivemos como resposta: “não tenho advogado, meu 
advogado é Jesus do céu (Bromélia)”.

Durante as narrativas, era notório que essas mulheres reviviam 
aqui que marcou sua vida, por toda existência, ao ponto de olhares 
falarem mais que suas próprias palavras, olhando para aquele ambiente 
e percebendo que ali estavam estampadas, as marcas da punição. 

As lágrimas molhando seus rostos, maquilhando o sofrimento 
e aflição de estarem ali, serão sempre lembradas, pois foi grande 
marcador nesta etapa das entrevistas, esses momentos eram 
determinantes das situações que ocorrem diariamente na Unidade. 

Resta impossível, definir o modo pelo qual essas entrevistadas 
sofrem violência, devido às situações vivenciadas diariamente, detalhe 
que torna, cada vez mais complexa, o contexto carcerário, deixando 
mais intrigante, com os relatos das falas.



221

s u m á r i o

Narrativas predominadas pelo sentimento de injustiça, advindas 
de uma política judiciária e de um sistema carcerário extremamente 
insatisfatório, são frequentes durante a coleta dessas falas.

Auxiliado a isso, várias críticas negativas surgiram, tendo em 
vista a grande dificuldade em entender os termos jurídicos e os tramites 
processuais, maneiras costumeiras e frequentes, de afastar essas 
mulheres do acesso à justiça, como principal interessada na demanda.

A linguagem rebuscada, o uso de expressões em latim e, até, uma 
construção discursiva e sintática mais apurada e elitizada afastam 
e dificultam tanto a capacidade de acompanhamento quanto de 
entendimento do processo pelos réus e seus familiares, e mesmo 
de outras partes interessadas. Com isso, dificulta-se o exercício 
pleno da defesa e de direitos. O saber como poder exercido 
ainda permanece. Se no século XVI havia, garantido pela lei e 
ordenamento jurídico, o desconhecimento do réu sobre o que 
era acusado, posteriormente, e nos dias atuais, o processo se 
torna mais sofisticado com uma série de obstáculos processuais, 
linguísticos, etc. (BORGES, 2018, p. 32).

Pensando nessa realidade, constatamos violações de Direitos 
Humanos, repetidamente vivenciadas no cárcere, presente em todos 
os aspectos. Neste caso, ligado diretamente ao judiciário, essa prática, 
infelizmente, ainda é fator recorrente em diversas unidades prisionais. 

Nesse sentido, Saffiofi (2004), pontua uma condição relevante, 
que é a questão da implementação a serviços de apoio às mulheres, 
valendo-se de que o patriarcado ou ordem patriarcal de gênero é algo 
muito forte e perfaz todo o âmbito social e precisa ser enfrentado.

“Muita gente se revolta com a justiça, com a Lei, porque ela é 
injusta, cega... quem realmente deve, a cadeia é pouca, eu tiro pelos 
homens; uma mulher aqui caiu com uma pedra e deram 15 anos a ela, 
o homem fuga mais do que a mulher; o homem a justiça dar chance e a 
mulher, se fugar vai logo para o fechado (Acácia)” (grifos nossos).



222

s u m á r i o

Nesse sentido, Baratta (1999), afirma que as lutas pela igualdade 
são, ao mesmo tempo, pela diferença, e vice-versa, de forma que a 
igualdade e diferença não constituem uma alternativa, sendo assim, 
o contrário da igualdade não é a diferença, mas sim a discriminação. 
Dessa forma, o oposto da diferença não é a igualdade, mas a imposição 
de padrões e a negação da identidade. 

Desse modo, basta pensarmos pelo viés de que, todas as pes-
soas, sem qualquer distinção, podem recorrer ao acesso à justiça, seja 
por recursos próprios, ou quando não gozar de condições financeiras 
suficientes, devem ser assistidos gratuitamente, pelo Estado. 

Na expectativa de construir uma sociedade mais justa e igualitária, 
portanto, o acesso à justiça é um direito social básico, sem ele, se torna 
praticamente impossível, a concretização de vários outros direitos.

É evidente que essas mulheres convivem com um imaginário de in-
certezas quanto ao período de cumprimento de pena, onde sua condição 
social ganha contornos machistas, sob uma perspectiva judiciária.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Cada vez mais claramente notamos o quanto o patriarcado 
interfere nas relações de gênero, vez que o feminino é objetificado e 
marginalizado nos ambientes adequados a figura do macho, o cárcere, 
por exemplo, foi criado por homens e para homens, a estrutura dos 
presídios não é adequada para receber mulheres.

Nesse sentido, a fim de atender ao problema de pesquisa, 
que estava voltado a perceber “de qual forma os marcadores de 
gênero refletem no processo de encarceramento de mulheres mulas 
na Colônia Penal Feminina de Buíque-PE?”, buscamos dialogar 



223

s u m á r i o

com questões sobre o lugar da mulher presa e assim, analisar suas 
vivencias a partir das próprias narrativas.

As prisões apresentam estruturas masculinas, onde pessoas 
de comportamento feminino não tem fácil adaptação na vivência e 
cumprimento da pena, sofrendo uma dupla penalidade. É importante 
reconhecermos o quanto a ausência de políticas direcionadas às mulheres 
são significativamente, caminhos para invisibilidade, violência e opressão. 
É de grande importância, instrumentos e mecanismos colaboradores para 
que as mulheres sejam protagonistas de suas próprias políticas, levando 
em consideração as práticas de sororidade e empoderamento.

Os espaços ocupados por mulheres ainda refletem nos 
marcadores de gênero, patriarcado, machismo e subalternidade 
derivados da estrutura social arcaica, onde o feminino ainda ocupa, 
em grau de privilégio, lugares seletivos e opressores.

Normalmente essas mulheres presas são as próprias vítimas 
da opressão do Estado e da seletividade da justiça penal, tendo em 
vista as condições hierárquicas e um baixo poder aquisitivo que quase 
sempre possuem.

Assim, o olhar sobre a realidade carcerária feminina reforça 
o quanto o sistema penitenciário está despreparado para lidar com 
as especificidades de gênero, ocorre uma grande falha do Estado, 
com a ausência de centros próprios para atender as necessidades 
das mulheres. Desse modo, percebemos o quanto a justiça brasileira 
apresenta controvérsias e falhas referente ao sistema criminal, 
entendemos por ser mais um mecanismo de marginalização de clases, 
um lugar de estigmatização de criminosos dos baixos estratos sociais. 

O modelo de prisão estabelecido na norma penal, não é o mesmo 
quando vivenciado na prática, tendo em vista o tratamento discriminató-
rio e contrário a finalidade reintegradora da pena privativa de liberdade.



224

s u m á r i o

O processo de encarceramento feminino vem sendo considera-
velmente maior nos últimos anos, e com isso, a necessidade de que 
haja um olhar, dos órgãos competentes, capaz de se preocupar com 
um recorte de gênero, para pensar as estratégias de empoderamento, 
sororidade, e práticas humanísticas. A partir disso, percebemos além da 
negação da liberdade, essas mulheres sofrem por castigos corporais e 
psicológicos, decorrentes de um severo regime prisional.

REFERÊNCIAS

BARATTA, Alessandro. O paradigma do gênero: da questão criminal à 
questão humana. In: Campos, Carmen Hein de (Org.). Criminologia e 
feminismo. Porto Alegre: Sulina, 1999.

BORGES, Juliana. O que é encarceramento em massa? Belo Horizonte: 
Letramento: Justificando, 2018.

BRASIL. Departamento Penitenciário Nacional. Levantamento Nacional de 
informações penitenciárias INFOPEN mulheres: junho de 2014. Ministério da 
Justiça, Brasília- DF, 2014.

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016.

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. Org. e Tradução de Roberto 
Machado. 1. ed. Glória RJ: graal, 1998.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: história da violência nas prisões. 25 ed. 
Petrópolis RJ: Vozes, 1987. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Tradução de Raquel 
Ramalhete. 37. ed. Petrópolis RJ: Vozes, 2009. 

LOURO, Guacira Lopes. Gênero e sexualidade: pedagogias contemporâneas. 
Pro-posições, v. 19, n. 2, p. 17-23, maio/ago, 2008.

LOURO, Guacira Lopes. Um corpo estranho: Ensaios sobre sexualidade e 
teoria queer. Belo Horizonte: Autêntica, 2016.

MIGUEL, Luis Felipe; BIROLI, Flávia. Feminismo e Política: uma introdução. 
São Paulo: Boitempo, 2014.



225

s u m á r i o

OLIVEIRA, Luciano. Relendo Vigiar e Punir. Dilemas: Revista de Estudos de 
Conflito e Controle Social. vol. 4, nº 2, p. 309-338, 2011.

SAFFIOTI, Heleieth Iara Bongiovani. Gênero, patriarcado, violência. São Paulo: 
Editora Fundação Perseu. Abramo, 2004.

TELES, Maria Amélia de Almeida. O que são Direitos Humanos das mulheres. 
São Paulo: Brasiliense, 2007.

WACQUANT, Loïc. As prisões da miséria. Tradução de André Telles. Rio de 
Janeiro: Zahar, 1999.



Capítulo 14

A CONSTRUÇÃO DA HIERARQUIA DE 
GÊNERO E SUAS REPERCUSSÕES 

NA VIOLÊNCIA DOMÉSTICA E 
FAMILIAR CONTRA A MULHER

Tatiana Craveiro de Souza

Cynthia Colette Christiane Lucienne

DOI: 10.31560/pimentacultural/2021.059.226-243

14
Tatiana Craveiro de Souza

Cynthia Colette Christiane Lucienne

A CONSTRUÇÃO 
DA HIERARQUIA DE GÊNERO 

E SUAS REPERCUSSÕES 
NA VIOLÊNCIA DOMÉSTICA 

E FAMILIAR CONTRA 
A MULHER



227

s u m á r i o

INTRODUÇÃO

“Que diferença da mulher o home tem?” Nesse trecho da 
música “Tem pouca diferença”, de autoria de Jackson do Pandeiro, 
a letra traz uma questão antiga sobre as determinações das 
diferenças entre homens e mulheres e a construção sociocultural 
dos papéis de gênero e serve de mote para analisar de que forma 
essas diferenças, baseadas no gênero, tornaram-se em hierarquias 
e em práticas de dominação masculina, inclusive, com o uso de 
violências contra as mulheres.

Neste trabalho, busca-se em breves passagens históricas 
apontar como se construiu a menos valia da mulher, reconhecer as 
raízes dessa problemática, as repercussões nocivas dos estereótipos 
de gênero na sociedade e entender como se engendrou essa teia que 
faz com que diversas mulheres tenham sido desconsideradas em seus 
direitos e tratadas como “cidadãs de segunda classe”.

Seguidamente, aponta-se algumas evoluções históricas, como 
legislações de reconhecimento dos direitos das mulheres e de proteção 
às mulheres vítimas de violências e, por fim, abordar a complexidade 
da questão de gênero e suas repercussões no fenômeno da violência 
contra a mulher, fazendo com que, apesar dos avanços das legislações 
e equipamentos de proteção, tenham dificuldade de ruptura com essa 
dinâmica violenta e de construção de uma nova ordem social onde 
possam viver sem violência. 



228

s u m á r i o

DIFERENÇAS, DESIGUALDADES E 
ESTEREÓTIPOS DE GÊNERO

Os corpos de homens e mulheres apresentam diferenças 
biológicas específicas, a partir de seus aparelhos reprodutores e dos 
caracteres secundários (seios, curvas, barba e bigode etc) dentre 
outras, decorrentes dos hormônios, os quais diferenciam, sexualmente, 
machos e fêmeas. O sexo tem a ver com as funções orgânicas. 
Ocorre que, historicamente, foram justificadas assimetrias baseadas 
nas diferenças entre os sexos, ou seja, atribuiu-se valor às diferenças 
físicas/biológicas e estas foram interpretadas de modo simbólico em 
representações sociais, estabelecendo desigualdades, significados, 
hierarquias e relações de poder. A essa identidade socialmente 
construída, denominou-se gênero.

O gênero é um elemento constitutivo de relações sociais 
fundadas sobre as diferenças percebidas entre os sexos (...) é 
um primeiro modo de dar significado às relações de poder [...] 
campo do meio social no seio do qual, ou por meio do qual, o 
poder é articulado (SCOTT, 1990, p. 14 - 16).

No que diz respeito aos processos que criam as identidades 
de gênero do sujeito, Scott coloca que “ocorrem nas primeiras eta-
pas do desenvolvimento da criança [...] pós estruturalistas sublinham 
o papel central da linguagem na comunicação, na interpretação e na 
representação de gênero [...] [como] sistemas de significação” (SCOTT, 
1990, p. 11). Retratando essa construção social baseada no gênero, 
pode-se observar que ela perpassa as diferentes dimensões da vida, 
moldando as crianças de acordo com o sexo biológico. Então, desde a 
concepção no ventre materno, no imaginário dos genitores, de familiares 
e da comunidade, vão sendo idealizados comportamentos dos meninos 
e meninas, geralmente, reproduzindo modelos estereotipados, inspira-
dos na ideia (artificial) de masculino e feminino. 



229

s u m á r i o

Podem-se citar, alguns predicados antagônicos socialmente 
atribuídos ao gênero, dentre as características atribuídas à 
masculinidade: força, coragem, insensibilidade, desorganização, 
rudeza, agressividade, racionalidade, seriedade, domínio do espaço 
público e, atributos colocados à feminilidade, dentre os quais: 
fragilidade, medo, sensibilidade, organização, delicadeza, doçura, 
intuição, futilidade e domínio do espaço privado. Cedo começa o 
condicionamento do feminino e do masculino. A menina é “treinada” 
para ser dócil e obediente e para habituar-se ao ambiente doméstico e 
privado, educada a cuidar da casa e da prole (brincadeiras de casinha, 
comidinha e bonecas), já o menino, é estimulado à estratégia, aos 
desafios e ao mundo público (jogos grupais, bolas, carrinhos, aviões, 
foguetes, etc); além de armas de brinquedo e lutas, para estimular o 
domínio do mundo externo, a ousadia, a agressividade e a coragem.

A categoria gênero passou a ser utilizada como uma tentativa 
de resistência ao determinismo biológico, compreendido como uma 
forma de aludir-se ao arranjo social da relação entre os sexos, como 
socialmente construído. Scott (1990) e Rago (1998) assinalam, ainda, 
que gênero surge para explicar a construção social e cultural das 
diferenças sexuais e Lauretis (1994) afirma que gênero é produto de 
diferentes tecnologias sociais, tais como, rádio, televisão, cinema ou 
jornais, internet, ou seja, absorvidas em práticas da vida cotidiana.

Michael Foucault estudou a dinâmica do poder na sociedade e 
sua influência nos comportamentos dos indivíduos. Segundo Foucault, 
o poder se estabelece em microrrelações que ocorrem em todos os 
espaços (Estado, família, escola, igreja etc.) e se baseia em saberes 
e discursos (verdades que detém poderes específicos) que indicam 
a todo instante como devemos agir. Esses discursos mudam a cada 
época e todos nós estamos envolvidos nesses sistemas de discursos, 
onde as pessoas são vigiadas, adestradas, condicionadas e reproduzem 
comportamentos para serem aceitas socialmente (FOUCAULT, 1985). 



230

s u m á r i o

Ressalte-se, ainda, que relações de dominação também são 
produzidas pela atividade empírica de uma subjetividade e constituem 
a autojustificação por meio da naturalização das desigualdades, numa 
“subjetividade instauradora de significados”, descrita por Franco 
(1972), citada na obra de Saffioti (2011, p. 98-99).

Nas últimas décadas são questionados esses modelos 
construídos e suas repercussões. Por exemplo, as características da 
masculinidade reverberam em condutas de pouco cuidado pessoal, 
riscos e violências. Nos últimos tempos, esse modelo é nomeado 
como “masculinidade tóxica”, diante dos prejuízos que causam aos 
próprios homens e aos outros.

[...] a Masculinidade tóxica é uma descrição estreita e repressiva 
da masculinidade que a designa como definida por violência, 
sexo, status e agressão,  é o ideal cultural da masculinidade, 
onde a força é tudo, enquanto as emoções são uma fraqueza; 
sexo e brutalidade são padrões pelos quais os homens são 
avaliados, enquanto traços supostamente ‘femininos’ – que 
podem variar de vulnerabilidade emocional a simplesmente não 
serem hipersexuais – são os meios pelos quais seu status como 
‘homem’ pode ser removido. Alguns dos efeitos da masculinidade 
tóxica estão a supressão de sentimentos, encorajamento da 
violência, falta de incentivo em procurar ajuda, até coisas ainda 
mais graves, como perpetuação encorajamento de estupro, 
homofobia, misoginia e racismo (CONFORT, 2017).

Além disso, tem-se como repercussões dos atributos de gênero 
característicos da feminilidade a desvalorização da mulher, a crença 
desta como inábil, passiva e submissa, legitimando-se que seja 
dominada/domesticada, inclusive com o uso da violência. Desconstruir 
crenças/tradições não é tarefa fácil, mas, certamente, passa pela 
análise crítica destes modelos. É preciso entender o percurso que 
estabeleceu a dominação masculina e a submissão feminina, para que 
seja possível questioná-lo e construir um novo caminho.



231

s u m á r i o

HISTÓRIA E CONSTRUÇÃO DA 
MENOS VALIA FEMININA

Na história da humanidade os corpos foram separados em função 
do sexo e passaram a ser produtos de significações, simbologias, 
mitos e valores, sustentados e internalizados pelos indivíduos, os 
quais, a partir deles, nortearam percepções, pensamentos e ações e 
constituíram uma hierarquia, onde homens e mulheres são levados a 
crer na inferioridade feminina (TELES; MELO, 2009). Apesar dos saltos 
históricos, exemplificam-se a seguir alguns fatos da construção e 
justificação da hierarquia de gênero e da menos valia da mulher.

Na Idade Antiga, retomando a Gênese, compreende-se os 
primórdios da hierarquia baseada no gênero. De acordo com o mito 
judaico-cristão, o mundo foi criado por um Deus único, o qual depois 
criou o homem (Adão) e, de uma costela do homem, fez a primeira 
mulher (Eva). Assim, “justifica-se” a supremacia do homem, pois 
além de ter sido o primeiro da humanidade a ser criado, foi a partir 
dele que surgiu a primeira mulher. O mito diz ainda que a mulher teria 
sido a causa de todos os males que sucederam ao homem, pois 
Adão e Eva foram expulsos do Jardim do Éden quando comeram 
o fruto da árvore do conhecimento, tendo sido Eva a culpada de tal 
transgressão. A partir de então, eles teriam que ganhar o pão com 
o suor do próprio rosto e ela, ser submissa ao marido e parir na dor 
(MURARO, 1992). Santificou-se, assim, as relações de poder a partir 
do inconsciente de homens e mulheres.

Santo Ambrósio, trazido nos estudos de Teles e Melo (2009), 
corrobora com o mito supracitado e diz: “Adão foi levado ao pecado 
por Eva, e não Eva por Adão. É justo e certo, então, que a mulher 
aceite como amo e senhor aquele que ela encaminhou para o pecado” 
(TELES e MELO, 2009, p. 31). Igualmente, a ideia e a imagem da 



232

s u m á r i o

submissão feminina são “naturalizadas” e reproduzidas historicamente 
no discurso da inferioridade da mulher: 

Os teólogos cristãos hostilizaram as mulheres, afirmaram 
que elas eram “a porta do demônio”. Lamenais (1782-1854) 
caracterizava-as como “a estátua viva da burrice”. Nietzche 
(Friedrich, 1844-1900) e Voltaire (François-Marie Arouet, 1694-
1778), que se opuseram ao cristianismo, também insultavam 
as mulheres, com afirmações pseudo-científicas de que elas 
eram inferiores. Voltaire tentou mostrar a veracidade de sua 
proposição, dizendo que “o sangue delas é mais aquoso”, 
como prova de sua inferioridade (TELES; MELO, 2009, p. 32).

Na Idade Média, “a tradição oral foi substituída por leis escritas, 
onde os homens recebiam direitos e as mulheres, restrições” (MURARO, 
1992, p. 105). Avulta-se a força da Igreja, dominada por homens e 
cada vez mais misógina. Então, a partir da reforma gregoriana, em fins 
do século XI, ocorre uma ambivalência em relação a figura feminina. 
Por um lado, reforça-se a ideia da mulher como símbolo do pecado 
e da tentação, “as descendentes de Eva”. Por outro lado, aumenta-
se na Igreja o culto à Virgem Maria, mas, as mulheres comuns eram 
consideradas longe do ideal de mulher encarnado por ela (MURARO, 
1992). Segundo Azevedo (1985, p. 127), “a ideologia machista incorpora 
dois arquétipos de ser mulher enquanto um ser para o homem: Eva, 
sedutora e Maria, a  mãe. A primeira para encantar o homem e a 
segunda, para gerar os filhos do homem; ambas para servi-lo”. 

Essa perspectiva do aspecto religioso/social ajuda a entender 
as valorações morais sobre o comportamento e o controle do corpo da 
mulher, uma vez que deveria assemelhar-se a uma divindade. Nesse 
contexto, “os pilares da nova feminilidade passam a ser: a pureza, a 
piedade religiosa e a submissão. Ela se torna frágil e despreparada 
para as atividades públicas” (MURARO, 1992, p.124). Ademais, a 
religião, em quase todas as suas manifestações e momentos da 
história, incentivou a procriação e combateu o sexo sem finalidade 
reprodutora, instituindo o casamento como um rito sagrado.



233

s u m á r i o

Disto resultou [...] a imposição das ideias de fidelidade, adultério, 
paternidade indiscutível ou presumida, atribuição de parentesco 
e direito de herança por linhagem paterna para que os bens e o 
poder coubessem a descendência (masculina). Mas para que o 
homem tivesse a certeza de que deixava nome e herança para 
um filho que nessa época podia chamar de seu, urgia controlar 
a fecundidade da mulher, por meio a imposição da fidelidade. A 
mulher transformou-se, então em propriedade do marido (SAAD 
apud BERTOLIN; ANDREUCCI, 2010, p. 13).

Um dos elementos nucleares do patriarcado reside exatamente 
no controle da sexualidade feminina, a fim de assegurar a fidelidade 
da esposa a seu marido e que a dominação e liberdade dos homens 
e a sujeição das mulheres faz parte de um pacto original, tanto social 
quanto sexual, criando direitos políticos dos homens sobre as mulheres 
Studart (1991), Saffioti (2011) e Paterman (1993).

Entre a Idade Média e Moderna, séculos XIV ao XVIII,  ressalte-
se um fato histórico onde o paradigma patriarcal se arraigou, centrado 
na sexualidade feminina e na normatização do corpo das mulheres, 
e passou a entender que aquelas consideradas sensuais, orgásticas 
ou hereges eram feiticeiras, símbolos do mal, tendo-as caçado e 
queimado na fogueira da “Santa inquisição” ou de “caça às bruxas” 
(MURARO, 1992).

A ordem inquisitorial pretendeu eliminar o espaço social público 
da mulher na Idade Média [...]. A imagem da mulher foi construída 
como sujeito fraco em corpo e em inteligência, produto de falhas 
genéticas [...] [e com] inclinação ao mal em face da menor 
resistência à tentação, além do predomínio da carnalidade em 
detrimento da espiritualidade (ESPINOZA, 2004, p. 55).

Então, legitimou-se que a mulher fosse socialmente 
considerada uma “cidadã de segunda classe”, subordinada aos 
homens. Rosemary Muraro (1992, p.114) refere que passa a ser 
“vedado às mulheres o direito à educação, à herança, [...] o acesso 
ao trono quando da inexistência de um herdeiro masculino. As viúvas 



234

s u m á r i o

passavam a ficar sob a guarda de outro homem da família e não 
podiam mais gerir suas propriedades”. A mulher perde espaço, 
direitos civis, políticos, lugares de decisão e, cada vez mais, legitima-
se o domínio masculino e a submissão feminina, pois os espaços 
público e privado são territórios simbólicos de poder. 

Seguindo o modelo da sociedade patriarcal, a mulher deve ser 
frágil, sensível, passiva e dependente. Além desse ideário de candura 
e amabilidade, incutiu-se na mulher o respeito a normas sociais 
associadas a aparência, reputação e pudor, tais como: virgindade, 
fidelidade, zelo com as tarefas domésticas e criação dos filhos, não 
usar alguns tipos de roupa, ser recatada, submissa ao pai e ao esposo, 
resiliente a sua condição de desprestígio, entre outros. Tudo para ser 
considerada uma “mulher virtuosa e honesta”.

O patriarcado é uma das estruturas sobre as quais se assentam 
todas as sociedades contemporâneas. Caracteriza-se pela 
autoridade, [...] do homem sobre a mulher e filhos no âmbito 
familiar. Para que [...] possa ser exercida, é necessário que o 
patriarcalismo permeie toda a organização da sociedade, da 
produção e do consumo, à política, à legislação e à cultura 
(CASTELLS, 2000, p. 169).

O modelo patriarcal se perpetua na contemporaneidade, mas, 
o período também tem sido palco de diversas lutas das mulheres. 
O movimento das sufragistas surge no Reino Unido e nos EUA, 
compreendendo o período entre o final do século XIX até o início 
do século XX, nele “os direitos que as mulheres reivindicavam não 
ficava restritos ao voto, estendiam-se à educação, ao trabalho, à 
propriedade, ao divórcio” (KAMADA, 2010, p. 56). Seguidamente, o 
movimento feminista problematizou a hierarquia dos papéis feminino 
e masculino e a opressão sistêmica contra as mulheres, a violência 
doméstica e o estupro conjugal.



235

s u m á r i o

Foi assumida como bandeira de luta e como um processo social 
por meio do qual o movimento feminista afirmou a ilegitimidade 
das várias formas de agressões de homens contra mulheres. 
Esse processo de luta envolveu a criação de condições para 
que as mulheres pudessem denunciar a violência ao mesmo 
tempo em que se sensibilizava o Estado para que não fosse 
conivente com o patriarcado que era utilizado como contexto 
ideológico que justificava ações violentas. Sem esse esforço 
político e histórico seria impensável a definição de uma 
agressão perpetrada por um cônjuge como um ato de violência 
passível de sanção penal. Na medida em que o movimento 
feminista demandou do Estado uma definição específica da 
violência contra as mulheres e ações direcionadas ao seu 
controle e erradicação, foram viabilizadas as condições para 
que mulheres, individualmente, percebessem e denunciassem 
a violência que sofriam (ANGELIM; DINIZ, 2006, p. 263).

Hoje, muitas mulheres já ocupam os espaços públicos e cargos 
de poder. Contudo, segundo Fanny Tabak (1985), estudos realizados 
a partir da década de 50, em países-membros da ONU, revelaram 
que, em fins do século XX, milhões de mulheres encontravam-se 
ainda em situações de profunda desigualdade, submissão e opressão 
(analfabetismo, desqualificação profissional, dupla jornada de trabalho, 
discriminação, violência, tortura e assassinato). 

GÊNERO E REPERCUSSÕES NA 
VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER

Ao longo de muitos séculos, os direitos das mulheres quase 
não receberam atenção. Somente na década de 60, a Organização 
das Nações Unidas – ONU e a Organização dos Estados Americanos 
– OEA incluíram a violência contra a mulher no rol de garantias do 
sistema de proteção internacional. De tal modo, por exemplo, a 
Declaração sobre a Eliminação da Discriminação contra a Mulher, 



236

s u m á r i o

proclamada pela Assembleia Geral da ONU na Resolução 2263, de 7 
de novembro de 1967, considera que:

A discriminação contra a mulher é incompatível com a dignidade 
humana e com o bem-estar da família e da sociedade, impede sua 
participação na vida política, social, econômica e cultural de seus 
países, em condições de igualdade com os homens, e constituiu 
um obstáculo ao desenvolvimento completo das potencialidades 
da mulher no serviço aos seus países e à humanidade. 

Em 1979 foi aprovado na Assembleia Geral da ONU o primeiro 
tratado internacional para abordar e promover amplamente os direitos 
humanos da mulher, denominado “Convenção para a Eliminação 
de Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher” (CEDAW), 
visando promover os direitos, igualdade de gênero, bem como, 
reprimir quaisquer discriminações contra as mulheres. A CEDAW, no 
seu art. 1º, coloca:

A expressão “discriminação contra a mulher” significará toda a 
distinção, exclusão ou restrição baseada no sexo e que tenha 
por objeto ou resultado prejudicar ou anular o reconhecimento, 
gozo ou exercício pela mulher, independentemente de seu 
estado civil, com base na igualdade do homem e da mulher, 
dos direitos humanos e liberdades fundamentais nos campos 
político, econômico, social, cultural e civil ou em qualquer outro 
campo (CEDAW, 1979).

No final dos anos 70, em função das mobilizações feministas 
contra o assassinato de mulheres e impunidade dos agressores, o 
termo violência contra a mulher começou a ser usado e difundiu-se 
rapidamente. Nos anos 80, as mobilizações se estenderam para a 
denúncia dos espancamentos e maus tratos conjugais, formas comuns 
de violência contra a mulher, passando a ser usado como sinônimo 
de violência doméstica, uma vez que a maior incidência ocorria no 
espaço doméstico e/ou familiar (Azevedo, 1985). A partir de 1990, com 
o desenvolvimento dos estudos de gênero, alguns autores passaram 
a utilizar o termo violência de gênero como um conceito mais amplo, 



237

s u m á r i o

pois, abrange como vítimas mulheres, crianças e adolescentes de 
ambos os sexos, submetidos ao modelo de dominação patriarcal 
e sexista, além de outros tipos de violência, tais como, violência da 
mulher contra o homem, entre mulheres ou entre homens (SAFFIOTI; 
ALMEIDA, 1995). Entanto, constata-se que a principal violência de 
gênero é aquela exercida contra a mulher.  

[...] uma relação de poder de dominação do homem e de submis-
são da mulher. Demonstra que os papéis impostos às mulheres e 
aos homens, consolidados ao longo da história e reforçados pelo 
patriarcado e sua ideologia, induzem relações violentas entre os 
sexos e indica que a prática desse tipo de violência não é fruto da 
natureza, mas sim do processo de socialização das pessoas [...] 
A violência de gênero pode ser entendida como ‘violência contra a 
mulher’ [...] (MELO; TELES, 2009, p. 18).

Na II Conferência Mundial sobre Direitos Humanos, ocorrida em 
Viena, no ano de 1993, a ONU afirmou que “a violência doméstica 
contra a mulher é um obstáculo ao desenvolvimento, à paz e aos ideais 
de igualdade entre os seres humanos”. 

Avançando nas questões sobre violência contra a mulher, a 
Convenção Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência 
contra a Mulher – Convenção de Belém do Pará, adotada pela 
Assembleia Geral da Organização dos Estados Americanos – OEA 
em 1994, constitui-se no marco histórico internacional na tentativa de 
coibir a violência contra a mulher. A violência contra a mulher passou 
a ser reconhecida e também definida, afirmando: “entender-se-á por 
violência contra a mulher qualquer ato ou conduta baseada no gênero, 
que cause morte, dano ou sofrimento físico, sexual ou psicológico à 
mulher, tanto na esfera pública como na esfera privada” (Convenção 
de Belém do Pará, 1994, art. 1º). 

O Brasil, embora houvesse ratificado as convenções 
internacionais, permanecia negligenciando os casos de violência contra 
a mulher. Contudo, os movimentos de mulheres, a ampla divulgação 



238

s u m á r i o

nas mídias e a denúncia internacional do caso de violência doméstica 
com tentativas de homicídios da farmacêutica Maria da Penha, 
culminaram com a publicação, no ano de 2006, da Lei 11.340/06, que 
ficou conhecida como Lei Maria da Penha - LMP. 

A Lei Maria da Penha cria mecanismos para coibir a violência 
doméstica e familiar contra a mulher, avança em equipamentos de 
enfrentamento e rede de proteção à mulher que sofre violência e, entre 
outros dispositivos, tipifica e define diversas violências contra a mulher 
(física, psicológica, sexual, patrimonial e moral). Alinhada à Convenção 
de Belém do Pará, em seu art. 5º a LMP, expressa: “[...] configura violência 
doméstica e familiar contra a mulher qualquer ação ou omissão baseada 
no gênero que lhe cause morte, lesão, sofrimento físico, sexual ou 
psicológico e dano moral ou patrimonial”. Todavia, há que se destacar os 
desafios da Lei Maria da Penha no que tange à superação da ideologia 
patriarcal e sexista, instituídas a partir da hierarquia de gênero.

Habituamo-nos às microviolências que estão presentes no dia 
a dia nas mídias sociais, nas letras das músicas, piadas, entre outras 
representações, as quais diminuem e objetificam a mulher, incitam e 
recriam o sexismo, o patriarcado e a dominação masculina, criam e 
marcam corpos e espaços de atuação com base em uma construção 
ideológica e simbólica de gênero. Dessa forma, interpela-se pelo 
gênero. Destaca-se que a interpelação é “o processo pelo qual uma 
representação social é aceita e absorvida por uma pessoa como sua 
própria representação, e assim se torna real para ela, embora seja, de 
fato, imaginária” (LAURETIS, 1994, p. 220).

Na obra Dominação Masculina (2016), Pierre Bourdieu 
apresenta o conceito de violência simbólica, entendida como uma 
manifestação decorrente do poder simbólico. Ele descreve a violência 
simbólica como uma “violência suave, insensível, invisível as suas 
próprias vítimas, que se exerce [...] pelas vias puramente simbólicas 
da comunicação e do conhecimento, ou, [...] do desconhecimento, do 



239

s u m á r i o

reconhecimento ou, [...], do sentimento” (BOURDIEU, 2016, p. 7-8).  
Sobre essa forma de violência, o autor segue, esclarecendo que “[...] 
em termos de dominação simbólica, a resistência é muito mais difícil, 
pois é algo que se absorve como o ar, algo pelo qual o sujeito não se 
sente pressionado; está em toda parte e em lugar nenhum, e é muito 
difícil escapar dela” (BOURDIEU; EAGLETON, 2007, p. 270).

É importante considerar que, apesar dos avanços legais 
referentes ao enfrentamento da violência, não é fácil para a mulher 
romper com a violência, pois, como descrito anteriormente, a violência 
contra a mulher é um fenômeno sociocultural complexo. 

A partir do estudo de vários autores, como Angelim (2009), 
Saffioti (2011), Schaiber (2005), Studart (1991) e Teles & Melo (2009), 
e de pesquisas sobre o tema, pode-se identificar alguns fatores que 
dificultam romper a situação de violência, tais como:  1) não se perceber 
como vítima de violência, diante da invisibilização da violência, de tanto 
ver acontecendo passa a achar natural, banaliza ou ignora os atos 
violentos presenciados ou sofridos, numa indiferença ou cegueira; 2) 
crença de que não conseguirá viver sozinha ou que deve submissão 
ao marido, geralmente, crenças atreladas a menos valia ou preceitos 
religiosos, reforçam o empenho da mulher em manter a relação, ainda 
que violenta; 3) vivencia o ciclo de violência, uma dinâmica repetitiva 
na relação conjugal, manifestada em três fases: tensão, explosão e 
lua-de-mel, A vítima de violência passa a justificar ou desconsiderar 
o ato violento sofrido, crê ter “contribuído” para o comportamento 
violento do outro. 4) dependência em relação ao autor de violência, a 
qual pode ser afetiva e/ou socioeconômica, motivada por amor, culpa 
ou incapacidade financeira de prover a si e aos filhos e 5) falta de rede 
de apoio (amigos, familiares, equipamentos do Estado), cuja ausência 
fragiliza a tomada de decisão para a ruptura com a violência .  

Diante desse contexto, e a partir das questões abordadas até 
aqui, considera-se leviano responsabilizar apenas a vítima pela situação 



240

s u m á r i o

vivida, reproduzindo falas do senso comum ao afirmar que a mulher 
se mantém numa relação violenta “por querer”, “por ser safada”, “por 
gostar de apanhar”, ou de que “em briga de marido e mulher, não se 
mete a colher”.   Ainda há muito por fazer. A recentemente publicação 
dos dados do Mapa da Violência 2015 revelaram que 2 milhões de 
mulheres sofreram violência em 2013; 13 mulheres são mortas todos 
os dias no Brasil; a Região Nordeste lidera o ranking de violência contra 
a mulher no país, e que o Brasil ocupa o quinto lugar no ranking mundial 
das nações com mais crimes praticados contra mulheres. Além disso, 
constatou-se que a maior parte das violências, concentrando a metade 
do todos os casos registrados, tem como vítimas as jovens e as adultas 
(de 18 a 59 anos de idade), cujo agressor principal é o parceiro (marido, 
namorado, companheiro) ou ex, causando nas mulheres lesões ou 
agravos à saúde e, não raro, a morte.

Teles e Melo (2003) explicitam que a violência de gênero deve 
ser entendida como uma relação de poder, em especial, de dominação 
dos homens e de submissão das mulheres. Diante desse cenário, 
toda a sociedade deve responsabilizar-se e buscar estratégias para 
enfrentar a violência contra a mulher.

Então, ao invés de “naturalizar” os papeis atribuídos a homens e 
mulheres e explica-los reduzindo-os aos aspectos da anatomia e fisiologia 
que diferenciam os sexos, ou mesmo, “invisibilizar” a hierarquia entre 
homens e mulheres, considera-se imprescindível ampliar o olhar para ver 
a partir da perspectiva da construção do gênero, pois, “o universo feminino 
é muito diferente do masculino, não por determinações biológicas/
fisiológicas, mas sobretudo por experiências históricas marcadas por 
valores, sistemas de pensamento, crenças e simbolizações diferenciadas 
também sexualmente” (RAGO, 1998, p. 92- 93).



241

s u m á r i o

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

O presente artigo não pretende esgotar essa discussão, mas 
contribuir trazendo alguns elementos para que se possa refletir sobre a 
construção sociocultural do gênero e o fenômeno da violência doméstica 
e familiar contra a mulher, pois compreender a construção da hierarquia 
de gênero e a complexidade do fenômeno da violência contra a mulher 
é fundamental para saber lidar adequadamente com esta problemática.

Nos últimos dez anos, muito se avançou no Brasil em relação 
a essa temática. A legislação tem procurado o reconhecimento e 
enfrentamento de questões referentes aos direitos da mulher, o 
Executivo e o Judiciário têm criado equipamentos especializados para 
o atendimento e proteção à mulher, todavia, a questão vai além, pois 
é necessário entender a construção sociocultural da mulher, os papéis 
sociais a ela atribuídos, a hierarquia de gênero, a educação castradora 
que reflete na baixa estima e na paralisação ante os desafios, entre outros 
fatores que contribuem para a permanência em relações violentas.

Espera-se que as informações apontadas neste estudo 
tenham ampliado os horizontes sobre a violência doméstica e familiar 
contra a mulher e estimulado a realização de outras pesquisas e 
intervenções de empoderamento da vítima, fortalecendo a rede de 
enfrentamento e proteção à esta. Afinal, é responsabilidade de toda 
a sociedade, e não só da vítima, enfrentar essa violência e contribuir 
para a construção de relações familiares mais saudáveis e de um 
mundo mais seguro para as mulheres.



242

s u m á r i o

REFERÊNCIAS

ANGELIM, Fábio Pereira. A importância da intervenção multidisciplinar face à 
complexidade da violência doméstica. In: LIMA, Fausto Rodrigues; SANTOS, 
Claudine (Coord.). Violência Doméstica: vulnerabilidade e desafios na intervenção 
criminal e multidisciplinar. Rio de Janeiro: Lúmen Júris, 2009. Cap. 8.  

AZEVEDO, Maria Amélia. Mulheres espancadas: a violência denunciada. São 
Paulo, Cortez, 1985.

BERTOLIN, Patrícia Tuma Martins; ANDREUCCI, Ana Claudia Pompeu 
Torezan. Mulher, sociedade e direitos humanos. São Paulo: Rideel, 2010.

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Tradução Maria Helena Kühner. 
3. ed. Rio de Janeiro: BestBolso, 2016.

BOURDIEU, Pierre. EAGLETON, Terry. A doxa e a vida cotidiana: uma 
entrevista. In: ZIZEK, Slavoj (Org.). Um mapa da ideologia. Rio de Janeiro: 
Contraponto, 2007, pp. 265-278.

BRASIL. Lei no 11.340, de 7 de agosto de 2006. (Lei Maria da Penha) Dispõe 
sobre mecanismos para coibir a violência doméstica e familiar contra a 
mulher. Brasília: Congresso Nacional, 2006.

CASTELLS, Manuel. O poder da identidade. São Paulo: Paz e Terra, 2000.

CONFORT, Maria. Você sabe o que é masculinidade tóxica? GELEDES 
Instituto da Mulher Negra, 2017. Disponível em: https://www.geledes.org.br/
voce-sabe-o-que-e-masculinidade-toxica/. Acesso em 15 Set de 2018.

ESPINOZA, Olga. A mulher encarcerada em face do poder punitivo. São 
Paulo: IBCCRIM, 2004.

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder, Rio de Janeiro: Graal, 1985.

KAMADA. Fabiana Larissa. As mulheres na história: do silêncio ao grito. In: 
BERTOLIN, Patrícia T. M.; AUDREUCCI, Ana Cláudia P. T. Mulher, sociedade e 
direitos humanos. São Paulo: Rideel, 2010.

LAURETIS, Teresa de. A tecnologia do gênero. Tradução de Suzana Funck. In: 
HOLLANDA, Heloisa (Org.). Tendências e impasses: o feminismo como crítica 
da cultura. Rio de Janeiro: Rocco, 1994. p. 206-242.



243

s u m á r i o

MAPA DA VIOLÊNCIA 2015: Homicídio de mulheres no Brasil. Disponível em 
http://www.mapadaviolencia.org.br/pdf2015/MapaViolencia_2015_mulheres.
pdf. Acesso em 10 de mai.2017.  

MURARO, Rose Marie. A mulher no terceiro milênio: uma história da mulher 
através dos tempos e suas perspectivas para o futuro. Rio de Janeiro: Editora 
Rosa dos Tempos, 1992.  

OEA. Organização dos Estados Americanos. Convenção interamericana para 
prevenir, punir e erradicar a violência contra a mulher. “Convenção de Belém 
do Pará”, Brasil, 1994.

ONU. Organização das Nações Unidas. Declaração sobre a Eliminação 
da Discriminação contra a Mulher. Proclamada pela Assembleia Geral na 
Resolução 2263(XXII), de 7 de novembro de 1967. Genebra, 1967. 

PATEMAN, Carole. O contrato sexual. São Paulo: Terra e Paz, 1993.

RAGO, Margareth. Descobrindo historicamente o gênero. Cadernos Pagu, p. 
89-98. Campinas: Unicamp, 1998.  

SAFFIOTI, Heleieth. I. B. Gênero, patriarcado, violência. São Paulo: Fundação 
Perseu Abramo, 2011.  

SAFFIOTI, Heleieth. I. B. e ALMEIDA, S.S. Violência de gênero: poder e 
impotência. Rio de Janeiro: Revinter, 1995.

SCHAIBER, Lilia Blima [et all]. Violência dói e não é direito: a violência contra 
a mulher, a saúde e os direitos humanos. São Paulo: Editora UNESP, 2005. 

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. In: Educação & 
Realidade. V. 16, nº 2, jul/dez. Porto Alegre: UFRGS, 1990.  

STUDART, Heloneida. Mulher objeto de cama e mesa. Rio de Janeiro: Editora 
Vozes, 1991.  

TABAK, F’anny. A década da mulher como forma de participação e pressão 
política: avaliação e balanço. GT Mulher e Política, IX Reunião Anual da 
ANPOCS, PUC/RJ, 1985.

TELES, Maria Amélia de Almeida; MELO, Mônica de. O que é violência contra 
a mulher. Coleção Primeiros Passos. São Paulo: Brasiliense, 2009.



244

s u m á r i o

SOBRE OS AUTORES E AS AUTORAS

ORGANIZADORES(AS)

Fernando da Silva Cardoso

Doutor em Direito – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, 
com período sanduíche no Centro de Estudos Sociais da Universidade de 
Coimbra, Portugal. Mestre em Direitos Humanos – Universidade Federal 
de Pernambuco. Professor Adjunto I da Universidade de Pernambuco, 
Bacharelado em Direito, Campus Arcoverde. Coordenador Setorial de 
Pesquisa e Pós-graduação e Membro do Comitê de Ética em Pesquisa 
– UPE Multicampi Garanhuns. Pesquisador do Grupo de Pesquisas 
sobre Democracia, Gênero e Direito (PUC-Rio/CNPq) e Educação 
em Direitos Humanos, Diversidade e Cidadania (UFPE/CNPq). Líder 
do G-pense¿! – Grupo de Pesquisa sobre Contemporaneidade, 
Subjetividades e Novas Epistemologias (UPE/CNPq).

Luísa Vanessa Carneiro da Costa

Mestra em Direito – Universidade Católica de Pernambuco. 
Especialista em Direitos Humanos: Educação e Ressocialização 
– Universidade Cândido Mendes. Bacharela em Direito – Centro 
Universitário do Vale do Ipojuca. Professora do Curso de Direito do 
Centro Universitário do Rio São Francisco. Coordenadora do Grupo 
de Estudos María Lugones (UniRios). Pesquisadora do G-pense¿! 
– Grupo de Pesquisa sobre Contemporaneidade, Subjetividades e 
Novas Epistemologias (UPE/CNPq).

Roberta Rayza Silva de Mendonça

Mestra em Direitos Humanos – Universidade Federal de Pernambu-
co. Especialista em Direitos Humanos: Educação e Ressocialização 
– Universidade Cândido Mendes. Bacharela em Direito – Centro Uni-



245

s u m á r i o

versitário do Vale do Ipojuca. Professora do Curso de Direito do Cen-
tro Universitário do Rio São Francisco. Coordenadora María Lugones 
(UniRios). Pesquisadora do Grupo de Pesquisas Movimentos Sociais, 
Educação e Diversidade na América Latina (UFPE/CNPq). Pesquisa-
dora do G-pense¿! – Grupo de Pesquisa sobre Contemporaneidade, 
Subjetividades e Novas Epistemologias (UPE/CNPq). Co-editora de 
Seção da Revista Debates Insubmissos (UFPE/CAA). 

AUTORAS(ES)

Allene Carvalho Lage

Pós-doutora em Direitos Humanos – Universidade Federal de Pernam-
buco. Pós-doutora em Educação – Universidade Federal do Rio Grande 
do Sul. Doutora em Sociologia – Universidade de Coimbra. Professora 
Associada da Universidade Federal de Pernambuco. Coordenadora do 
Observatório dos Movimentos Sociais na América Latina da UFPE/CAA. 
Coordenadora do Grupo de Pesquisas Movimentos Sociais, Educação 
e Diversidade na América Latina (UFPE/CNPq). Co-Editora da Revista 
Debates Insubmissos.

Aluísio Ferreira de Lima 

Pós-Doutor, Doutor e Mestre em Psicologia Social pela Pontifícia Uni-
versidade Católica de São Paulo. Especialista em Saúde Mental pela 
Universidade de São Paulo e em Psicologia Clínica pelo Conselho 
Regional de Psicologia (CRP/11). Professor Associado II do Depar-
tamento de Psicologia da Universidade Federal do Ceará. Professor 
Permanente do Programa de Pós-Graduação em Psicologia e do Mes-
trado e Doutorado Profissional em Saúde da Família (UFC/FIOCRUZ/
RENASF). Professor no Programa de Pós-Graduação em Psicologia 
Social do Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo.

Antoniel dos Santos Gomes Filho 

Mestre em Educação Brasileira – Universidade Federal do Ceará. 
Especialista em Gestão de Recursos Humanos pela Faculdade de 
Juazeiro do Norte. Licenciado em Pedagogia pela Faculdade Kurios. 



246

s u m á r i o

Discente do Curso de Especialização em Arqueologia Social Inclusiva 
– Universidade Regional do Cariri (URCA) e em Licenciatura em 
Sociologia (Formação Pedagógica) – Centro Universitário FAVENI. 
Professor do Centro Universitário Vale do Salgado e da Faculdade 
de Ciências Humanas de Sertão Central. Editor-chefe da Revista 
Interdisciplinar Encontro das Ciências-RIEC e Revista Encontros 
Científicos FVS. Coordenador do Laboratório Interdisciplinar em 
Estudos Organizacionais e do Trabalho (LIEOT – UniVS). 

Cynthia Colette Christiane Lucienne 

Pós-Doutora em Direitos Humanos – Universidade Federal de 
Pernambuco. Doutora em cotutela franco-brasileira pela Universidade 
François Rabelais de Tours – Ecole PolytechTours – Département 
Aménagement e Universidade Federal de Pernambuco, no Programa de 
Pós-Graduação em Desenvolvimento Urbano.  Mestra em Urbanismo 
e Meio Ambiente – Universidade François Rabelais de Tours, França. 
Graduada em Direito Público – Universidade de Paris I, Panthéon-
Sorbonne, França.

Bruno Robson de Barros Carvalho

Doutor em Psicologia Clínica – Universidade Católica de Pernambuco. 
Mestre em Psicologia – Universidade Federal de Pernambuco. 
Graduado em Psicologia – Centro Universitário do Vale do Ipojuca.

Debora Emanuelle Nascimento Lomba 

Doutora em Psicologia Social – Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro, com periodo sanduiche no Centro de Estudos Sociais da 
Universidade de Coimbra, em Portugal. Mestra em Psicologia Social 
– Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Graduada em Psicologia 
– Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Foi coordenadora da 
equipe de Psicologia do Instituto BEM (PRETEC IBB e PREVEST IBB). 
Professora da Pós-graducação em Psicopedagogia da Universidade 
do Estado do Rio de Janeiro. Professora da Universidade Santa Úrsula, 
Campus Botafogo e Colégio. 



247

s u m á r i o

Fernando da Silva Cardoso

Doutor em Direito – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, 
com período sanduíche no Centro de Estudos Sociais da Universida-
de de Coimbra, Portugal. Mestre em Direitos Humanos – Universidade 
Federal de Pernambuco. Professor Adjunto I da Universidade de Per-
nambuco, Bacharelado em Direito, Campus Arcoverde. Coordenador 
Setorial de Pesquisa e Pós-graduação e Membro do Comitê de Ética 
em Pesquisa – UPE Multicampi Garanhuns. Pesquisador do Grupo de 
Pesquisas sobre Democracia, Gênero e Direito (PUC-Rio/CNPq) e Edu-
cação em Direitos Humanos, Diversidade e Cidadania (UFPE/CNPq). 
Líder do G-pense¿! – Grupo de Pesquisa sobre Contemporaneidade, 
Subjetividades e Novas Epistemologias (UPE/CNPq)

Filipe Antônio Ferreira da Silva 

Doutorando em Educação – Universidade Federal de Pernambuco. 
Mestre em Educação Contemporânea – Universidade Federal de Per-
nambuco - Centro Acadêmico do Agreste. Especialista em Filosofia e 
Sociologia - Universidade Cândido Mendes. Licenciado em Pedago-
gia – Universidade Federal de Pernambuco – Centro Acadêmico do 
Agreste. Professor da Universidade Paulista (UNIP – Polo Caruaru). 
Membro do Grupo de Pesquisa Movimentos Sociais, Educação e Di-
versidade na América Latina (UFPE/CNPq). Ativista do Coletivo LGBT 
Lutas e Cores (Caruaru/PE).

Giorge Andre Lando

Pós Doutorado em Direito – Università degli Studi di Messina – Itália. 
Doutor em Direito – Faculdade Autônoma de Direito de São Paulo. 
Mestre em Direito Processual e Cidadania – Universidade Paranaense. 
Advogado, Professor Adjunto da Universidade de Pernambuco – UPE 
e Gerente da Divisão de Pós-Graduação da FCAP/UPE. Professor 
Permanente do Programa de Pós-graduação em Direitos Humanos 
da Universidade Federal de Pernambuco. Pesquisador Visitante 
Sênior da FIOCRUZ-PI.

Isabele Bandeira de Moraes D’Angelo

Doutora e Mestra em Direto – Universidade Federal de Pernambuco. 
Investigadora de Pós-Doutoramento no Centro de Investigações Ju-



248

s u m á r i o

rídico Económicas da Universidade do Porto – Portugal. Professora 
Adjunta da Universidade de Pernambuco. Professora Permanente 
do Programa de Pós-Graduação em Direitos Humanos pela Univer-
sidade Federal de Pernambuco. Líder do Grupo de Pesquisa Direito 
do Trabalho e os Dilemas da Sociedade Contemporânea. É membro 
do GPTEC - Grupo de Pesquisa Trabalho Escravo Contemporâneo.

José Hermógenes Moura da Costa 

Doutor em Sociologia – Universidade Federal de Pernambuco. Mestre 
em Ciências Sociais – Universidade Federal da Bahia. Professor 
Adjunto da Universidade Federal do Vale do São Francisco, lotado 
no Colegiado de Ciências Sociais. Vice-Coordenador do Mestrado 
Profissional em Ensino de Sociologia em Rede Nacional (PROFSOCIO/
UNIVASF). Coordenador Pedagógico da Licenciatura em Ciências 
Sociais do PRONERA/UNIVASF. Pesquisador do Laboratório de 
Pesquisa Interdisciplinar sobre o uso de Substâncias Psicoativas 
(LAPIS/UNIVASF). Coordenador do Núcleo de Iniciação ao Ensino, 
Pesquisa e Extensão em Ciências Sociais do PRONERA.

Kalline Flávia Silva Lira 

Doutoranda em Psicologia Social – Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro. Mestre em Direitos Humanos pela Universidade Federal de 
Pernambuco. Pós-graduada em Saúde Pública e em Gestão Pública. 
Graduação em Psicologia pela Universidade Federal de Pernambuco.
 
Luísa Vanessa Carneiro da Costa

Mestra em Direito – Universidade Católica de Pernambuco. 
Especialista em Direitos Humanos: Educação e Ressocialização 
– Universidade Cândido Mendes. Bacharela em Direito – Centro 
Universitário do Vale do Ipojuca. Professora do Curso de Direito do 
Centro Universitário do Rio São Francisco. Coordenadora do Grupo 
de Estudos María Lugones (UniRios). Pesquisadora do G-pense¿! 
– Grupo de Pesquisa sobre Contemporaneidade, Subjetividades e 
Novas Epistemologias (UPE/CNPq).



249

s u m á r i o

Maria Cristina Lopes de Almeida Amazonas

Doutora em Psicologia – Universidad de Deusto. Professora Adjunta 
IV da Graduação em Psicologia e da Pós-graduação em Psicologia 
Clínica da Universidade Católica de Pernambuco. Membro do Grupo 
de Pesquisa ‘Família, Gênero e Interação Social’ (CNPq). Pesquisadora 
do CNPq – Nível PQ II.

Maria Rita Barbosa Piancó Pavão

Mestranda em Educação Contemporânea – Universidade Federal 
de Pernambuco. Pós-graduanda em Filosofia e Direitos Humanos 
– Universidade Cândido Mendes. Bacharela em Direito – Centro 
Universitário do Vale do Ipojuca. Pesquisadora d’O IMAGINÁRIO – 
Grupo de Pesquisas Transdisciplinares sobre Estética, Educação 
e Cultura (UFPE/CNPq) e do do G-pense¿! – Grupo de Pesquisa 
sobre Contemporaneidade, Subjetividades e Novas Epistemologias 
(UPE/CNPq).

Mario de Faria Carvalho

Doutor em Sciences Sociales – Université Paris V – René Descartes. 
Diplôme détudes Approfondies (DEA) em Sciences Sociales – 
Université de Caen Basse Normandie. Professor Associado Nível 
I do Núcleo de Design e Comunicação e Professor Permanente do 
Programa de Pós-graduação em Educação Contemporânea, ambos da 
Universidade Federal de Pernambuco, Centro Acadêmico do Agreste. 
Foi Visiting Researcher no Centro de Estudos Sociais da Universidade 
de Coimbra. Líder do Grupo de Pesquisas Transdisciplinares sobre 
Estética, Educação e Cultura (UFPE-CAA/CNPq).

Miguel Ângelo Silva de Melo 

Doutor em Sociologia – Universidade Federal de Pernambuco. Mes-
tre em Criminologia e Direito Internacional e Europeu – Universität 
Hamburgo, Alemanha. Mestre em Educação Intercultural e Inclu-
siva – Universität Hamburgo, Alemanha. Professor Assistente da 
Universidade de Pernambuco, Campus Arcoverde. Professor do 
Mestrado Profissional em Ensino em Saúde do Centro Universitário 
Dr. Leão Sampaio. Líder do Núcleo de Estudos em Gênero, Raça, 



250

s u m á r i o

Organizações e Sustentabilidade (NEGROS) (UPE/CNPq). Líder 
do Laboratório Interdisciplinar de Estudos e Extensão Universitária 
em Educação Inclusiva e Violência no Centro Universitário Dr. Leão 
Sampaio (LIEVI-UNILEÃO). 

Milena Almeida Veloso

Graduanda em Direito – Universidade de Pernambuco, Campus 
Arcoverde. Integrante do Incertae – Grupo de Estudos e Pesquisas 
sobre Direito e Teoria Política (UPE). 

Natália de Oliveira Melo

Mestra em Direitos Humanos, Cidadania e Políticas Públicas – 
Universidade Federal da Paraíba. Pós-Graduada em Educação 
em Direitos Humanos, Diversidade e Questões Étnico-Sociais ou 
Raciais – Universidade Candido Mendes. Graduada em Pedagogia 
– Universidade Federal de Pernambuco. Professora Substituta na 
Universidade Federal de Pernambuco, Centro Acadêmico do Agreste.

Ricardo Vieiralves de Castro

Doutor em Comunicação – Universidade Federal do Rio de Janeiro. 
Mestre em Psicologia (Psicologia Clínica) – Pontifícia Universidade 
Católica do Rio de Janeiro. Graduado em Psicologia – em Licenciatura 
– Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Professor Associado 
da Universidade do Estado do Rio de Janeiro e Coordenador do 
Laboratório de Estudos Contemporâneos da UERJ – LABORE.

Rita de Cássia Souza Tabosa Freitas

Doutora e Mestra em Filosofia – Universidade Federal da Paraíba. 
Especialista em História da Filosofia – Faculdade do Vale do Ipojuca. 
Graduada em Direito – Faculdade de Direito de Caruaru. Professora 
Adjunta da Universidade de Pernambuco, Bacharelado em Direito, 
Campus Arcoverde. Coordenadora do Incertae – Grupo de Estudos e 
Pesquisas sobre Direito e Teoria Política (UPE) e do Projeto de Pesquisa 
‘(In)Tolerância e violência: reflexões a partir do conceito de Amor Mundi 
em Hannah Arendt’(UPE).



251

s u m á r i o

Roberta Rayza Silva de Mendonça

Mestra em Direitos Humanos – Universidade Federal de Pernambuco. 
Especialista em Direitos Humanos: Educação e Ressocialização – Uni-
versidade Cândido Mendes. Bacharela em Direito – Centro Universitário 
do Vale do Ipojuca. Professora do Curso de Direito do Centro Univer-
sitário do Rio São Francisco. Coordenadora María Lugones (UniRios). 
Pesquisadora do Grupo de Pesquisas Movimentos Sociais, Educação e 
Diversidade na América Latina (UFPE/CNPq). Pesquisadora do G-pen-
se¿! – Grupo de Pesquisa sobre Contemporaneidade, Subjetividades 
e Novas Epistemologias (UPE/CNPq). Co-editora de Seção da Revista 
Debates Insubmissos (UFPE/CAA). 

Tatiana Craveiro de Souza

Mestra em Direitos Humanos – Universidade Federal de Pernambuco. 
Especialista em Famílias e Intervenções Psicossociais – Faculdade 
de Ciências Humanas. Especialista em Administração de Recursos 
Humanos – Universidade Federal do Ceará. Bacharel em Serviço Social 
– Universidade Estadual do Ceará. Analista do Tribunal de Justiça de 
Pernambuco – 1ª Vara de Violência Doméstica e Familiar Contra à 
Mulher do Recife. 

Timothy Denis Ireland

Doutor em Educação de Adultos – Universidade de Manchester. Mestre 
em Educação de Adultos – Universidade de Manchester.  Graduado 
em Letras e Língua Inglesas (English Language and Literature) – 
Universidade de Edimburgo. Professor Titular da Universidade Federal 
da Paraíba. Professor dos Programas de Pós-Graduação em Educação 
e em Direitos Humanos, Cidadania e Políticas Públicas e coordenador 
da Cátedra da UNESCO em Educação de Jovens e Adultos da 
Universidade Federal da Paraíba.



252

s u m á r i o

A

abjeção  14, 92, 99
aculturação  161, 164
adolescentes  14, 63, 70, 71, 74, 75, 237
agência  14, 33, 44, 78, 86, 88, 89
agressões  172, 235
aluna  13, 48, 51, 52, 53, 54, 57, 58, 59
alunas  13, 49, 51, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 59
alunos  13, 49, 51, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 
59, 73
aproximações  15, 45, 66, 126, 128, 133, 
134, 135
aproximações epistemológicas  15, 126, 133

B

Bem viver  15, 126
brasileiro  14, 24, 108, 109, 121, 145, 152, 
158, 164, 179, 180, 211

C

cangaço  13, 20, 23, 27, 28, 30, 31, 32, 
33, 34
capitalistas  15, 127
chá revelação  14, 108, 109, 110, 111, 112, 
113, 117, 122, 124
civilidade  14, 96
colônia  23, 35, 208
comportamentos  14, 19, 32, 33, 63, 73, 
100, 111, 144, 145, 216, 219, 228, 229
comunidade  15, 26, 31, 67, 73, 127, 137, 
141, 160, 161, 162, 165, 166, 167, 168, 
169, 170, 171, 172, 173, 174, 175, 176, 
195, 228
contemporaneidade  12, 63, 68, 69, 75, 
144, 234
coronelismo  13, 20, 23, 26, 32, 33, 34

corpos  14, 33, 38, 42, 43, 51, 63, 67, 68, 
70, 71, 72, 73, 74, 75, 85, 93, 95, 96, 99, 
104, 105, 121, 124, 163, 184, 211, 212, 
216, 228, 231, 238
COVID 19  16, 177, 190
crianças  14, 63, 68, 69, 70, 71, 74, 75, 
102, 152, 170, 171, 184, 228, 237
cultural  15, 32, 33, 67, 76, 82, 137, 149, 
152, 161, 162, 164, 166, 169, 174, 185, 
189, 229, 230, 236

D

debate  12, 14, 17, 62, 74, 75, 76, 106, 145, 
153, 176, 197
desconstrução  12, 17, 80, 87, 88, 91, 98, 
121, 131, 152
descontinuidades  13, 62
desejos  14, 63, 68
desigualdades  13, 20, 73, 101, 175, 185, 
189, 190, 198, 228, 230
diferenças  13, 20, 22, 34, 64, 67, 71, 72, 
73, 74, 75, 128, 135, 163, 166, 179, 184, 
186, 198, 215, 219, 227, 228, 229
dinâmica  13, 15, 16, 37, 39, 45, 80, 227, 
229, 239
direitos humanos  16, 71, 90, 101, 182, 193, 
194, 195, 197, 198, 199, 205, 206, 207, 
236, 242, 243
discente  13, 49, 57
disputa  14, 26, 71, 94, 104
diversidade  12, 15, 19, 33, 34, 64, 70, 72, 
74, 75, 98, 99, 106, 142
docência  13, 48, 56, 57, 59
docente  13, 49, 54, 55, 57, 59

E

ecofeminismo  15, 126, 133, 135, 140, 141

ÍNDICE REMISSIVO 



253

s u m á r i o

educação  14, 56, 58, 59, 60, 62, 68, 70, 
71, 72, 75, 76, 77, 139, 149, 150, 151, 152, 
154, 175, 185, 213, 233, 234, 241
emancipação  16, 115, 116, 122, 143, 158, 
177, 179, 180, 181, 182, 188
empoderamento  175, 205, 211, 223, 224, 241
ensaio  13, 14, 15, 16, 43, 62, 79, 89, 109, 
122, 123, 124, 126, 135, 137, 138, 146, 
153, 158, 178, 189
ensaios  12, 13, 46, 103
escola  13, 22, 49, 52, 56, 61, 68, 69, 70, 
71, 72, 73, 74, 75, 123, 170, 176, 179, 185, 
201, 229
escrita  13, 14, 51, 55, 67, 78, 79, 80, 
81, 82, 83, 84, 85, 86, 87, 88, 89, 90, 93, 
123, 149
estereótipos  17, 21, 23, 28, 33, 144, 145, 
153, 154, 157, 217, 219, 227, 228

F

família  22, 65, 69, 71, 97, 98, 110, 111, 
117, 118, 119, 163, 168, 169, 170, 171, 
172, 173, 174, 178, 181, 187, 191, 197, 
201, 203, 204, 205, 229, 234, 236
feminismo  34, 46, 66, 77, 90, 98, 132, 139, 
141, 146, 162, 163, 215, 224, 242

G

Gênero  13, 14, 25, 34, 35, 36, 42, 48, 61, 
62, 67, 68, 77, 78, 98, 105, 141, 156, 176, 
178, 191, 207, 224, 225, 235, 243, 244, 
247, 249
grupos  14, 21, 29, 66, 72, 79, 101, 135, 
137, 151, 158, 165, 188, 189, 194

H

hierarquia  17, 21, 25, 33, 62, 77, 132, 215, 
217, 226, 231, 234, 238, 240, 241
Humanidades  12
humanos  16, 71, 90, 95, 101, 136, 138, 
141, 163, 182, 193, 194, 195, 197, 198, 
199, 205, 206, 207, 236, 237, 242, 243

I

identidades  13, 14, 18, 20, 62, 63, 71, 72, 
73, 74, 75, 88, 102, 112, 124, 147, 148, 
176, 228
indivíduos  23, 56, 100, 158, 175, 180, 185, 
194, 212, 229, 231
institucionalização  14, 96
interdisciplinar  12, 66

J

jovens  14, 50, 63, 69, 70, 71, 74, 75, 144, 
169, 240

L

legislações  17, 227
liberdade  13, 48, 56, 58, 59, 98, 103, 104, 
122, 161, 182, 213, 215, 217, 218, 223, 
224, 233
linguagem  13, 33, 37, 73, 74, 80, 81, 83, 
84, 85, 86, 87, 88, 89, 147, 221, 228
linguagem poética  13, 37

M

machismo  16, 178, 211, 218, 223
matriz cultural  15, 162
memória  13, 18, 20, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 
170, 174, 176
memória social  13, 20, 32, 33
misoginia  16, 178, 230
modernidade  14, 76, 93, 96, 100, 102, 131
Mulheres  16, 34, 47, 99, 163, 176, 177, 
178, 192, 204, 224, 242
mundo  14, 37, 38, 39, 42, 45, 59, 64, 76, 
85, 86, 93, 94, 96, 99, 101, 102, 105, 106, 
111, 112, 113, 115, 117, 129, 141, 146, 
151, 162, 164, 171, 185, 194, 195, 196, 
202, 229, 231, 241

N

narrativas  12, 40, 42, 45, 46, 57, 58, 83, 
88, 147, 156, 209, 218, 219, 220, 223
neutralização  175



254

s u m á r i o

nordestino  13, 18, 20, 23, 24, 25, 26, 27, 
28, 30, 31, 32, 34
normalizações  13, 62, 74
Notas  14, 46, 108, 123

O

opressão  66, 132, 134, 163, 165, 175, 212, 
216, 218, 220, 223, 234, 235
organização  12, 68, 80, 109, 111, 166, 167, 
169, 178, 229, 234
orixás  15, 142, 157

P

paradigmas  12, 79
patriarcalismo  16, 25, 178, 234
Pedagogização  13, 61, 68
penal  208, 211, 214, 223, 235
percepção  13, 23, 36, 39, 99, 136, 138, 
184, 185, 186, 219
performances  13, 48, 144, 145, 148, 153, 
154, 158
Performatividades  15, 142, 153, 160
poesia  13, 37, 40, 152
poética  13, 37, 39
política  13, 22, 26, 33, 34, 43, 46, 50, 51, 
55, 56, 65, 67, 73, 77, 85, 88, 89, 96, 97, 
101, 104, 105, 106, 148, 150, 163, 164, 
166, 171, 182, 189, 197, 199, 207, 213, 
221, 234, 236, 243
político  12, 33, 42, 50, 82, 83, 86, 87, 88, 
89, 94, 98, 101, 176, 197, 211, 235, 236
prática  13, 49, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 74, 
101, 102, 103, 131, 135, 138, 139, 140, 
161, 163, 184, 221, 223, 237
problematização  12, 145
professora  13, 48, 49, 51, 52, 53, 54, 55, 
57, 58, 59, 166
professoras  14
proteção  17, 162, 165, 174, 180, 182, 193, 
198, 202, 227, 235, 238, 241

Psicologia  14, 49, 54, 59, 77, 92, 100, 101, 
102, 103, 104, 105, 106, 109, 124, 245, 
246, 248, 249, 250
psicossociais  14, 110, 114, 122

Q

questões  12, 14, 16, 21, 22, 30, 39, 53, 55, 
56, 57, 64, 65, 76, 83, 100, 101, 109, 111, 
113, 114, 118, 119, 122, 128, 134, 135, 
141, 143, 157, 168, 172, 174, 175, 181, 
187, 188, 209, 210, 212, 215, 216, 223, 
237, 239, 241
questões de gênero  12, 14, 16, 30, 64, 65, 
76, 109, 134, 135, 172, 174, 175, 188, 209, 
215, 216
Quilombo  15, 160, 161, 166, 175
quilombola  161, 165, 166, 167

R

reconhecimento  17, 20, 29, 35, 44, 81, 
87, 98, 112, 114, 115, 123, 124, 131, 154, 
163, 165, 166, 167, 183, 215, 227, 236, 
239, 241
reflexão  12, 55, 71, 79, 80, 86, 99, 113, 
121, 123, 132, 146, 156, 176, 179
refúgio  16, 192, 193, 194, 199, 200, 202, 
203, 205
representação  13, 15, 19, 20, 23, 24, 25, 
28, 33, 67, 88, 113, 124, 143, 228, 238
Representações  13, 18, 34
resistência  13, 51, 53, 71, 82, 85, 98, 104, 
105, 133, 134, 150, 152, 154, 164, 165, 
217, 229, 233, 239
revelação  14, 108, 109, 110, 111, 112, 113, 
117, 119, 122, 124
rituais  14, 63, 152

S

sensibilidades  12, 38, 41
Sensibilidades  16, 37, 208
Sertão  13, 18, 19, 20, 23, 24, 25, 27, 28, 
29, 30, 31, 32, 33, 246



255

s u m á r i o

si  13, 20, 33, 36, 37, 41, 42, 45, 55, 65, 
79, 82, 83, 84, 86, 87, 88, 90, 103, 104, 
106, 150, 159, 169, 178, 203, 204, 211, 
214, 239
silêncio  70, 175, 242
sistema escravocrata  164
sistematização  15
sociabilidade  15, 157
sociedades  15, 22, 62, 65, 66, 76, 127, 
136, 138, 140, 152, 161, 234
subjetividades  12, 13, 20, 33, 36, 37, 38, 
39, 40, 42, 43, 83, 85, 88, 89, 103

T

tecido social  16, 177
teóricas  12, 66, 67, 81, 184
trabalho  16, 29, 30, 37, 52, 53, 63, 74, 83, 
97, 100, 102, 103, 152, 163, 164, 170, 171, 
177, 178, 179, 182, 183, 184, 185, 186, 
187, 188, 189, 190, 200, 203, 209, 227, 
234, 235

V

vida  13, 19, 23, 25, 27, 28, 29, 37, 39, 41, 
45, 49, 55, 56, 57, 59, 65, 67, 69, 90, 95, 
99, 103, 106, 107, 111, 112, 116, 122, 123, 
124, 127, 128, 130, 131, 132, 133, 135, 
136, 137, 138, 139, 140, 141, 148, 150, 
152, 163, 164, 168, 171, 176, 178, 179, 
185, 190, 201, 202, 203, 204, 206, 212, 
213, 214, 216, 217, 218, 219, 220, 228, 
229, 236, 242
vídeos  14, 109, 111, 114, 119, 124
violência  17, 20, 24, 25, 27, 28, 33, 57, 66, 
71, 73, 74, 75, 77, 83, 86, 90, 95, 101, 105, 
106, 130, 133, 135, 154, 155, 157, 161, 
168, 172, 173, 174, 175, 176, 185, 190, 
195, 197, 198, 199, 211, 212, 213, 215, 
216, 217, 218, 219, 220, 223, 224, 225, 
226, 227, 230, 234, 235, 236, 237, 238, 
239, 240, 241, 242, 243, 250
visibilidade  15, 31, 91, 143, 175
vulnerabilidades  175



https://www.pimentacultural.com
https://www.pimentacultural.com

	_Hlk37377992
	_Hlk40978339
	_Hlk41480383
	_Hlk31637863
	_Hlk31638373
	_Hlk31638393
	_Hlk41480528
	_Hlk31638048
	_Hlk31637943
	_Hlk41480695
	_Hlk52124057
	_Hlk50651688
	_Hlk46244601
	_Hlk46244624
	_Hlk46244640
	_Hlk46244648
	_Hlk46244673
	_Hlk46244688
	_Hlk46244698
	_Hlk46244720
	_Hlk46244727
	_Hlk479248332
	top1
	_Hlk3905976
	Apresentação
	Fernando da Silva Cardoso
	Luísa Vanessa Carneiro da Costa
	Roberta Rayza Silva de Mendonça 



	Capítulo 1
	Representações, identidades e memória: refletindo a categoria gênero no Sertão nordestino
	Kalline Flávia Silva Lira
	Ricardo Vieiralves de Castro



	Capítulo 2
	Gênero, subjetividades e (outras) formas de percepção de si
	Maria Rita Barbosa Piancó Pavão
	Mario de Faria Carvalho



	Capítulo 3
	As performances de aluna e professora como um caminho de docência para a liberdade
	Debora Emanuelle Nascimento Lomba


	Capítulo 4
	A Pedagogização do gênero na escola
	Filipe Antônio Ferreira da Silva


	Capítulo 5
	Gênero, agência e escrita
	Fernando da Silva Cardoso


	Capítulo 6
	É PRECISO ENTRAR NA DISPUTA PELO MUNDO:  Psicologia, gênero e abjeção
	Bruno Robson de Barros Carvalho
	Maria Cristina Lopes de Almeida Amazonas



	Capítulo 7
	Notas iniciáticas sobre o chá revelação no contexto brasileiro
	Antoniel dos Santos Gomes Filho
	Aluísio Ferreira de Lima



	Capítulo 8
	Bem viver e ecofeminismo: um ensaio sobre aproximações epistemológicas
	Natália de Oliveira Melo
	Timothy Denis Ireland



	Capítulo 9
	Performatividades de gênero dos orixás sob o foco da diversidade
	Miguel Melo Ifadireó
	José Hermógenes Moura da Costa



	Capítulo 10
	Relações de gênero no Quilombo Novo Mundo: uma discussão a partir das vozes femininas da comunidade
	Milena Almeida Veloso
	Rita de Cássia Souza Tabosa Freitas



	Capitulo 11
	Mulheres, COVID 19 e a busca por emancipação a partir do trabalho: as fraturas expostas do já fragmentado tecido social
	Isabele Bandeira de Moraes D’Angelo
	Giorge Andre Lando



	Capítulo 12
	Mulheres em situação de refúgio e os papéis de gênero
	Roberta Rayza Silva de Mendonça
	Allene Carvalho Lage



	Capítulo 13
	Sensibilidades sobre gênero e o lugar da mulher numa colônia penal
	Luísa Vanessa Carneiro da Costa


	Capítulo 14
	A construção da hierarquia de gênero e suas repercussões na violência doméstica e familiar contra a mulher
	Tatiana Craveiro de Souza
	Cynthia Colette Christiane Lucienne


	Sobre os autores e as autoras
	Índice Remissivo 


